
1 
 

 
 
 

Umdenkschrift 
 

zum Evangelischen Diskurs 
über Krieg und Frieden 

 
Kritische Wortmeldungen aus 

der EKD-Kontroverse 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Sonderausgabe: 
https://www.lebenshaus-alb.de/ 

 

 
  



2 
 

 
 
 

edition pace 43 ǀ Digitale Erstausgabe 
 

 

Herausgegeben von Peter Bürger 
 

Im Auftrag der Solidarischen Kirche im 
Rheinland und des Ökumenischen Instituts 

für Friedenstheologie (OekIF) 
 
 

 
 

 
 
 



3 
 

 
 
 

Umdenkschrift 
 

zum Evangelischen Diskurs 
über Krieg und Frieden 

 
Kritische Wortmeldungen aus 

der EKD-Kontroverse ǀ Eine Sammlung 

 
 

Herausgegeben von Peter Bürger 
im Auftrag der Solidarischen Kirche im 

Rheinland und des Ökumenischen Instituts 
für Friedenstheologie (OekIF) 

 
 

 
 
 
 
 

 
edition pace ǀ 43 
Digitale Erstausgabe 



4 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bearbeitet in Dankbarkeit für das 
Friedenszeugnis der Kirchen in der DDR 

 
Dieser Digitalversion des Online-Regals: 

https://solidarischekirche.de/ 
https://friedenstheologie-institut.jimdofree.com/ 

folgt noch eine illustrierte ISBN-Buchausgabe 
 

 

 
© 2026 

 

Peter Bürger (Hg.) 
 

U M D E N K S C H R I F T 
ZUM  EVANGELISCHEN  DISKURS 

ÜBER  KRIEG  UND  FRIEDEN 
 

Kritische Wortmeldungen aus 
der EKD-Kontroverse ǀ Eine Sammlung 

 

Herausgegeben im Auftrag der 
Solidarischen Kirche im Rheinland und des 

Ökumenischen Instituts für Friedenstheologie (OekIF) 
https://solidarischekirche.de/ 

https://friedenstheologie-institut.jimdofree.com/ 
 

edition pace (Gründungsreihe) ǀ  Band 43 
Redaktion, Satz & Gestaltung: Peter Bürger 

 
Erscheinungsdatum: 23.01.2026 



5 
 

Inhalt 

 
 
Christliche Orientierung oder Militärische Heilslehre? 
Vorwort des Herausgebers     0000011 
 
 
 

D ie  Frage  nach  der  ‚Pol it ik‘ 
 
Über das Paktieren der Religion mit der Macht 

Die ‚Krisis des deutschen Protestantismus‘ 
Ein Wort von Rabbiner Leo Baeck aus dem Jahr 1931  0000021 
 
Wie politisch soll Kirche sein? 

Rede zum Empfang des Evangelischen Kirchenkreises 
Duisburg in der Salvatorkirche am 28.11.2025 
Von Jakob Augstein     0000023 
 
 
 

Kri t ik aus  kirchl ichen  Gruppierungen 
 
Stellungnahme der AGDF zur Denkschrift des Rates der EKD 
„Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick: Evangelische 
Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen“ 

Bonn, 10. November 2025 
Aktionsgemeinschaft Dienst für den Frieden (AGDF)  0000039 
 
Stellungnahme zur friedensethischen Denkschrift des Rats 
der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) 

Vorstand der Bonhoeffer-Niemöller-Stiftung  ǀ 10.11.2025 0000049 
 
Gerät der Friede aus dem Blick? 

Erwiderung der Initiative Christlicher Friedensruf auf die 
EKD-Friedensdenkschrift 2025  ǀ 10.11.2025  0000052 



6 
 

Zeitenwende in der evangelischen Kirche Deutschland: 

Denkschrift versus Friedensruf  

Interview mit dem Pfarrer und Gefängnisseelsorger 
Thomas-Dietrich Lehmann  ǀ ‚Zeitpunkt‘ (CH), 13.11.2025 
Christa Dregger      0000063 
 
Stellungnahme zur Denkschrift der EKD „Welt in Unordnung –  
Gerechter Frieden im Blick . . .“ 

Evangelische Arbeitsgemeinschaft für  
Kriegsdienstverweigerung und Frieden (EAK)  0000070 
 
Brief an den Friedensbeauftragten der EKD 
zur Denkschrift „Welt in Unordnung . . .“ 

Versöhnungsbund-Gruppe Magdeburg  ǀ 18.11.2025 
Barbara Bürger & Dr. Eberhard Bürger   0000077 
 
Friedensfähig statt kriegstüchtig! 

Stellungnahme zur EKD-„Friedensdenkschrift“  ǀ 03.12.2025 
Solidarische Kirche im Rheinland    0000088 
 
„Wider die Kriegstüchtigkeit – Schritte zu Friedensfähigkeit“ 

Signal aus der 3. Friedenswerkstatt Bonn an die 
Evangelische Kirche im Rheinland  ǀ 10.01.2026  0000091 
 
Wortmeldung zur sogenannten Friedensdenkschrift der EKD 

Ökumenische Vernetzungsinitiative Casa Comun  ǀ 22.01.2526 0000096 
 
 
 

Publ izis tis che  Widerworte 
 
Positionspapier der Evangelischen Kirche: 
Grünes Licht für Kriegstüchtigkeit 

Nachdenkseiten  ǀ 14.11.2025 
Von Marcus Klöckner     0000107 
 
Kanonen oder Butter? 

Halbherzige Annäherung der EKD-Friedensdenkschrift 
an einen Zielkonflikt  ǀ zeitzeichen, 24.11.2025 
Von Franz Segbers     0000111 



7 
 

Gewaltverzicht mit Ausnahmen 

Die Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche 
in Deutschland ist selbst innerhalb der Kirche 
schwer umstritten  ǀ nd, 25.11.2025 
Von Christoph Fleischmann    0000122 
 
Zeitenwende statt Entfeindung 

Die Friedensdenkschrift der EKD vollzieht einen 
bemerkenswerten Kurswechsel weg von der 
Friedenslogik  ǀ zeitzeichen, 01.12.2025 
Von Stefan Seidel      0000127 
 
Staatstreue EKD verlässt mit ihrer Denkschrift die 

evangelische Friedenstradition  ǀ Sozialismus.de, Dez. 2025 

Von Ulrich Duchrow     0000135 
 
Kirchen wollen kriegstüch4g werden 

Ein internes Dokument zeigt, wie die Kirchen sich auf  
den Krieg vorbereiten  ǀ Publik-Forum, 05.12.2025 

Von Christoph Fleischmann    0000153 
 
 
 

Echo aus  Friedens -  und S ozialbewegung 
 
Friedensgruppen entsetzt über 
„nukleare Zeitenwende“ in der EKD 

Aktionsbündnis „atomwaffenfrei.jetzt“  ǀ 11.11.2025  0000159 
 
Erklärung zur EKD-Friedensdenkschrift 2025 

Bundesarbeitsgemeinschaft Linke Christ:innen  ǀ 11.11.2025 0000161 
 
Kritik der „Christ*innen in der Deutschen 
Friedensgesellschaft – VK“ an der EKD-Denkschrift 2025 

Christ*innen in der DFG-VK  ǀ November 2025  0000163 
 
Erklärung von ICAN Deutschland zur EKD-Friedensdenk- 

schrift 2025: Ethische Lücken, sicherheitspolitische Mängel 

ICAN Deutschland  ǀ 01.12.2025    0000165 



8 
 

Gegen die Propaganda einer christlichen Kriegstheologie 

Überlegungen aus der gewerkschaftlichen 
Basisinitiative ‚Sagt Nein!‘ 
Von Andreas Buderus & Johannes Schillo  ǀ 13.12.2025 0000170 
 
Evangelische Kirche für Atomwaffen 

Stellungnahme zur EKD-Denkschrift „Welt in Unordnung – 
Gerechter Friede im Blick …“ (Internetportal 
‚Unabhängige Grüne Linke‘ ǀ 15.12.2025) 
Von Karl-W. Koch     0000177 
 
Sind die wahnsinnig? . . . 

die Kirchen wollen kriegstüchtig werden. Nicht mit mir! 

Persönliche Anmerkungen zur Denkschrift des Rates der EKD 
„Welt in Unordnung …“ sowie zum geplanten „Ökumenischen 
Rahmenkonzept Seelsorge und Akutintervention im  
Spannungs-, Bündnis- und Verteidigungsfall“ 
 

Von Albert Ottenbreit  ǀ 18.12.2025    0000189 
 
 
 

Zus endungen 
 
Kritik an der EKD-Denkschrift 

Dipl.-theol. Ursula Mathern, Merxheim   0000197 
 
Mit Gewalt gegen Gewalt 

Leserbrief an die Frankfurter Rundschau 
Von Gerhard Kern, Hofheim  ǀ 12.11.2025   0000199 
 
Aus einer Leserbriefdebatte im Weser-Kurier 

(November 2025)     0000200 
 
Friedensdenkschrift der EKD als Gewaltrechtfertigung 

Von Pfr. i.R. Manfred Alberti, Wuppertal  ǀ 07.12.2025 0000202 
 
Leserbrief an Publik Forum 

Von Clemens Ronnefeldt  ǀ 12.12.2025   0000204 



9 
 

‚Jesus hat auf die Kraft der Gewaltlosigkeit gesetzt‘ 

(Frankfurter Rundschau ǀ 17.12.2025) 
Leserbriefe von Gerhard Kern und Gregor Böckermann  0000205 
 
 
 

Umdenks chri ft  und Friedenstheologie 
 
Kriegsdienst ist Nächstenliebe 

Die EKD verabschiedet sich aus dem friedensethischen Diskurs 
Von Uwe-Karsten Plisch     0000209 
 
EKD-Friedensdenkschrift 2025  
‚Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick‘ 

Ein Kommentar aus christlich-pazifistischer Sicht 
Von Theodor Ziegler     0000215 
 
„Kirche über Gut und Böse“ 

Zur Vorstellung der Friedensdenkschrift der EKD 
am 13.11.2025 in der Evangelischen Akademie, Berlin 
Von Heinrich Schäfer     0000223 
 
Zeiten-Wende? – oder Menschen-Wende? 

Von Friedrich Erich Dobberahn    0000229 
 
EKD – Auf dem Weg zur Militärkirche? 

Stellungnahme zur EKD-Denkschrift ‚Welt in  
Unordnung – Gerechter Friede im Blick‘ 
Von Matthias-W. Engelke     0000243 
 
Verbrenner und Stromer – „Congrega in unum“ 

Von Egon Spiegel      0000248 
 
Anmerkungen zur EKD-Friedensdenkschrift 2025 

Von Markus Weingardt     0000273 
 
 
Literatur- und Quellenverzeichnis (mit Kurztiteln)  0000279 
 

Übersicht zu den Reihen: Kirche & Weltkrieg ǀ  edition pace  0000287 



10 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 
 



11 
 

V o r w o r t 
 

Christliche Orientierung 

oder Militärische Heilslehre? 
 

Von Peter Bürger 

 
„Äußerste Vorsicht geboten ist […] bei der Lektüre eines kurzen Ab-
schnittes im Römer-Brief (Röm 13, 1-7), der – vermutlich in der Mitte 
des 2. Jahrhunderts – Paulus unterschoben wurde und in gewissem 
Sinn die ‚Umkehrung‘ gleich wieder revidiert, die sich mit Jesu Tod 
und Auferstehung in Anbetracht der mörderischen Wirklichkeit der 
Welt verbindet. In dieser allem Anschein nach folgenschwersten Fäl-
schung eines Bibeltextes in der Geschichte der Christenheit kehrt 
man zurück in die gehorsame Unterwerfung unter den (römischen) 
Staat, weil, wie es heißt, alle Obrigkeit von Gott selbst eingesetzt sei; 
genau der Zustand, von dem Jesus uns zu erlösen kam, soll jetzt also 
als gottgewollt in Geltung stehen und bleiben! Es ist, als würde es 
der Soldateska des Pilatus denn doch gelungen sein, das Grab des 
Christus, wie befohlen, so zu versiegeln und zu bewachen, daß ent-
gegen der Botschaft des Engels der Tod in ihm für immer sich ver-
ewigt (Mt 27, 62-66; 28, 4-8).“1  EUGEN DREWERMANN 

 

 
Die Evangelische Kirche in Deutschland hat Anfang November 2025 
der Öffentlichkeit eine Denkschrift über Krieg und Frieden präsen-
tiert – als Positionierung „angesichts neuer Herausforderungen …“.2 
(Dass der Trumpismus in den USA nur wenige Wochen später mit 

 
1 Eugen DREWERMANN: Alles ist Gnade. Wege zum Römer-Brief des Paulus. Ost-
fildern: Patmos-Verlag 2025, S. 51-52 (dort in einer Anmerkung ausführliche Be-
zugnahmen auf Ernst BARNIKOL: Römer 13, in: Studien zum Neuen Testament 
und zur Patristik, Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen 
Literatur, Bd. 77, Berlin 1961, S. 65-133: „Röm 13 stammt nicht von Paulus, son-
dern taucht eigentlich erst im katholischen Kirchentum der monarchischen Bi-
schöfe auf und bildet bald deren kirchen- und religionspolitische Plattform für 
den unausbleiblich kommenden ‚Konstantinismus‘ und für dessen Weitergestal-
tung im Staatskirchentum vor und neben dem Papalismus“). 
2 EKD 2025a – Alle Kurztitel in diesem Vorwort beziehen sich auf das Literatur-
verzeichnis am Ende des vorliegenden Buches → S. 279-286 



12 
 

einer wirklichen ‚Zeit der Wende‘ das weithin noch immer bürger-
lich-transatlantische Paradigma des Kirchenwortes auf drastische 
Weise aus den Angeln heben würde, war so nicht unbedingt vorher-
sehbar.) Bereits über 35 kritische Stellungnahmen zum jüngsten – 
staats- und militärnahen – Kurs der EKD aus kirchlichen Initiativen, 
Publizistik, Friedensbewegung, Wissenschaft und christlicher Basis 
erschließt nun die hier vorgelegte Sammlung. 

Eine Rede von Jakob Augstein eröffnet den Kreis (→ S. 23-36). 
Wie ein Resümee mag dann zum Abschluss des Bandes das Wider-
wort des Konfliktforschers Markus Weingardt gelesen werden (→ S. 
273-278): „Die große Schwäche der Friedens-Denkschrift … besteht 
darin, dass sie der Gewaltlosigkeit nicht traut. … indem die Idee und 
Praxis der Gewaltlosigkeit relativiert und marginalisiert wird, wird 
zugleich jener marginalisiert, der die Idee und Praxis der Gewaltlo-
sigkeit lehrte und lebte, Jesus selbst … ‚Unerlöste Welt‘ hin oder her: 
Wer den Glauben an die Kraft der Gewaltlosigkeit aufgegeben hat, 
was bleibt dem noch? Hoffnungslosigkeit, Resignation? Der Glaube 
an den ‚Mythos von der erlösenden Gewalt‘? … Wenn Kirche in … 
einer ‚Welt in Unordnung‘ nicht anderes, nicht mehr zu sagen hat, 
dann … macht sie sich überflüssig.“ 

Die in bürgerlicher Perspektive als ‚maßgeblich‘ geltenden Me-
dien3 konstatierten im Rahmen ihres Denkschrift-Lobes ziemlich 
einhellig einen kirchlichen Kurswechsel: „Abschied vom Pazifismus 
… Im Rahmen der EKD-Synode veröffentlicht die Kirche ihre Frie-
densdenkschrift und bricht damit mit der Tradition der Friedensbe-
wegung“ (ZDF heute, 10.11.2025). – „Die Evangelische Kirche bricht 
mit ihrer Friedensethik. Laut einer neuen Denkschrift der EKD lässt 
sich der Pazifismus als generelle politische Ethik ‚ethisch nicht legi-
timieren‘. Das kommt einem Bruch mit bisherigen Positionen 
gleich“ (FAZ-online, 10.11.2025). – Die ‚Berliner Zeitung‘ legte am 
gleichen Tag zumindest etwas Erstaunen an den Tag: „Evangelische 
Kirche überrascht mit Kurswechsel. ǀ Atomwaffen sind ‚politisch not-
wendig‘. Die evangelische Kirche passt ihre Friedensdenkschrift an. Atom-
waffen gelten nun als unverzichtbar für Sicherheit“ (10.11.2025). 

Einen Moment lang gab es die Versuchung, diese im Auftrag der 
‚Solidarischen Kirche im Rheinland‘ und des ‚Ökumenischen Insti-

 
3 Vgl. BINGENER 2025; STÜTZ/ZDF 2025; WEINHOLD 2025. 



13 
 

tuts für Friedenstheologie‘ bearbeitete Dokumentation mit dem uns 
eingesandten Bild einer – von Raubvögeln oder Autoreifen – zer-
fetzten Taube zu illustrieren. Doch ein solches Umschlagmotiv 
würde in die Irre führen. Unser Lesebuch zeigt ja gerade, wie leben-
dig der friedensbewegte Widerspruch in Kirche und Gesellschaft ist 
– trotz alledem. Die Pazifistin Hanna Jaskolski konfrontiert das Pub-
likum gerne mit der provokativen Feststellung: „Millionen sagen: 
Da kann man nichts machen!“ Seit Veröffentlichung der EKD-Schrift 
„Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick …“ gibt es aber 
unter unangepassten Freundinnen und Freunden des Wegweisers 
aus Nazareth eine sehr mutmachende Erfahrung: „Wir sind ja gar 
nicht isoliert. Wir sind viel mehr als wir dachten. Wir verlernen die 
Klage ‚Da kann man nichts machen‘ und üben angesichts des Uner-
hörten in einem ersten Schritt den Widerspruch ein …“ 

Die Kritik an der kirchlichen Obrigkeit will einfach nicht mehr 
verstummen. Nicht nur einschlägige Nonkonformisten werfen die 
Frage auf: Wozu brauchen wir einen weiteren Papagei, der – ange-
sichts der rasanten Pulverisierung der deutschen Kirchenlandschaft 
sein eigenes Größenformat überschätzend – ziemlich getreu die ak-
tuelle Militärdoktrin des Staates nachplappert? (Stichworte: Atom-
bombenbesitz und -teilhabe, Glaube an Abschreckungssysteme, 
Waffenlieferungen / Waffenexporte, Aufrüstungspolitik, Militär- 
bzw. Kriegsdienst als staatlicher Zwangsdienst, Wertung der Ver-
weigerung4). Ernster – d. h. frommer – Einspruch aus eher konserva-
tiver Richtung findet Beifall aus eher linken – nicht minder frommen 
– Kreisen. Es zeigt sich so etwas wie ein lagerübergreifendes Unbe-
hagen an der Staatsnähe des bürgerlichen Kirchenapparates. Zu denken 
geben sollte uns nicht zuletzt der Umstand, dass auch viele kirchen-
ferne Leute die neuerliche Politisierung der Großkirchen – in staats-
tragender Absicht – mit Jesus nicht mehr zusammenreimen können. 

Als Herausgeber versage ich mir an dieser Stelle eine aufgebla-
sene ‚Wissenschaft‘ zur redaktionellen Darbietung der Texte, die nach 
einfachen, ganz pragmatischen Gesichtspunkten erfolgt (Dokumen-
tation in sechs Abteilungen), und ebenso eine vorangestellte Kom-

 
4 Teil 3 der Denkschrift, der sich mit diesen Themen befasst (EKD 2025a, S. 111-
139), liest sich wie eine militärkirchliche Dienstleistung für den Staat und scheint 
überhaupt der eigentliche Zweck bzw. Kern des ganzen Dokumentes zu sein. 



14 
 

mentierung der zusammengeführten Beiträge – gleichsam vom ‚hohen 
Ross‘ herab. Einige eigene Beobachtungen, Fragen und Wegbetrach-
tungen, die sich aus der Redaktionsarbeit ergeben haben, füge ich 
an dieser Stelle jedoch in Form von „Stichworten“5 hinzu: 

Konstantinischer Alleinvertretungsanspruch ǀ Während uns für die 
ersten drei Jahrhunderte der Kirchengeschichte kein einziges theolo-
gisches Zeugnis zugunsten einer Mitwirkung der Getauften am po-
litischen und militärischen Machtapparat des Staates vorliegt, ver-
kehrten sich die Verhältnisse ab dem Soldatenkaiser Konstantin (Rö-
mischer Imperator 306-337 n.Chr.) geradezu ins Gegenteil. Die seit 
dem 4. Jahrhundert – unter staatlicher Lenkung – durchgesetzte neue 
konstantinische Richtung ist bis heute namentlich in den deutschen 
Großkirchen vorherrschend und Maß-gebend (unter Einschluss der 
alleinigen Verfügungsgewalt über die materiellen Machtmittel der 
kirchlichen Organisation, s. Mt 6, 24). Ein besonders beschämendes 
Kapitel der jüngeren Kirchengeschichte führt uns vor Augen die re-
gelrechte Abwicklung der einstigen ‚DDR-Kirchen‘, soweit diese 
keinem konstantinischen Paradigma gefolgt waren, durch eine rei-
che westdeutsche Kirchenapparatur. Der überaus selbstherrliche 
konstantinische Allein- und Unfehlbarkeitsanspruch gegenüber christli-
chen ‚Pazifistinnen und Pazifisten im Sinne der Bergpredigt‘ hat in 
der EKD-Denkschrift „Welt in Unordnung – Gerechter Friede im 
Blick“ ein neues Spitzenniveau erreicht (vgl. z.B. EKD 2025a, S. 34-35). 
Bei der friedensethischen M a c h t f r a g e will man das gegen auto-
kratische Verhältnisse gerichtete ideale Lob von Pluralität und Plura-
lismus6 im eigenen Raum auf einmal nicht gelten lassen. 

Würde nun heute ein Bischof im Fernsehen selbstbewusst kund-
tun, dass unsere ‚Zivilisation‘ allein auf jenem Weg der Gewaltfreiheit, 
den Jesus vor zwei Jahrtausenden gebahnt hat, dem Abgrund des 
Atomzeitalters noch entkommen kann, so müsste er sich wohl als 
Fundamentalist belächeln lassen – auch von vielen leitenden Kir-
chenfunktionären. So traurig steht es um die nahe Christenheit. 

Verzicht auf Friedenstheologie ǀ Seit den neoliberalen Jahrzehnten 
imponieren großkirchliche Räume in Deutschland zunehmend als 

 
5 Hier stark gekürzt. Vollständig erscheinen  meine Ausführungen Ende Januar 
2026 u. d. T. „Kirche und Militärische Heilslehre“ auf: https://lebenshaus-alb.de 
6 Dies sind ‚Spitzen-Termini‘ der Schrift: EKD 2025a, S. 8, 13, 18, 19, 36, 37, 41, 42, 
43, 46, 49, 50, 51, 52, 54, 55, 60, 73, 87, 88, 93, 95, 99, 100, 131, 144.144, 146. 



15 
 

theologiebefreite Zonen, wobei sich auch das angewandte ‚Pastoral-
Marketing‘ durch eine erstaunliche Inhaltleere auszeichnet. (Der 
Kontrast zu den zeugnisbereiten Kirchen in der DDR könnte größer 
nicht sein.) Der neuen EKD-Denkschrift, die sich selbst ausdrücklich 
als „Friedensethik“ vorstellt und das Feld der Friedenstheologie an kei-
ner Stelle auch nur benennt, liegt ganz sicher kein theologischer An-
satz zugrunde. Das waltende Paradigma, welches die Bergpredigt 
aus dem politischen ‚Verantwortungsdiskurs‘ verbannt, folgt nach 
wie vor dem Soziologen Max Weber (1864–1920), einem Anhänger 
des militärisch potenten Machtstaates. Umso erstaunlicher ist es, 
wie dem weithin säkularen Publikum an einigen Stellen doch einge-
streute theologische Formeln bzw. Ornamente – von ‚Gottes Frie-
denshandeln‘ bis hin zur ‚Auferstehung Christi‘ – dargeboten wer-
den und zwar so, als sei im Kontext eines von der Anlage her nicht-
theologischen Ethik-Traktates eine Vermittlung bzw. Übersetzung 
gar nicht vonnöten. In schneller Folge kommen dann ‚erlösungsbe-
dürftige Welt‘, ‚S ü n d e‘ (also der korrumpierte Mensch) und ein 
Angewiesensein des ‚gerechten Friedens‘ „auf m e n s c h l i c h e 
F r e i h e i t“ (d. i. für die Denkschrift eine von Gott geschenkte Frei-
heit, „die es zu nutzen und zu erhalten gilt“) zur Sprache.7 Alles ist im 
Bauchladen vorrätig. Ja, was ist er denn nun, der Mensch, in Sünde 
gefangen oder mit nutzbarer, zu erhaltender ‚Freiheit‘ ausgestattet 
…? Wer hat solcherlei Mixturen gegengelesen? Wenn man keine 
Theologie angehen will, wäre es dann nicht besser, auch auf theolo-
gische Sprach-Einsprengsel ganz zu verzichten … 

Militärische Heilslehre: ein Fall für den Sektenbeauftragten ǀ Gleich-
wohl, man könnte auch im Rahmen von Ethik-Traktaten ein vor-
dringliches Feld jeder biblisch inspirierten Theologie zum Zuge 
kommen lassen: die Religionskritik. Wo hätte seit dem letzten Welt-
krieg das Militär einen Schauplatz auf dem Globus aufgesucht und 
das dabei vorgetragene Versprechen einer ‚Problemlösung‘ auch 
eingehalten? Wie viele Milliarden oder Billionen muss man investie-
ren, um ein Land wie Afghanistan nach zwei Jahrzehnten (!) trauri-
ger zu hinterlassen als es zuvor war? Wann hätte die Rüstungssparte 
des Konzerns Rheinmetall – um nur ein Beispiel zu nennen – je auch 
nur ein einziges Produkt hergestellt, das die Welt nachweislich zum 

 
7 EKD 2025a, S. 142-143. 



16 
 

Besseren und nicht zum Schlechteren hin verändert? Die profitablen 
Todesindustrien, die die Mittel so vieler Gesellschaften aufsaugen, 
und die öffentliche Kampagne zur Kriegsertüchtigung sollen das 
hohe „Gut der Freiheit“ schützen. Die historische Rückschau würde 
uns indessen durchgehend zeigen, dass hohe Rüstungsprofite und 
Militärdenken mit freiheitlichen Verhältnissen schier unverträglich 
sind, vielmehr gesetzmäßig jeder Freiheit den Garaus machen. Doch 
eine rationale Überprüfung („Evaluation“) der Verheißungen, die 
die Religion von der erlösenden Militärgewalt uns Tag für Tag pre-
digt, findet einfach nicht statt. Der Militärglaube gehört zur Matrix 
des modernen Staates und ist für jede politische Kraft jene Eintritts-
karte, mit der allein sie als ‚regierungsfähig‘ zertifiziert wird. Die 
militärische Heilslehre besteht aus lauter Fiktionen oder längst wi-
derlegten Behauptungen, weshalb sie unbedingt ein Fall für den Sek-
tenbeauftragten der Kirche wäre. Doch das bürgerliche Kirchentum 
zieht es stattdessen vor, unter Verzicht auf kritische Rationalität die 
irrationalen Predigten und Dogmen der Militärreligion wie Ver-
nunfterkenntnisse oder Tatsachenwahrheiten zu referieren. 

Sündhafte, erlösungsbedürftige Welt? ǀ Wiederholt ist in der Denk-
schrift die Rede von der erlösungsbedürftigen Welt (EKD 2025a, S. 19, 
35, 56, 142, 144). Diese mache Militär und Rüstungswesen unbedingt 
notwendig … Gewiss, der Mensch – das zerbrechlichste, am meisten 
liebesbedürftige Wesen hienieden – ist potentiell der ‚erste Unge-
liebte‘ der Schöpfung, und unter diesem Vorzeichen lauert das Böse 
vor seiner Tür – bis hin zum Brudermord. Doch mit dem menschen-
gemachten Programm des Krieges hat kein Schöpfergott die Gattung 
ausgestattet, sondern erst die Gottheit einer fünf Jahrtausende jun-
gen, auf Herrschaft basierenden Zivilisationsmatrix (die von den 
Gnostikern als Baumeister einer unerträglichen Fremde, d. h. als Ur-
heber des Elends identifiziert wurde). – Die Geschichte des Lebens 
auf dieser wunderbaren Erde umfasst vier Milliarden Jahre. Seit an-
genommen 300 Millionen Jahren entwickeln sich die Säugetiere, und 
vielleicht vor 7 Millionen Jahren gab es bei den Primaten einen 
Scheideweg, der hin zu unserer Spezies, zum Menschen führt. Seit 
300.000 Jahren ist der – außerordentlich zur Kooperation begabte – 
homo sapiens in seiner heutigen Gestalt auf der Bildfläche sichtbar. 
Eine Aufrüstung hin zu aggressiven, sehr zerstörerischen Großge-
bilden der Menschenwelt hat unter dem Vorzeichen einer männlich 



17 
 

dominierten Zivilisationsentwicklung aber erst vor weniger als 
zehntausend Jahren eingesetzt (Stadtstaaten als Folgeerscheinung 
der landwirtschaftlichen Transformationsprozesse; später die Groß-
reiche mit ihrem „Turmbau zu Babel“: Münze – Macht – Militär). 

Alle Herrschaftsideologien, die den erst fünf Jahrtausende jun-
gen Staatskomplexen bis heute schier unverzichtbar sind, prokla-
mieren, der ‚Krieg‘ habe zu jeder Zeit – immer – bestanden, sei eine 
ewige Naturtatsache und werde auch bis ans Ende aller Zeiten Be-
stand haben. Demgegenüber scheint in der biblischen (und außer-
kanonischen) Überlieferung des Judentums die – wissenschaftlich 
allein haltbare – Erkenntnis durch, dass systematische Waffenpro-
duktion (Verarbeitung neuer Metalle) und Kriegskomplexe erst ab 
einem ganz bestimmten Zeitpunkt der zivilisatorischen Entwick-
lung zum Durchbruch kommen (Gen 4, 22) und die menschliche 
Gattung seitdem wie ein böser Fluch bedrücken. 

Seit einem Jahrtausend exerziert nun die aggressivste Wirt-
schaftsweise (Kapitalismus und Vorformen) ihren Siegeszug in den 
Abgrund hinein. Noch nicht einmal 300 Jahre jung ist sodann die 
tiefgreifende Umwälzung (in einem Teil der Menschenwelt) auf-
grund einer neuartigen Ausbeutung der in kürzester Zeit verpulver-
ten fossilen Energieträger (Kohle, Öl, Gas) im Industrialismus – mit 
dramatischen Auswirkungen für den ganzen Lebensraum Erde und 
alle seine Bewohner, auch für die Tiere. Der qualitativ und quanti-
tativ völlig neuartige „Industrielle Krieg“ der Moderne mit schließ-
lich Abermillionen Toten in zwei Weltkriegen gehört erst ab Mitte 
des 19. Jahrhunderts zur bedrückenden Last des Menschenge-
schlechts! Förmlich erst seit  g e s t e r n (1945) gibt es sodann die Me-
thode der atomaren Massenvernichtung, durch welche die Mensch-
heit – und fast alles Lebendige – erstmalig als Ganzes tötbar gewor-
den ist (Günther Anders). 

Wenigstens auf dem Niveau der anthropologischen Forschung 
des bürgerlichen Wissenschaftsbetriebs8 sollte sich eine EKD-Denk-
schrift bewegen, wenn sie von einer ‚erlösungsbedürftigen Welt‘ 
spricht. Im Übrigen geht es hinsichtlich der ‚Kulturerrungenschaft: 
Krieg‘ um eine destruktive ‚erlösungsbedürftige Zivilisationsform‘, 

 
8 Vgl. Harald MELLER / Kai MICHEL / Carel van SCHAIK: Die Evolution der Gewalt. 
Warum wir Frieden wollen, aber Kriege führen. München: dtv 2024. 



18 
 

die das ‚Militär als Institution‘ überhaupt erst hervorgebracht hat. 
Sie ist kein zeitloses Naturphänomen und könnte, nein muss – samt 
der Militärreligion – auch wieder verabschiedet werden. 

Die Friedensbotschaft der Propheten (Jesaja 2, 2-4; Micha 4, 1-3) ist 
keine Weissagung für ein übernatürliches zweites Stockwerk über 
der Erdenwelt und auch kein vertröstender Verweis auf ein utopi-
sches „Nirgendwo“, das als ‚Ideal‘ irgendwie nützlich sein kann, 
ohne je Wirklichkeit zu werden. Die prophetische Botschaft galt und 
gilt vielmehr einer real existierenden Völkerwelt auf dem Erdkreis, 
d. h. der spätesten – womöglich letzten – Phase im kulturellen bzw. 
zivilisatorischen Werdegang des homo sapiens. Die frühen Christen 
verstanden sich – wie Justin († 165) – nachweislich als Vorhut einer 
neuen Menschheit, die das Kriegshandwerk nicht mehr erlernt und 
– jenseits der aggressiven ‚Globalisierung‘ des Römischen Imperiums 
– den Weg findet zu einer wahrhaften, dem Leben dienenden Öku-
mene der Einen Menschheit (u. a. Globalisierung des Mitgefühls). 

In nachaufklärerischer Zeit haben einige Denker die propheti-
sche Vision des Völkerfriedens im Sinne von Kants „Ewigem Frie-
den“ mit einem säkularen Fortschrittsoptimismus verbunden, der 
angesichts der Weltwirklichkeit wenig überzeugt. Heute wäre es 
überlebenswichtig, sich an jenen Denkerinnen und Theologen zu ori-
entieren, die die das Prophetenwort auf den Ernstfall der Zivilisation 
beziehen: Ohne einen kulturellen Quantensprung hin zum Weltfrie-
den ist – zumal seit Zündung der ersten Atombombe – eine Zukunft 
der menschlichen Gattung gar nicht mehr vorstellbar. Die einzige 
Alternative zu Jesaja oder Micha – und zu  J e s u s  von  N a z a r e t h 
– bestünde in unermesslichen Leiden und einem künftigen Zeitalter 
der ‚Barbarei‘, das jedes Vorstellungsvermögen sprengt. 

 

Wie wohl nie zu den Lebzeiten der meisten jetzt lebenden Men-
schen hat sich in diesen Tagen ein Gefühl von Vergeblichkeit – ein-
hergehend mit Depression, unproduktivem Zorn oder Gleichgültig-
keit – festgesetzt. Aus Verbitterung wird ein überzeugender Wider-
stand gegen das neue Kriegsdenken in Kirche und Gesellschaft nicht 
erwachsen. Wo wir das Leben und die Menschen lieben (oder wie-
der lieben lernen), kann die Revolte beginnen. Die Frommen sagen, 
dass nur die Freude an Gott uns einen Ausweg aus jenem Imperium 
der Traurigkeit eröffnet, das die Menschenwelt mit Waffen und 
Geld regiert. Sie sagen die Wahrheit. 



19 
 

 
 
 
 

Die  Frage nach der ‚Politik‘  
 
 



20 
 

 

 
 

Bascha Mika über die neue EKD-Denkschrift 
 
„[. . .] Und dann der Vorwurf der Staatsnähe. Der hat in der Geschichte des 
Protestantismus einige Sprengkraft und ist mit moralischem und theologi-
schem Versagen verbunden. Unbedingte Loyalität gegenüber Staat und 
Krone gehörte zum verbreiteten kirchlichen Selbstverständnis in Preußen 
und im Kaiserreich. In der Folge paktierten Teile der evangelischen Kirche 

mit dem mörderischen Naziregime, während die Bekennende Kirche rund 
um Martin Niemöller und andere in den Widerstand ging. Als Reaktion auf 
die historische Schande betonte die EKD nach 1945 die kirchliche Unab-
hängigkeit und sprach im Darmstädter Wort von der Schuld, ‚in falscher 
Weise vom Staat her gedacht‘ zu haben. – Doch die gefährliche Anbiede-
rung an die Macht scheint kein Tabu mehr. Deutlich zeigt sich das in der 

Haltung zu Atomwaffen. Hier eiert die Denkschrift atemberaubend herum, 
um irgendwie christlich und dennoch staatsloyal daherzukommen. Einer-
seits stellt sie fest: ‚Der Besitz und die Drohung mit dem Einsatz von Atom-
waffen widersprechen dem Geist des Gerechten Friedens.‘ Doch nur zwei 
Sätze später behauptet sie: ‚Der Besitz von Nuklearwaffen kann aber an-
gesichts der weltpolitischen Verteilung dieser Waffen trotzdem politisch 

notwendig sein, weil der Verzicht eine schwerwiegende Bedrohungslage 
für einzelne Staaten bedeuten könnte.‘ – Statt Bewahrung der Schöpfung 
die mögliche Vernichtung der Welt als christliche Risikooption? [. . .] Wo 
bleibt die Verantwortung der Kirche als Gegenkraft, die es angesichts der 
fortschreitenden Militarisierung der Gesellschaft bräuchte? Wo ist der 
christlich-ideelle Überschuss für eine gewaltfreie Welt? Stattdessen legt 
der Rat ein Grundsatzpapier mit realpolitischem Visionsverlust vor. Und 

ein protestantisches Manifest, das die Kirche weiter in den selbstverschul-
deten Bedeutungsschwund treibt.“ 
 

(Sicherheit als Grundlage. Der Rat der Evangelischen Kirche in 
Deutschland positioniert sich friedensethisch neu – und biedert 
sich dem Staat damit zu sehr an. Eine Analyse von Bascha Mika. 

In: Frankfurter Rundschau, Nr. 263 vom 12.11.2025.) 
 
 
 

 



21 
 

Über das Paktieren 

der Religion mit der Macht 
 

Die ‚Krisis des deutschen Protestantismus‘ 
 

Ein Wort von Rabbiner Leo Baeck 
aus dem Jahr 1931 

 
 
 
Der jüdische Theologe Dr. Leo Baeck1, geboren am 23. Mai 1873 in 
Lissa (Leszno)/Posen, gestorben am 2. November 1956 in London, 
gehörte zu den Mitunterzeichnern von „Richtlinien zu einem Pro-
gramm für das liberale Judentum“ (1912). Vom 27. Dezember 1912 
bis 1942 amtierte er als Rabbiner in Berlin (Prediger an der Synagoge 
Fasanenstraße). – „1914 bis Juni 1918 Feldgeistlicher im Osten beim 
Armeekommando I.“ „1919 Initiator der christlich-jüdischen Ge-
spräche, eines Gesprächskreises für interreligiöse und kulturelle 
Verständigung zwischen Juden und Christen in Deutschland. […] 
1929 Mitbegründer des Jüdischen Friedensbundes“. – Für die von 
der ‚Arbeitsgemeinschaft der Konfessionen [!] für den Frieden‘ her-
ausgegebene Sammelschrift „Religion und Weltfriede – Überwin-
dung der Kriege“ (Leipzig 1930) verfasste er den Beitrag „Das Juden-
tum und der Weltfriede“.2 In seiner Rezension des Buches ‚Zwischen 
Wittenberg und Rom‘ (1931) von Willy Hellpach stellt Leo Baeck – 
im Kontext einer ‚Krisis des deutschen Protestantismus‘ – die ent-
scheidende Frage, ob die Religion mit der Macht paktieren darf: 
 

„Religion, wofern sie vom Gebote weiß, ist ein Widerspruch zu 
dem ‚guten Gewissen‘; solange der Mensch über die Erde geht, lässt 
die Religion sein Gewissen niemals gut sein. Keine Aufgabe und 
Größe kommt ihr mehr zu als diese, so manches gute Gewissen zu 
beunruhigen und zu bewegen. Es ist ihr Stolz, dass sie viel gutes 

 
1 Vgl. zu ihm den Eintrag ‚Baeck, Leo, Dr.‘ in: Biographisches Portal der Rabbiner: 
www.steinheim-institut.de (Quelle der zitierten Angaben zur Biographie; dort 
sind auch seine Schriften mit Bezug zur jüdischen Militärseelsorge und die frie-
densbewegten Texte der Weimarer Zeit verzeichnet). 
2 Vgl. Sei von den Schülern Aarons. Ein Lesebuch über die Friedensliebe der Rab-
biner. Zusammengestellt von Peter Bürger. Hamburg 2026, S. 187-192. 



22 
 

Gewissen gestört hat, das gute Gewissen, mit dem Menschen sich 
Sklaven zu eigen nahmen und so Mitmenschen zu Gegenständen 
machten, das, mit dem Machthaber Menschen bedrückten und quäl-
ten, das, mit dem Menschen in alles einstimmten, was jeweils Nut-
zen und Geltung war, und von dem schwiegen, was das Gebot 
sprach. Darin hat die Religion einen wesentlichen Teil ihrer Ge-
schichte, und nur so lange sie darin bleibt, ist sie wahrhaft Religion. 
Besäße sie hierzu nicht mehr die Kraft oder nicht mehr den Willen, 
dann hätte die verhängnisvollste Krise in ihr eingesetzt, dann 
könnte sie auch nicht mehr wahrhaft von Unsterblichkeit und Ewig-
keit reden. 

Wenn das alles hier gesagt worden ist, so kann es bedünken, als 
sei weniger von dem Hellpachschen Buche als zu ihm hin gespro-
chen worden. Aber bei all dem Ernsten und Edlen, das dieses Buch 
innerhalb der Grenzen, die es sich setzt, als Reichtum in sich birgt, 
ist das Bedeutsamste an ihm eben doch das, was hinter ihm immer 
wieder vernehmbar wird, die Krisis des deutschen Protestantismus. In 
ihr und in der einer jeden Religion – denn welcher bleibt sie heute 
fern? – ist das Entscheidende, demgegenüber so manche andere Frage, 
sei sie ‚monotheologisch‘ oder ‚pantheologisch‘, beinahe gleichgül-
tig werden kann, doch die Frage davon, ob die Religion geneigt und be-
reit ist, zu einem ‚guten Gewissen‘ mitzuhelfen, indem sie um des Tages 
willen mit jeder Macht paktiert, auch wenn sie widergöttlich ist, oder ob sie 
fähig und entschlossen ist, jeder Macht Widerstand anzusagen und Wider-
stand zu leisten, wenn es um das Ewige geht. Das ist die oberste Wahr-
heitsfrage und auch die oberste Freiheitsfrage in der Religion, und 
es ist darum eine Frage nicht nur ‚zwischen Wittenberg und Rom‘. 
Es ist so Frage und Sorge in jeder Religion, in jeder nicht nur um 
ihres Eigenen, um ihrer Echtheit willen, sondern darum auch, weil 
das, was die eine erschüttert, auch in das Dasein der anderen greifen 
will.“3 

 
3 Leo BAECK: „Zwischen Wittenberg und Rom (Buchrezension zu Hellpach, Zwi-
schen Wittenberg und Rom. Eine Pantheodizee zur Revision der Reformation). [Aus: 
‚Der Morgen‘, 7. Jg. (1931/1932), S. 516-527].“ In: DERSELBE: Wege im Judentum. 
Aufsätze und Reden. Berlin 1933, S. 270 ff, hier S. 286-287. 



23 
 

Wie politisch soll Kirche sein? 
 

Rede zum Empfang des Evangelischen Kirchenkreises 
Duisburg in der Salvatorkirche am 28.11.20251 

 
Von Jakob Augstein 

 

(Verleger der Wochenzeitung ‚der Freitag‘) 
 
 
 
Guten Tag meine Damen und Herren, lieber Herr Superintendent 
Urban, lieber Pfarrer Winterberg, herzlichen Dank dafür, dass Sie 
mich eingeladen haben. 

Wir feiern hier heute ihren Neujahrsempfang. Denn in zwei Ta-
gen beginnt das neue Kirchenjahr. 

Und – ich habe nachgeschaut – die Epistel für diesen Tag ist tra-
ditionell Römer 13, 8-12. 

Sie beginnt mit den schönen Worten: „Bleibt niemandem etwas 
schuldig außer, dass ihr einander liebt.“ 

Und auch im Weiteren geht es nur um die Liebe. Das passt gut 
zur Zeit vor Weihnachten. Aber darüber reden wir hier heute nicht. 
Heute befassen wir uns mit dem, worum es am Anfang von Römer 
13 geht, wofür dieser Brief so berühmt ist: „Jedermann sei untertan 
der Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat. Denn es ist keine Obrigkeit 
außer von Gott; wo aber Obrigkeit ist, ist sie von Gott angeordnet.“ 

Wir befassen uns also mit dem Verhältnis von Kirche und Staat 
oder Kirche und Politik, wie man heute sagen würde. Und wir wer-
den im Verlauf unserer Geschichte auch auf Römer 13 zu sprechen 
kommen und auf dieses sehr bedenkliche Zitat, das so klingt, als sei 
Gehorsam die erste Christenpflicht. So ist es ja in Wahrheit gerade 
nicht. Aber erst einmal zu der Frage selbst, wie politisch soll Kirche 
sein? 

 
1 Textquelle für den ersten Teil der Rede (bis zur ersten Zwischenüberschrift) ǀ 
Jakob AUGSTEIN, Wie politisch soll Kirche sein? Festrede beim [kirchlichen] ‚Neu-
jahrsempfang‘ des Evangelischen Kirchenkreises Duisburg in der Salvator-Kir-
che am 28. November 2025. (= Ungekürzte Online-Dokumentation des Redema-
nuskriptes): https://kirche-duisburg.de/wp-content/uploads/2025/12/Jakob-Aug 
stein-Wie-politisch-soll-Kirche-sein-20251128-EvKKDU.pdf 



24 
 

Zu den drängenden Fragen der Gegenwart – soll die Kirche eine 
Haltung zu Tempo 130 auf der Autobahn haben? Was ist mit dem 
Klima? Die Frauenbewegung und überhaupt: der Krieg in der Uk-
raine? Also zu diesen drängenden Fragen, und wie sich und ob sich 
überhaupt die evangelische Kirche in Deutschland dazu verhalten 
soll, kommen wir erst am Ende. Vorher möchte ich gerne mit Ihnen 
zusammen versuchen, die Frage – wie politisch soll Kirche sein – 
wirklich zu durchdringen. 

Die Frage lässt sich ja in verschiedene Richtungen lesen. 
Wie politisch soll Kirche sein. Das klingt so, als wäre zum Beispiel 

die Antwort möglich: gar nicht. Kirche soll gar nicht politisch sein. 
So wie die von mir sehr geschätzte Margot Käßmann in ihrem neuen 
Buch schreibt: „Immer wieder wurde mir vorgehalten, es gebe in 
meinen Predigten zu viele politische oder gesellschaftliche Bezüge, 
ich solle mich doch auf ‚das Eigentliche‘ der Verkündigung be-
schränken. Aber was ist ‚das Eigentliche‘?“ Wir müssen also unter-
suchen, ob das überhaupt denkbar ist: dass Kirche gar nicht politisch 
sein soll. 

Die nächste Lesart lautet: Wie politisch soll Kirche sein. Das 
klingt so, als ginge es darum zu klären, in welchem Ausmaß Kirche 
politisch sein soll. Als könne man das wiegen und messen und dann 
entscheiden: ein bisserl mehr darf’s scho sein. Oder wie in der Wer-
bung: Kirche – Jetzt Neu! Mit 20 % weniger Politik! 

Auch das werden wir klären. 
Und schließlich: Wie politisch soll Kirche sein. Das wäre die Frage 

danach, auf welche Art und Weise Kirche eigentlich politisch sein 
soll. Sie ahnen bereits, dass ich diese Frage für die interessanteste 
halte. 

Wir fangen mit der Bibel an, da, wo ohnehin alles anfängt. Im 
Exodus stellt sich der Gott der Bibel Moses ohne Umschweife als 
politischer Gott vor, als Gott der Befreiung, als Gott einer national-
revolutionären Bewegung. 

„Ich habe das Elend meines Volks in Ägypten gesehen, und ihr 
Geschrei über ihre Bedränger habe ich gehört; ich habe ihre Leiden 
erkannt. Und ich bin herniedergefahren, dass ich sie errette aus der 
Ägypter Hand und sie aus diesem Lande hinaufführe in ein gutes 
und weites Land, in ein Land, darin Milch und Honig fließt.“ 

Man darf dabei nicht vergessen, dass Mose kurz zuvor einen 



25 
 

Ägyptischen Aufseher erschlagen hatte. Er war der erste politische 
Mörder der Weltgeschichte. Und zu dem redet Gott von politischer 
Befreiung und sozialer Utopie. 

Er zeigt sich als Gott der Armen und Unterdrückten, nicht als 
einer der Herrscher und Unterdrücker. Er ist da kompromisslos. Zi-
tat aus dem Buch Amos „Ich will ein Feuer nach Juda schicken, das 
soll die Paläste von Jerusalem verzehren. … So spricht der HERR: Um 
drei, ja um vier Frevel willen derer von Israel will ich sie nicht scho-
nen, weil sie die Unschuldigen für Geld und die Armen für ein Paar 
Schuhe verkaufen. Sie treten den Kopf der Armen in den Staub und 
drängen die Elenden vom Wege.“ 

Und genau das verlangen und erwarten die Menschen von die-
sem Gott auch: dass er ihnen beisteht. Es gibt eine Formulierung, die 
oft auftaucht: „Und die Kinder Israels murrten.“ Das ist eine schöne 
Lutherübersetzung. Dieses Murren ist ein Akt der Auflehnung, des 
Zweifels, der Unzufriedenheit, der Mensch beschwert sich bei Gott 
über seine Lage, über Hunger, Durst, Unsicherheit, Hoffnungslosig-
keit. Und Gott fühlt sich zuständig und reagiert. Er hält sich nicht 
raus, er sagt nicht: wenn ihr unterdrückt werdet, klärt das bitte mit 
dem Pharao, und wenn ihr nichts zu essen und zu trinken habt, 
dann seid nur hübsch brav und fromm und hofft auf ein besseres 
Leben im Jenseits. 

Oder nehmen Sie Jesaja 5,  7-8. 
 

„Und er hoffte auf Rechtsspruch, doch seht: Rechtsbruch! 
Und auf Gerechtigkeit, doch seht: Schlechtigkeit! 
Wehe denen, die Haus an Haus reihen, die Feld an Feld rücken, 
bis kein Platz mehr ist 
und bis ihr allein noch im Herzen des Landes wohnt.“ 

 
Das Alte Testament ist voll von solchen Stellen, aus ihnen strömt 
unablässig das Widerständige, das Antibourgeoise, kurz: das Revo-
lutionäre in den christlichen Glauben. Und zwar bis heute. Man 
kann das überblättern oder verleugnen oder missverstehen, aber es 
lässt sich nicht ganz und gar unterdrücken, weil es zum Wesen und 
zum Charakter dieser Religion gehört. Ernst Bloch hat seinen Stu-
denten in den Leipziger Vorlesungen zur Geschichte der Philoso-
phie erklärt, warum die Bibel das Grundbuch der deutschen Bau-



26 
 

ernkriege werden konnte und gesagt: „Sie finden in den Aufrufen 
von Thomas Müntzer kaum einen Satz, der nicht ein Zitat aus der 
Bibel enthielte.“ Die Bibel lässt sich nun einmal lesen als Buch der 
Anklage gegen das Unrecht und des Aufruhrs gegen die Unterdrü-
ckung, also als politisches Buch. 

Auch die Jesus-Gestalt lässt sich so lesen, als kämpferischer Re-
volutionär. 

Lukas 12,  49 ǀ Ich bin gekommen, ein Feuer anzuzünden auf Er-
den; was wollte ich lieber, als dass es schon brennte! 

Matthäus 10,  34 ǀ Denkt nicht, ich sei gekommen, um Frieden auf 
die Erde zu bringen! Ich bin nicht gekommen, um Frieden zu brin-
gen, sondern das Schwert. 

In diesen Jesus-Worten ist ungeheuer viel Wucht zu spüren, das 
ist nicht der Jesus der Bergpredigt, sondern einer, der mit viel escha-
tologischer Siegesgewissheit daherkommt. Wir kommen auf Jesus 
noch zurück, wenn es am Ende um das Verhältnis der heutigen Kir-
che zur Politik geht, und natürlich auch um die Haltung der Evan-
gelischen Kirche zum Krieg – da hat sich ja jetzt gerade vor ein paar 
Tagen eine, wie ich finde, dramatische und sehr bedauerliche Ver-
schiebung ergeben. Erst mal sind wir noch in einer Zeit, in der Jesus 
und seine Gläubigen ganz ohne Atomwaffen mit dem unmittelbar 
bevorstehenden Ende der Welt rechnen: mit dem jüngsten Gericht. 
Und alles, was er zum Verhältnis Religion und Staat sagt, kann man 
unter dem Eindruck des praktisch für übermorgen erwarteten Wel-
tenendes verstehen: es ist nicht so wichtig, der Kaiser kann ruhig das 
haben, was seins ist und außerdem gilt: Mein Reich ist nicht von die-
ser Welt – auf der gehen nämlich ohnehin bald die Lichter aus. 

Aber bekanntlich fiel das Weltenende damals aus und stattdes-
sen wurde Jesus gekreuzigt und Paulus kam. 

Paulus war überzeugt, in einer Zwischenzeit zu leben. Christus 
war gestorben, auferstanden und zum Himmel gefahren, und eines 
Tages wird er zurückkehren. Man weiß nur nicht, wann. Und bis 
dahin musste eine neue Antwort auf die Frage gefunden werden, 
die Jesus zum Verhängnis geworden war: die Frage nach dem Ver-
hältnis von Religion und Staat. Der Staat beansprucht die totale Lo-
yalität seiner Untertanen – und das tut die neue Religion auch. Der 
Gott des Tanach hatte von Anfang an klargestellt: Du sollst keine 
anderen Götter haben neben mir! Eine Vergöttlichung der Herr-



27 
 

scher, wie es sie im alten Ägypten gegeben hatte, und ihre Vergötte-
rung, wie es sie in Rom noch gab, vertrug sich damit schon mal 
nicht. 

Aber man muss schließlich sehen wo man bleibt und will jedem 
Konflikt mit dem Staat möglichst aus dem Weg gehen, und außer-
dem weiß man den Nutzen staatlicher Ordnung zu schätzen, man 
weiß, was passiert, wenn sie zerfällt – wir müssen nur nach Haiti 
gucken oder in den Sudan. Und das wussten die Leute in der Antike 
ebenso gut wie wir. Daraus resultierte ein widersprüchliches, dia-
lektisches Verhältnis von Religion und Staat. 

Da kommen wir jetzt zum Römerbrief: „Denn es ist keine Obrig-
keit außer von Gott; wo aber Obrigkeit ist, ist sie von Gott angeord-
net“ heißt es in Römer 13, 1. Das ist ein spannender Satz – weil er der 
Beginn einer doppelten Buchführung ist. Einerseits haben wir hier 
eine herrschaftsstabilisierende Aussage: wer sich gegen die Obrig-
keit auflehnt, lehnt sich gegen ein göttliches Gesetz auf. Das klingt 
ziemlich duckmäuserisch. Aber man muss bedenken: Paulus hat das 
ungefähr im Jahr 56 an die römischen Christen geschrieben, an eine 
kleine, schwache Minderheit mitten im Herzen eines autokratischen 
Imperiums – die großen Christenverfolgungen standen da noch be-
vor. Das ist noch keine politische Theorie sondern eher pastorale 
Krisenprophylaxe: Kopf runter und Ohren steif halten! 

Andererseits steckt da aber auch ein herrschaftsrelativierender 
Gedanke drin, denn der Staat selbst steht unter dem Regiment Got-
tes, und darf keinen Anspruch auf die letzten Dinge erheben. Der 
irdische Staat gehört nur zu den vorletzten Dingen. Und darum 
kann Paulus später auch im Philipperbrief sagen: Unsere Heimat ist 
im Himmel. 

Übrigens noch ein Wort zu Paulus: bei ihm ist vom Urkommu-
nismus, den Jesus und seine Jünger praktiziert haben, noch eine 
Menge übriggeblieben: 

Galater 3,  2 ǀ Hier ist nicht Jude noch Grieche, hier ist nicht Sklave 
noch Freier, hier ist nicht Mann noch Frau; denn ihr seid allesamt 
einer in Christus Jesus. 

Galater 6,  2 ǀ Einer trage des andern Last, so werdet ihr das Ge-
setz Christi erfüllen. 

Oder die Geldsammlung für die Gemeinde in Jerusalem, von der 
im 2. Korinther Brief die Rede ist. 



28 
 

Man findet da bei Paulus kein politisches Programm, aber man 
findet eine gelebte Utopie, die eben zum Wesen des Christentums 
gehört. Und noch eine kleine Parenthese: wenn man sich den wirk-
lich verbissenen Kampf der katholischen Kirche von Pius IX bis hin 
zu Pius XII gegen Marxismus und Sozialismus ansieht, wird man 
das Gefühl nicht los, es handele sich um den Kampf gegen den eige-
nen urkommunistischen Geist. 

Paulus steckte noch im eschatologischen Denken, er musste die 
Zeit bis zur erwarteten Wiederkehr des Messias überbrücken. Je län-
ger der auf sich warten ließ, desto mehr verschoben sich die Per-
spektiven. Aber dieser wirklich bedeutende Gedanke – Christen 
sind immer Bürger zweier Ordnungen – findet bei Paulus seinen 
Anfang. Und beschäftigt die christliche politische Theologie seither. 

Ich erspare Ihnen die verschiedenen Etappen bis heute, zum Bei-
spiel die Indifferenzlehre von Thomas von Aquin oder Luthers Zwei 
Reiche Lehre oder den Schock von Aufklärung und Revolution und 
Demokratisierung im 19. Jahrhundert. Aber unter jeweils anderen 
politischen und sozialen Bedingungen ging es immer darum, das 
Nebeneinander von Kirche und Staat zu organisieren und zu recht-
fertigen. 

Ich habe Ihnen das so weitschweifig erklärt um zwei Punkte zu 
verdeutlichen: 

Erstens: Das Christentum ist eine genuin politische Religion. 
Zweitens: Obwohl sich aus dem Christentum keine unmittelbare po-
litische Doktrin ableiten lässt, kann sie politisch nicht neutral sein. 
Sie hat einen bias, wie man auf Englisch sagen würde. Sie neigt sich 
einer bestimmten Richtung zu. Benedikt XVI hat in einer Rede vor 
dem Deutschen Bundestag zwar gesagt, es gebe aus biblischer Sicht 
keine religiöse Ordnung der Politik und des Rechts, die auf Offen-
barung beruht, sondern eine ethische, die den Menschen als Gottes 
Ebenbild und die Schöpfung ins Zentrum stellt. Aber aus der Selbst-
erniedrigung Gottes ergibt sich die politische Orientierung nach 
„unten“ sozusagen von selbst – also der politische Kampf für die 
soziale Gerechtigkeit und für den Schutz der Rechtlosen. 

Bis hierhin war es immer darum gegangen, dass Christenpflicht 
und Bürgerpflicht sich nicht widersprechen sollen. Und dann kam 
in der ersten Hälfte des 20 Jahrhunderts der Theologe Karl Barth 
und sagt: sie gehören zusammen. Bislang stand das negative Ver-



29 
 

hältnis von Kirche und Politik im Zentrum – also die Frage der Ab-
grenzung von Kirche und Staat – von nun an ging es um das positive 
Verhältnis dieser beiden Ordnungen. Orare et laborare, dieser Leit-
spruch aus dem Geist der Benediktinerregel, beschreibt die zweifa-
che Verpflichtung eines Christen – nämlich Gott und der Gemein-
schaft gegenüber. Und in der Barmer Erklärung von 1934 stellt Barth 
klar, dass es abwegig wäre, so zu tun, ich zitiere: „als gebe es Berei-
che unseres Lebens, in denen wir nicht Jesus Christus, sondern an-
deren Herren zu eigen wären, Bereiche, in denen wir nicht der 
Rechtfertigung und Heiligung durch ihn bedürften.“ Stattdessen 
folge „schnurgerade … aus dem Glauben an die Gerechtigkeit Got-
tes eine sehr bestimmte politische Programmatik und Aufgabe.“ 

Dieser Gedankensprung war notwendig und möglich geworden 
in einer Umgebung, in der die deutschen Protestanten zeigten, wo-
hin das Nebeneinander der Zwei Reiche führen kann – und zwar als 
sie selbst den Hitler-Staat als von Gott eingesetzte Obrigkeit aner-
kannten. 

Barth sah sich sofort einer sehr interessanten Kritik ausgesetzt: 
eine Theologie, die von Christus her schnurgerade politische Folge-
rungen zieht, laufe wohl oder übel auf eine Transformation des 
Evangeliums in das Ethische hinaus, der Gottesbegriff könnte zum 
ethischen Ideal verkommen. 

Also stellt sich die Frage: Transformiert Barth das Evangelium in 
Ethik, bleibt von der ganzen Theologie am Ende nur politische 
Ethik? 

Instrumentalisiert man hier sein Gottesverständnis zur Legiti-
mation politischer Überzeugungen? 

Erzeugt man hier eine theokratische Überhöhung des eigenen 
Urteils? 

Oder auf welche Weise ruft Gottes Gebot die Menschen sonst in 
konkrete Verantwortung? 

Sie werden gleich sehen, wohin diese Fragen führen: nämlich di-
rekt in unsere Gegenwart und die zeitgenössische Debatte. Sie erin-
nern sich, dass wir die Frage: Wie politisch soll Kirche sein, in drei 
Fragen aufgespleißt haben. 

Dass Kirche unbedingt politisch sein muss, steht für mich außer 
Frage. Die Frage ist eben nur wie – also in welchem Umfang und auf 
welche Weise und mit welchem Inhalt. 



30 
 

Damit sind wir bei Julia Klöckner. 
Julia Klöckner, Präsidentin des Deutschen Bundestages, studier-

te Theologin, die sogar mal als Religionslehrerein gearbeitet hat, hat 
sich im April zu unserem Thema geäußert. Sie hat zu Ostern in der 
Bild am Sonntag auf die Frage „Warum treten immer mehr Men-
schen aus den Kirchen aus?“ unter anderem Folgendes geantwortet: 
 

„Wenn Kirche manchmal zu beliebig wird, oder zu tagesaktuel-
len Themen Stellungnahmen abgibt wie eine NGO und nicht 
mehr die grundsätzlichen Fragen von Leben und Tod im Blick 
hat, dann wird sie leider auch austauschbar. Ich meine: Klar 
kann sich Kirche auch zu Tempo 130 äußern, aber dafür zahle ich 
jetzt nicht unbedingt Kirchensteuer. Gut, es ist ein freies Land, 
da kann man alles sicherlich tun und machen. Aber ich glaube, 
von Kirche erwartet man sich diese sinnhafte Begleitung, diese 
Antwort auf Fragen, die ich in meinem Alltag habe, vielleicht 
auch Trost und Stabilität.“ 

 
Noch am selben Tag fasste die Tageszeitung Die Welt diese Aussage 
zu dem Satz zusammen: „Julia Klöckner findet Kirchen zu poli-
tisch.“ Und in der Folge musste sich dann Klöckner noch eine ganze 
Weile mit dieser Kritik herumschlagen, dass sie einer Entpolitisie-
rung der Kirche das Wort geredet hatte. 

Aber hatte sie das überhaupt? 
Die Beschäftigung mit der Person Klöckner ist übrigens teilweise 

verblüffend frauenfeindlich – die angeblich linke taz lässt zum Bei-
spiel keine Gelegenheit aus, immer wieder belustigt oder pikiert da-
rauf hinzuweisen, dass Klöckner mal Weinkönigin war, und da 
möchte man den Genossen in Berlin gerne zurufen: nicht alles, was 
es in Kreuzberg nicht gibt, ist doof. 

Nehmen wir Klöckner mal beim Wort. Ich halte es nicht für be-
sonders geglückt, die Frage, zu welchen Themen sich die Kirche äu-
ßern oder nicht äußern soll, mit der Zahlung der Kirchensteuer zu 
verknüpfen. Die Kirche ist keine Jukebox, in die man eine Münze 
wirft und dann spielt sie deinen Lieblingssong. Aber die Frage, ob 
die Kirche sich zur Höchstgeschwindigkeit auf der Autobahn äu-
ßern soll, die halte ich für absolut berechtigt. 

Ich habe nachgesehen, und tatsächlich, in Vorbereitung auf die 



31 
 

4. Tagung der 13. Synode 2023 beschloss die Synode der EKD, sich 
intensiv mit den Herausforderungen des Klimaschutzes für die Mo-
bilität zu befassen. In diesem Zusammenhang erlegte sich die EKD 
selber die Verpflichtung auf, dass kirchliche Autos auf der Auto-
bahn nicht schneller als 100 und auf der Landstraße nicht schneller 
als 80 Stundenkilometer fahren sollen „um Treibhausgas-Emissio-
nen spürbar zu reduzieren.“ Unwillkürlich sah ich vor meinem in-
neren Auge eine riesige Fahrzeugflotte, hunderte, tausende, ja zehn-
tausende von Autos, alle unterwegs im Auftrag des Herren wie bei 
den Blues Brothers – denn so viele müssen es schon sein – also eine 
ganze Kirche auf Rädern – wenn da eine Temporeduktion an der 
Klimakatastrophe etwas ändern soll. 

Ach so – und dann hieß es noch, dass sie „politische Bemühun-
gen um ein zeitnahes allgemeines Tempolimit von höchstens 120 
km/h“ unterstütze. 

Ich glaube durchaus, dass wir vor Gott eine Verantwortung für 
die Schöpfung haben. Und dass es die Aufgabe der Kirche ist, an 
diese Verantwortung zu erinnern. Aber ich glaube nicht, dass es im 
göttlichen Heilsplan irgendwo einen Passus für die Höchstge-
schwindigkeit auf deutschen Autobahnen gibt. Oder dass aus der 
Offenbarung die jeweils gültige Fassung der Straßenverkehrsord-
nung folgt. 

Diese Stelle von der 4. Tagung der 13. Synode ist ein gutes Bei-
spiel dafür, wo man landet, wenn sich die Kirche überschätzt. Hier 
gerinnt Gottes Gebot erst zum ethischen Ideal, und dann gerinnt 
dieses Ideal zum Tempolimit. 

Das meint „Ethisierung des Christentums“ und dagegen hat sich 
Julia Klöckner gewendet – und da liegt sie übrigens ganz bei Karl 
Barth, der völlig missverstanden wird, wenn man ihm eine Ethisie-
rung des Christentums vorwirft. 

Wenn ich also ganz im Sinne unserer Bundestagspräsidentin und 
als Antwort auf unsere zweite Leitfrage, einen Rat geben darf: we-
niger ist mehr. 

Und jetzt kommen wir zur letzten der drei Fragen, die uns heute 
beschäftigen: auf welche Art und Weise soll denn dann die Kirche 
politisch sein? Also welches wäre die politische Aufgabe der Kirche? 
 
 



32 
 

Die politische Aufgabe der Kirche 

(„der Freitag“ ǀ 11.12.2025)2 
 

Werte. – Die Kirche sollte in theologischen und nicht in pragma-
tisch-alltagsmoralischen Kategorien denken. So gesehen ist die 
jüngste Denkschrift der EKD eine Katastrophe.  

 
Es ist wenige Wochen her, dass auf der EKD-Synode in Dresden die 
Denkschrift „Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick“ vor-
gestellt wurde. Untertitel: „Evangelische Friedensethik angesichts 
neuer Herausforderungen“. 

Diese Synode wäre für die EKD eine gute Gelegenheit gewesen, 
zu zeigen, wie politisch Kirche sein soll. Das Ergebnis ist leider eine 
Katastrophe. Das Wort vom gerechten Frieden benutzt die EKD 
schon seit dem Jahr 2007 als Leitbild. Erstens ist das ein hübscher 
Ausdruck und zweitens verschiebt er die Prioritäten vom gerechten 
Krieg weg in die richtige Richtung. Also war das damals ein großer 
Fortschritt. Aber so wie das Konzept in der neuen Denkschrift inter-
pretiert wird, merkt man plötzlich, wie problematisch und gefähr-
lich dieser Begriff in Wahrheit sein kann. Denn die AutorInnen der 
Denkschrift stellen fest, dass ein gerechter Friede mehr ist als nur 
die Abwesenheit von Krieg. Und ein Waffenstillstand, der keine – 
ich zitiere – „belastbaren Freiheits-, Sozial- und Pluralitätsperspek-
tiven“ biete, werde auf Dauer nur neue gewaltförmige Konflikte 
provozieren. Darum müsse man leider ein sicherheitspolitisches 
Friedensverständnis ablehnen und also auch den Frieden, wenn er 
denn kein gerechter ist.  

Das ist – im Wortsinn – eine verheerende Verdrehung der Be-
griffe. Wie viele Konflikte auf der Welt gibt es, bei denen man schon 
froh ist, dass nicht mehr geschossen wird – wo aber von rosigen Frei-
heits-, Sozial- und Pluralitätsperspektiven nur zu träumen ist?  

 
2 Textquelle für den nachfolgenden Teil der Rede ǀ  Jakob AUGSTEIN, Die politische 
Aufgabe der Kirche. Werte. Die Kirche sollte in theologischen und nicht in prag-
matisch-alltagsmoralischen Kategorien denken. So gesehen ist die jüngste Denk-
schrift der EKD eine Katastrophe. (= Auszug aus einer Rede, die Jakob Augstein 
in der Salvatorkirche zu Duisburg gehalten hat – beim Empfang des Kirchenkrei-
ses zum neuen Kirchenjahr am 28.11.2025). In: der Freitag. Die Wochenzeitung, 
Nr. 50 vom 11.12.2025, S. 14 (Darbietung hier mit freundlicher Genehmigung des 
Verfassers). 



33 
 

Wäre dort überall Gewalt gerechtfertigt, um den ungerechten in 
einen gerechten Frieden zu verwandeln? Ist es nicht eher so, dass 
wir in einer sündhaften und schuldbeladenen Welt schon mit der 
zweitbesten Lösung zufrieden sein müssen oder mit der drittbesten 
oder der viertbesten?  

Ganz praktisch sehen wir die Konsequenzen solchen Denkens 
jetzt gerade, während ich das schreibe. Die deutsche und die euro-
päische Politik – und offensichtlich auch die ukrainische – würde es 
vorziehen, den Krieg in der Ukraine fortzusetzen, also das Töten 
und Getötetwerden, das Leiden, die Verwundungen, den ganzen 
Schrecken des Krieges fortzusetzen, als die Ungerechtigkeiten eines 
Friedens zu akzeptieren, der in großem Umfang den russischen Vor-
stellungen folgt. Um keine Missverständnisse aufkommen zu las-
sen: viele der russischen Vorstellungen sind eindeutig nicht recht-
mäßig. Und es ist eine politisch legitime Haltung zu sagen, aus über-
geordneten Gründen ziehen wir eine Fortsetzung des Krieges vor. 
Es ist nicht meine Haltung, aber ich verstehe, dass man sie aus poli-
tischen Gründen einnehmen kann.  

Will die EKD wirklich einem Krieg ihren Segen geben, der nicht 
mehr zur unmittelbaren Gefahrenabwehr geführt wird – sondern 
aus politischen Gründen, aus Gründen des Rechtsprinzips oder der 
möglichen künftigen Gefahrenvermeidung? Also soll man heute mehr 

töten, damit man vielleicht morgen weniger töten muss?  
Meiner Meinung nach – oder vielleicht sollte ich sagen: meinem 

Gefühl nach – verrät sich die Kirche hier selbst. In ihrer neuen Denk-
schrift verdammt die Kirche den Krieg, wie es sich gehört – aber 
dann findet sie ganz viele Gründe, ihn zu führen. 

Diese Denkschrift redet sogar einem Präventivkrieg das Wort – 
ja, tatsächlich, es findet sich darin der Satz, dass „aus ethischer wie 
völkerrechtlicher Perspektive eine präventive militärische Reaktion 
gerechtfertigt sein“ könne. 
 
 

Das letzte Gefecht 

 
Und um das Maß vollzumachen, rechtfertigt die Denkschrift jetzt 
auch den Besitz von Atomwaffen. An einer Stelle heißt es, der 
ethisch gebotene Verzicht bleibe zwar orientierend, sei angesichts 



34 
 

der politischen Konstellation im Blick auf die Folgen aber „politisch 
schwer zu vertreten“.  

An einer anderen Stelle: Atomwaffen könnten „politisch not-
wendig“ sein.  

Man muss sich klarmachen, dass die EKD damit noch hinter den 
Standpunkt der Spandauer Synode von 1958 zurückgefallen ist. Da-
mals wurden die beiden gegensätzlichen Haltungen zu Atomwaffen 
wenigstens noch in einer Komplementarität zusammengefasst. Die 
FAZ hat dazu den Slogan gefunden: „Das letzte Gefecht des Pazifis-
mus“. Nicht schlecht. Nur dass es da gar kein Gefecht mehr gab, 
sondern nur noch Rückzug, Rückzug, Rückzug. Sie entschuldigen 
die militaristische Metapher.  

Mir fallen nur zwei Gründe ein. Der eine wiegt schwer: die Kir-
che ist auf dem Weg der von Karl Barth beschriebenen Ethisierung 
so weit fortgeschritten, dass sie nicht mehr in theologischen, son-
dern in pragmatisch-alltagsmoralischen Kategorien denkt. Der an-
dere Grund ist schlichter: sie will mit dem Mainstream gehen.  

Nehmen wir mal den Umgang mit dem Begriff der „Kriegstüch-
tigkeit“. Der ist den AutorInnen irgendwie unangenehm – weil man 
ja weiß, dass die Sprache das Denken in den Kategorien des Krieges 
befördern kann, und das will man dann doch nicht (jedenfalls jetzt 
noch nicht). Aber andererseits ist das nun mal der Zug der Zeit und 
Boris Pistorius hat das Wort gebraucht, und der ist der beliebteste 
Politiker Deutschlands. Also bemüht man sich um Vermittlung und 
Erklärung, statt „Kriegstüchtigkeit“ schlägt man „Kriegstauglich-
keit“ vor, eigentlich ist es aber auch egal, denn letztlich gehe es da-
rum, sich in die Lage zu versetzen, „die eigenen Werte auch unter 
Androhung und im äußersten Fall unter Einsatz ethisch verantwort-
barer Gewalt zu verteidigen“.  

Übrigens, alle Menschen, die Krieg führen, würden sagen, sie 
tun das im Dienst ihrer eigenen Werte. Was auch sonst? Wie groß 
hier der Wunsch nach Anpassung an den Zeitgeist ist, wird auch an 
der Stelle deutlich, wo es in der Denkschrift heißt: „Sachlich ist fest-
zustellen, dass eine ausreichende Ausstattung der Bundeswehr für 
einen Verteidigungsfall derzeit nicht gegeben ist.“  

Woher wissen die AutorInnen dieses Textes das? Nun, sie haben 
es vermutlich in der Zeitung gelesen. So wie ich gerade in dieser 
Woche die Aussage des Generalleutnants Holger Neumann gelesen 



35 
 

habe: „Wir sind heute verteidigungsfähig, weil wir es heute sein 
müssen.“  

Und der Mann ist immerhin Chef der Deutschen Luftwaffe. Jetzt 
können Sie natürlich sagen: Das muss er ja behaupten, das gehört zu 
seiner Arbeit. Aber gehört es auch zur Arbeit der Kirche, sich mit 
dem Generalleutnant der Luftwaffe in einen Disput über die Vertei-
digungsfähigkeit der Bundeswehr zu begeben? Also tief hinabzu-
steigen in die politischen Auseinandersetzungen der unmittelbaren 
Gegenwart? Ich finde, nein. 

Die ganze Denkschrift strotzt vor geopolitischen Analysen und 
politikwissenschaftlichen Erklärungen, die ich lieber in einem Leit-
artikel der FAZ oder des Economist lesen möchte als in einer Denk-
schrift der EKD – bis hin zur beinahe satirischen Empfehlung, 
Deutschland möge sich unbedingt an einer „gemeinsamen militäri-
schen Weltraumstrategie“ beteiligen. Ich bin sicher, wenn die EKD 
Raumschiffe hätte, würden die AutorInnen der Denkschrift sie 
gleich startklar machen. Ich sage nur: bitte das interstellare Tempo-
limit beachten! 

Wir brauchen die evangelische Kirche nicht, um die Bemühun-
gen um die Aufrüstung zu fördern. Das macht der Rest der Welt 
schon sehr erfolgreich. Wir brauchen die Kirche für Interventionen 
zugunsten diplomatischer Initiativen zur Beendigung dieses Krie-
ges und anderer Kriege. Also wir brauchen die Kirche, um die Be-
mühungen um den Frieden zu fördern, nicht um den Krieg zu recht-
fertigen.  
 
 

Die Kirche regiert nicht 

 
Von unserem heutigen Lieblingstheologen Karl Barth stammt der 
hübsche Satz: „Es ist nicht wahr, dass der glaubende Mensch am 
Kommen des Reiches Gottes mitzuarbeiten habe.“  

Darum muss die Kirche gar keine Antworten bereithalten, mit 
welcher Politik genau das Klima zu schützen ist – ich erinnere da-
ran, dass die EKD auch schon mal für ein Tempolimit auf Autobah-
nen eintrat – oder mit welcher Politik der Frieden gewahrt werden 
soll oder welche Waffen man gerade noch liefern darf und welche 
nicht. Es ist nicht die Aufgabe der Kirche, dem Staat im Namen 



36 
 

Gottes To-do-Listen weiterzureichen. Die Kirche mahnt, kritisiert, 
segnet – aber sie regiert nicht.  

Ja, die Welt ist im Wandel. Oder, wie die Denkschrift sagt: Die 
Welt ist in Unordnung. Umso dringender brauchen wir eine Kirche, die 

an ihren unwandelbaren Werten festhält, die standhaft ist, und nicht eine, 

die sich anpasst. 
Die Kirche verfügt im Überfluss über eine besondere irdische 

Ressource, die allen anderen Institutionen abgeht – dem Indivi-
duum ohnehin: Zeit. Sie kann Antworten geben, die aus den Erfah-
rungen von Jahrhunderten schöpfen. Sie muss eine so entschei-
dende Frage wie die Haltung zum Krieg wirklich nicht danach än-
dern, je nachdem, welcher Krieg gerade geführt wird. Das gilt erst 
recht für die Haltung zu Atomwaffen. Die Kirche darf keine Recht-
fertigung liefern für etwas, das sie ethisch und theologisch für falsch 
hält, aber für „politisch notwendig“.  

Denn was „politisch notwendig“ scheinen mag, ist den politi-
schen Konjunkturen unterworfen – die theologische und moralische 
Position der Kirche sollte das nicht sein. In diesem Sinne darf Kirche 
niemals „politisch“ sein. Und wenn sie es ist, dann ist das eine Ka-
tastrophe, moralisch, theologisch und übrigens auch politisch. Und 
zwar, weil die Kirche damit am Ende auch ihre politische Funktion 
einbüßt. 
 
Auszug aus einer Rede, die Jakob Augstein in der Salvatorkirche zu Duisburg 
gehalten hat – beim Empfang des Kirchenkreises zum neuen Kirchenjahr am 
28.11.2025. 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ  Jakob Augstein (geb. 1967 in Hamburg) ist Journalist, 
Publizist, Kolumnist, Verleger und Schriftsteller; er verlegt seit 2008 die 
Wochenzeitung ‚der Freitag‘ (https://www.freitag.de/). 
 



37 
 

 
 
 
 

Kritik aus kirchlichen 
Gruppierungen 

 
 
 



38 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 
 
 



39 
 

Stellungnahme der AGDF zur 

Denkschrift des Rates der EKD „Welt in 
Unordnung – Gerechter Friede im Blick: 

Evangelische Friedensethik angesichts 

neuer Herausforderungen“ 
 

Bonn, 10. November 2025 
 

Aktionsgemeinschaft Dienst für den Frieden 
 
 
 
Die neue Denkschrift knüpft an frühere Denkschriften von 1986 und 
2007 sowie die friedensethischen Erklärungen des Bundes der Ev. 
Kirchen in der DDR an. Mit Verweis auf neue Herausforderungen 
seit dem völkerrechtswidrigen Angriffskrieg Russlands gegen die 
Ukraine verändert sie zugleich das Konzept des gerechten Friedens 
grundlegend. Ihr Ziel ist es, die aktuellen politischen Entschei-
dungen friedensethisch zu reflektieren, die das Selbstverteidi-
gungsrecht der Ukraine betonen, für Waffenlieferung plädieren 
und zu massiven Investitionen in die eigene Verteidigungsfähig-
keit führen. Die Denkschrift setzt dazu eine neue Priorität beim 
Schutz vor Gewalt, betont die Notwendigkeit militärischen Han-
delns und unterschätzt die Möglichkeiten ziviler Konfliktbear-
beitung. 
 
 

Vom Primat der Gewaltfreiheit 
zur Priorität des (militärischen) Schutzes vor Gewalt 

 
An vielen Stellen greift die Denkschrift auf Formulierungen zurück, 
mit denen sich die Denkschrift 2007 profiliert in den gesellschaftli-
chen Diskurs über den Frieden eingebracht hat: Mehrfach ist die 
Rede vom „Primat des Gewaltverzichts.“ (3) Militärisches Handeln 
wird weiterhin nur als ‚ultima ratio‘ gesehen. Zwar darf evangeli-
sche Friedensethik „das Militärische nicht pauschal ausklammern, muss 



40 
 

es aber konsequent friedensdienlich einhegen und zugleich zivile, präven-
tive und auf Sicherheit und gesellschaftliche Resilienz bedachte Kräfte stär-
ken.“ (97) 

Gegen Ende heißt es zwar noch einmal pointiert: „Kern evangeli-
scher Friedensethik ist der Primat der Gewaltfreiheit“ (182); im Gesamt-
duktus zeigt sich aber, dass die inhaltlichen Perspektiven neu aus-
gerichtet werden. Ein Beispiel ist der Umgang mit dem Wort „kriegs-
tüchtig“. Unter der Überschrift „Friedenstüchtigkeit als Ziel“ wird der 
Begriff „Kriegstüchtigkeit“ problematisiert und im Sinne der „Ver-
sachlichung“ (113) betont, dass „jede Verherrlichung des Kriegs oder des 
Militärischen“ indiskutabel ist (59). Auch wird darauf hingewiesen, 
dass der Begriff gefährlich ist, weil Sprache „Einfluss auf unser Den-
ken und Handeln“ (59) hat. Zugleich schränkt die Denkschrift ihre 
Kritik aber ein und formuliert ganz im Sinn der aktuellen Politik: 
„Insofern Kriegstüchtigkeit auf die Bereitschaft zielt, die eigenen Werte 
auch unter Androhung und im äußersten Fall unter Einsatz ethisch ver-
antworteter Gewalt zu verteidigen, nimmt dieser Terminus ein Anliegen 
auf, das mit der hier entwickelten Position vereinbar ist.“ (59) 

Aufgrund der inhaltlichen Neuausrichtung der Denkschrift tritt 
die Bestimmung des gerechten Friedens in der Denkschrift von 2007 
als Doppelbewegung der Abnahme von Gewalt und der Zunahme 
von Gerechtigkeit in den Hintergrund, die den Horizont der evan-
gelischen Friedensethik in Richtung globaler Fragen und der Öku-
mene geweitet hatte. Angesichts des russischen Überfalls auf die 
Ukraine und der „Wucht“ (39) der dort erlebten Gewalt rückt die 
Denkschrift unter den ethischen Kriterien, die zu informiertem 
Durchdenken der gegenwärtigen Krisenerfahrungen anleiten sol-
len, nun den „Schutz vor Gewalt“ (40) ins Zentrum. Diese Dimension 
des Friedens erhält eine „Sonderstellung“ (169); sie bildet das „grund-
legende Gut“ (40), auf dem die anderen Dimensionen ruhen, aber 
auch notwendig aufbauen müssen, damit gerechter Friede möglich 
wird. Auch zwischen den drei übrigen Dimensionen gilt eine Rang-
folge, insofern erst der „Schutz von selbstbestimmter Freiheit … Gerech-
tigkeit und Pluralität … ermöglicht.“ (43) 

Die Denkschrift hebt mehrfach hervor, wie wichtig es ist, dass 
militärisches und ziviles Handeln eng verbunden und aufeinander 
abgestimmt sind; aktuell ist aber vor allem militärisches Handelns 
für einen wirksamen Schutz vor Gewalt notwendig. Dieser Schutz 



41 
 

vor Gewalt zielt darauf, 1. „Leib und Leben“ (47) der Bevölkerung zu 
schützen, 2. die „territoriale Integrität“ (72) und 3. die „verteidigungs-
würdige“ (61) demokratische Gesellschaftsform zu sichern. Es ist 
deutlich: Ist der Krieg einmal ausgebrochen, geraten die drei Ziele 
in Konflikt, denn Menschen müssen ihr Leben riskieren, um die ge-
sellschaftliche Ordnung zu schützen, nationale, territoriale Interes-
sen sind nicht identisch mit den Erwartungen der Menschen (vgl. 23 
und 156). Militärisches Handeln stößt hier schnell an seine Gren-
zen. Deshalb betonen die Sustainable Development Goals, die den 
Schutz vor Gewalt ebenfalls als „Basalgut“ sehen, in SDG 16 die Be-
deutung von durchsetzbarem Recht und starken Institutionen, die 
Rechtsbrüchen widerstehen können. 
 
 

Neubewertung des (internationalen) Rechts 

 
In der Denkschrift findet sich eine deutliche Verschiebung im Blick 
auf die Bewertung der Bedeutung des internationalen Rechts. Sie 
wehrt sich zwar gegen die „Arroganz der Macht“, setzt sich für die 
Wahrung und Stärkung des internationalen Rechts ein und betont, 
dass „Sicherheitspolitik niemals ausschließlich auf militärische Stärke set-
zen darf.“ (76) Geht es aber um die Sicherheit Deutschlands, wird 
klargestellt: „Die offenkundige Missachtung der internationalen Rechts-
ordnung zeigt, dass Sicherheit nicht allein, möglicherweise auch nicht vor-
rangig durch die Stabilisierung der internationalen Rechtsordnung er-
reicht werden kann. Vielmehr ist die eigene sicherheitspolitische Resilienz, 
zu der auch die Verteidigungsfähigkeit und die Abschreckungsfähigkeit ge-
hören, neu zu bedenken.“ (161) Angesichts der vermeintlichen aktuel-
len Bedrohung rückt die Denkschrift eine nationale, nicht einmal eu-
ropäische Perspektive in den Vordergrund. „In einer Zeit, in der si-
cherheitspolitische Ungewissheiten wieder stärker werden und die Verläss-
lichkeit traditioneller Bündnispartner nicht mehr uneingeschränkt garan-
tiert ist, gilt es, eigene Fähigkeiten zur Landes- und Bündnisverteidigung 
substanziell auszubauen. “ (162) 

Diese Fokussierung auf die eigene militärische Stärke 
schwächt das internationale Recht und die internationalen Insti-
tutionen, die einzig in der Lage wären, die Macht und Gewalt der 
Stärkeren mit dem Ziel einer globalen demokratischen Ordnung 



42 
 

zu begrenzen. Schutz vor Gewalt wird zu einem Privileg derjeni-
gen, die sich mit Macht rüsten können. Nimmt die Denkschrift in 
Abschnitt 2.1.1. die fehlende öffentliche Aufmerksamkeit für die 
Schrecken der Kriege etwa in Afrika wahr, so taucht diese Thematik 
in den Konsequenzen und Empfehlungen nicht mehr auf. Ein ge-
rechter Friede ist aber national nicht zu denken und schon gar nicht 
theologisch zu begründen; er bedarf der Diplomatie und der Ver-
handlungen zwischen den Konfliktparteien, vertrauensbildender 
Maßnahmen und verbindlicher rechtlicher Regelungen. Das Frie-
denshandeln von Christenmenschen und der unterschiedlichen 
Sozialgestalten von Kirchen muss diese Einsicht unterstützen, 
wenn es Anteil an der Friedensbewegung Gottes haben will, die 
die Mächtigen vom Thron stößt, die Niedrigen erhebt; die Gewalt 
bändigt, das Recht stärkt, Feindschaft überwindet und die Men-
schenrechte schützt – nicht nur in unserem Land, sondern welt-
weit. 
 
 

Überschätztes Militär 

 
Auch wenn nicht bestritten werden soll, dass in spezifischen Kons-
tellationen militärische Gewalt notwendig ist, um eine Aggression 
durch Abschreckung zu verhindern oder frühzeitig abzuwehren, 
Menschenleben zu schützen und ziviles Leben zu ermöglichen, zei-
gen viele Beispiele und nicht zuletzt der Afghanistaneinsatz die 
Grenzen des militärischen Handelns. Es ist gut, dass die Denkschrift 
die neuen technischen Möglichkeiten und das mit ihnen gewach-
sene Ausmaß an Zerstörung wahrnimmt, das sich mit modernen 
Kriegen wie in der Ukraine verbindet; sie machen deutlich, dass mi-
litärisches Handeln immer schwieriger politisch einzuhegen ist. 

Die Denkschrift ist jedoch darauf fokussiert, militärisches 
Handeln friedensethisch zu rehabilitieren. Während sie im Ab-
schnitt zur Klimagerechtigkeit festhält, dass eine Ausrichtung der 
Politik an nationaler Stärke regional und global weder nachhaltig 
noch zukunftsfähig ist, überschätzt sie die Möglichkeiten militäri-
schen Handelns im Blick auf den Schutz vor Gewalt. Sie fragt nicht, 
was passiert, wenn Abschreckung scheitert. Sie nimmt nicht in den 
Blick, dass eine Unterscheidung von zivilen und militärischen Zie-



43 
 

len kaum noch zu gewährleisten ist. Sie fordert eine Politik, die auf 
militärische Stärke baut, ihre eigenen Machtinteressen aber gleich-
zeitig zurücknimmt. Sie weiß: Ob es um den Umgang mit den pla-
netarischen Grenzen, die Generationengerechtigkeit, die globale so-
ziale Gerechtigkeit, die Stärkung der Demokratie oder die Sicherung 
der Menschenrechte geht; alle Analysen zeigen, dass militärisches 
Handeln nur sehr eingeschränkt zu deren Bearbeitung beitragen 
kann, die Probleme im Gegenteil oft verschärft. 

Besonders deutlich wird das bei der Frage des präemptiven Ein-
satzes militärischer Gewalt gegen Massenvernichtungswaffen des 
Feindes. In den Abschnitten 58, 146 und 147 sieht die Denkschrift 
zwar das große „Missbrauchspotential“ und fordert „größtmögliche 
Zurückhaltung“ (147), hält aber am Ende einen solchen Angriff zur 
„Verhinderung völkerrechtswidriger Bewaffnung“ (146) für legitim. Un-
ter dieser Perspektive lässt sich in einem eskalierenden Konflikt 
kein Einhalt mehr gebieten; die ethische Argumentation wird be-
deutungslos. Das zeigt sich auch bei der Frage der Atombewaff-
nung: Sie gilt der Denkschrift als „ethisch in keiner Weise zu legitimie-
ren“ (144), aber als „politisch notwendig“ (145). Hier besteht nach An-
sicht der Denkschrift ein Dilemma, das nur benannt, aber nicht ge-
löst werden kann, auch wenn klar ist, dass die nukleare Abschre-
ckung nicht zur Normalität werden darf, sondern überwunden wer-
den muss. Wie dies geschehen kann, welche Schritte dazu sinnvoll 
und nötig sind, welche Partner es gäbe, mit denen Kirche hier wich-
tige Schritte gehen könnte, all das wird nicht konkretisiert. 
 
 

Geringschätzung der zivilen Konfliktbearbeitung 

 
Statt die verschiedenen Akteure der Friedensbewegung differen-
ziert wahrzunehmen, markiert die Denkschrift sie mit dem gegen-
wärtig emotional aufgeladenen und polarisierenden Begriff des „Pa-
zifismus des kategorischen Gewaltverzichts“ (17). Sie würdigt diese Zu-
gänge zum Frieden als individuelle Gewissensentscheidung, Aus-
druck gelebter Frömmigkeit und Beitrag zur individuellen und ge-
sellschaftlichen Orientierung. Ihre Bedeutung für die öffentliche 
ethische und politische Debatte schätzt die Denkschrift aber gering 
ein, auch wenn sich in dem Text Formulierungen finden wie: „Ange-



44 
 

sichts des Primats der Gewaltfreiheit müssen Praktiken ziviler Konfliktbe-
arbeitung und zivilen Widerstandes gefördert werden.“ (191) Nirgendwo 
wird erkennbar, dass die Denkschrift erwartet, dass solche zivilen 
Praktiken eine politische Dynamik entfalten. Auch die vielfältigen 
anderen Mittel, die den Schutz vor Gewalt auf zivilem Weg sichern 
können: Prävention, zivile Konfliktbearbeitung, Diplomatie, Ver-
handlungen, Dokumentation von Kriegsverbrechen, Bildung und 
Stärkung der Zivilgesellschaft etc. werden in der Denkschrift er-
wähnt, von ihnen wird jedoch im Blick auf die Gestaltung der poli-
tischen Entwicklung wenig erwartet. 

Vielmehr wird die reale Praxis der zivilen und demokratischen 
Konfliktbearbeitung mit einer rhetorischen Wendung als unrea-
listisch und unwirksam für die wirklich großen Konflikte und 
Kriege qualifiziert: „selbst im Falle der besten Prävention und des 
entschiedensten Einsatzes von zivilen Konfliktbearbeitungsmit-
teln.“ (19) Diese Aussage ist gewagt, weil es bisher keine entspre-
chenden praktischen Erfahrungen mit intensiven Präventionsmaß-
nahmen im Vorfeld „großer Konflikte“ und einem umfassenden Ein-
satz vorher bereits aufgebauter ziviler Konfliktbearbeitungsinstru-
mente gab. Stattdessen sind nach dem (gewaltfreien) Ende des Ost-
West-Konflikts in einer kurzen Phase, in der die in Militär und Rüs-
tung investierten Mittel zurückgingen, die Mittel für militärisches 
Handeln wieder kontinuierlich gewachsen, Vereinbarungen zur 
Rüstungskontrolle wurden gekündigt und Institutionen des Kon-
fliktmanagements wie die OSZE oder die UNO geschwächt. 

In der Denkschrift fließen die Erfahrungen der Fachorganisa-
tionen für Friedensforschung, zivile Konfliktbearbeitung und 
Friedensbildung nicht ein, die hätten helfen können, Möglichkei-
ten und Grenzen ziviler Konfliktbearbeitung in Konflikt- oder 
Kriegssituationen in den Blick zu nehmen. Viele der Mitgliedsor-
ganisationen der Aktionsgemeinschaft Dienst für den Frieden arbei-
ten seit Jahren in Kontexten von Krieg und Bürgerkrieg und versu-
chen unter diesen Bedingungen, Menschen vor Gewalt zu schützen 
und an einem nachhaltigen gerechten Frieden zu bauen. Sie berich-
ten, wie wichtig und schwierig es ist, alle Beteiligten in Konflikt-
konstellationen dazu zu gewinnen, selbstbewusst für die verschie-
denen Dimensionen des Friedens Verantwortung zu übernehmen 
und einen zivilen Umgang mit Konflikten einzuüben. Sie können 



45 
 

berichten, wie sehr sich z. B. Prozesse, Praktiken und Organisations-
formen der Vergangenheitsarbeit (Transitional Justice) in den letz-
ten Jahrzehnten in der Konfliktbearbeitung und in Versöhnungspro-
zessen bewährt haben. Aber sie erleben und erleiden auch, wie zi-
vile Konflikttransformationen an Machtkonstellationen scheitern; 
dass Gewalt das, was sie aufgebaut haben, zunichtemacht; dass 
manchmal nur rechtlich geordnete militärische Gewalt sie und ihre 
Vorhaben schützen kann. Aber dieses Scheitern stellt nicht in Frage, 
dass Menschen auch anders, zivil, gewaltfrei miteinander Konflikte 
bearbeiten (können) – und mittel- und langfristig müssen, wenn sie 
überleben wollen. 

Die Denkschrift weiß, dass für eine Förderung von Wegen der 
zivilen Konfliktbearbeitung und der sozialen Verteidigung er-
hebliche Ressourcen nötig sind; sie verzichtet aber darauf, diese 
in Beziehung zu den Ausgaben für die aktuelle Aufrüstungsdyna-
mik zu setzen und mehr Gelder für den Ausbau der zivilen Kon-
fliktbearbeitung zu fordern. Kirchen und andere Gruppen der Zi-
vilgesellschaft sollten sich nicht nur innerstaatlich für den Rechts-
staat mit seinem Gewaltmonopol einsetzen, der die Würde der 
Menschen der Willkür der Macht entzieht, sondern auch interna-
tional Prozesse fordern und fördern, durch die die Macht der ein-
zelnen Staaten so beschränkt wird, dass sie keine völkerrechts-
widrigen Kriege mehr führen können. Ein solcher Blick nach 
vorne, Impulse für eine solche Zukunftsperspektive fehlen in der 
Denkschrift. Von einer Kirche, die aus der Hoffnung lebt und Mut 
machen will, werden dazu aber Aussagen erwartet: Mit welcher 
Perspektive, welchem „finis pax“ ist die Denkschrift unterwegs? 
Wie soll eine europäische Friedensordnung aussehen, für die die 
Kirchen Europas sich engagieren? 
 
 

Hoffnung statt Kleinglaube 

 
Im Gesamtduktus der Denkschrift bleibt ihr selbst gestecktes Ziel, 
„das Evangelium kritisch gegenüber vermeintlichen Selbstverständlichkei-
ten zur Geltung zu bringen“ (2) auf der Strecke. Im Abschnitt 84 heißt 
es zwar: „Aus ihrem eigenen Glauben heraus kann und muss die evange-
lische Kirche den Frieden auch mitten im Konflikt bezeugen und alle Initia-



46 
 

tiven stärken, die eine eschatologische Wirklichkeit aufscheinen lassen“; 
insgesamt aber dominiert in der Denkschrift das Interesse, sich 
auf sicherem, „politisch realistischem“ Terrain zu bewegen. Alle 
Versuche von Christenmenschen und verschiedenen Sozialgestalten 
von Kirche aus ihrem Glauben heraus zu einem gerechten Frieden, 
zu Entfeindung, Verständigung und Versöhnung beizutragen, wer-
den mit den Stichworten wie: „vorläufig, unfertig, Vorletztes“ (32) 
klein geredet. Gottes Frieden wird als Ewiger Friede charakteri-
siert, der angesichts der Sünde auf Erden nie zu erreichen ist. Dass 
er schon jetzt unter uns wirksam ist und in konkreten Schritten 
Gestalt gewinnt, wird in den Hintergrund gedrängt. 

Ein biblisches Beispiel für ein kritisches, produktives Gegenüber 
zu vermeintlichen Selbstverständlichkeiten der Politik ist die Unter-
scheidung zwischen staatlicher Souveränität und menschlichen 
Überlebensinteressen in der prophetischen Literatur der Bibel. Seit 
die Truppen des assyrischen Großreichs im 8. Jahrhundert v. Chr. 
die Staaten der Levante überfielen, gab es in Israel prophetische 
Gruppen, die davor warnten, Sicherheit durch Aufrüstung und Mi-
litärbündnisse zu gewinnen, weil die Katastrophe, die man verhin-
dern wollte, dadurch herbeigeführt würde. Die einzige Hoffnung, 
im Land überleben zu können, sehen diese Gruppierungen im in-
nenpolitischen Engagement für Gerechtigkeit. Hier hat – übertragen 
in die Überlegungen der Denkschrift – Gerechtigkeit Vorrangstel-
lung unter den Dimensionen des gerechten Friedens. 

Diese prophetischen Interventionen sind – wie alle biblischen 
Texte – keine Handlungsanweisung für heute. Aber sie schaffen 
Raum, politische Verantwortung, Parteinahme für die Menschen, 
die unter Gewalt leiden, und Gewaltverzicht zusammen zu denken. 
Die bittere Erfahrung, die die biblische Überlieferung prägt, dass 
auch verteidigende Gewalt zur Selbstzerstörung führen kann und 
geführt hat, darf – wenn es um das von der Denkschrift intendierte 
kritische Durchdenken gegenwärtiger Krisenerfahrungen geht – 
nicht ausgeklammert werden. Gerade angesichts der geplanten 
Großinvestitionen in Aufrüstung muss die Frage nach einer Eskala-
tion und den Folgen für alle anderen Lebensbereiche gestellt wer-
den. 

Zumal die Bergpredigt durch den Hinweis, dass es bei dem von 
Jesus gewiesenen Weg um die Erfüllung von „Gesetz und Prophe-



47 
 

ten“ geht (5,17; 7,12), Jesu Weg explizit mit den vorangegangenen 
prophetischen Auseinandersetzungen verknüpft. Jesu Gewaltver-
zicht wurzelt in einer generationenübergreifenden Suche nach 
nicht-militärischen Wegen des Überlebens angesichts imperialer 
Gewalt. Die Denkschrift bezieht sich auf den Gewaltverzicht Jesu. 
Er wird als eine Quelle evangelischen Friedensverständnisses be-
nannt (4, 11 u. ö.), doch er bleibt individuelle bzw. gruppenbezo-
gene Gesinnung (17). Dass die Weisung, angesichts der römischen 
Besatzungsmacht nicht zu den Waffen zu greifen, eine kluge politi-
sche Intervention darstellt und als solche auch heute politische Her-
ausforderungen beinhalten könnte, bleibt unbenannt. 

Es ist der Denkschrift nicht vorzuwerfen, dass sie den russischen 
Angriff auf die Ukraine als den Ausgangspunkt ihres Denkens her-
vorhebt. Im Gegenteil. In neuen Situationen müssen alte Antworten 
überdacht werden. Alle ethisch-politischen Aussagen – auch bibli-
sche – sind kontextuell. Die Denkschrift geht allerdings einen we-
sentlichen Schritt über eine konkrete Antwort auf die durch den rus-
sischen Angriff entstandene Krisensituation hinaus. Der konkrete 
politische Kontext wird zum allgemeinen theologischen Kontext. 
Der Titel „Welt in Unordnung“ ist nicht nur Angabe des politischen 
Kontextes, sondern wird theologischer Rahmen der Überlegungen. 
Insofern verrät vielleicht schon der Titel der Denkschrift „Welt in 
Unordnung – gerechter Friede im Blick“ die Mühe der Denkschrift mit 
der biblischen Grundentscheidung, den Anfang, den Weg und das 
Ziel des Lebens durch Gottes schöpferisches Handeln und nicht 
durch „Welt in Unordnung“ bestimmt zu sehen und bestimmen zu 
lassen. 

Die vorrangige Gewichtung, die die Unordnung der Welt be-
kommt, spiegelt sich auch dort, wo der theologische Begriff der 
Sünde als Mahnung erinnert wird, „die zerstörerischen Potenziale 
menschlichen Handelns im Gedächtnis zu behalten“ (8), mit der Konse-
quenz, dass mit der Fähigkeit des Menschen zur Gewalt immer zu 
rechnen ist und diese Gewalt mit Gegengewalt eingedämmt werden 
muss. Ohne zu leugnen, dass die Erlösungsbedürftigkeit der Welt 
und die menschliche Sünde ernst genommen werden müssen, 
stellt sich die Frage, was sich bei der Suche nach Antworten auf 
eine veränderte Weltlage ändern würde, wenn bei der Entfaltung 
des theologischen Begriffs der Sünde auch die „Sünde der Träg-



48 
 

heit“ Gewicht bekäme, die die Kirche an ihren Unglauben erin-
nert. 

Zudem wird das Begriffsfeld Sünde und Schuld vor allem for-
melhaft benutzt, um theologisch zu begründen, dass bestimmte 
Ambivalenzen nicht in schwarz oder weiß aufgelöst werden kön-
nen: „Der christliche Glaube betont, dass es für den Menschen keine Mög-
lichkeit gibt, dem Verhängnis von Schuldverstrickung und Schuldigwer-
den durch eigenes Handeln zu entkommen. Er bleibt somit angewiesen auf 
Gottes befreiende Zuwendung der Vergebung.“ (48) Oder im Blick auf 
die Frage der Atomwaffen: „Egal welche Option gewählt wird, die Ver-
antwortlichen machen sich schuldig.“ (These 6) Die Erkenntnis von 
Sünde und Schuld droht hier zu einer Formel der Indifferenz zu 
werden; evangelische Friedensethik hat zu den konkret anstehen-
den Fragen aber mehr zu sagen als: ‚Wie man’s macht, ist es ver-
kehrt‘. Das zeigt die Denkschrift selbst am Beispiel ihrer Stellung-
nahme zu autonomen Waffen. (102) 

Die Denkschrift beschränkt sich in ihren geistlichen Impulsen 
auf das Individuelle: einzelne Christenmenschen schärfen ihr Ge-
wissen und nehmen ihre Friedensverantwortung im Gebet, im all-
täglichen Handeln und in politischer Verantwortung wahr. Gemein-
den und (Landes-) Kirchen, Diakonie und Ökumene sind aber auch 
Akteurinnen in der Öffentlichkeit. Sie sind handlungsfähig und 
können die Wirklichkeit mitgestalten. Sie haben eine Hoffnung und 
einen Auftrag. Sie können konkrete Schritte gehen, damit ein ge-
rechter Frieden Gestalt gewinnt. Dazu wäre es wichtig gewesen, 
dass die Denkschrift deutlicher das Vertrauen in die Friedenskraft 
Gottes stärkt, „die schon jetzt in der Welt wirksam ist“ (178) und 
Einzelne, Gemeinden, Diakonie und Gesellschaft zu konkretem 
Engagement für einen gerechten Frieden ermutigt. 
 
Bonn, den 10. November 2025. 
 



49 
 

Stellungnahme zur friedensethischen 

Denkschrift des Rats der Evangelischen 
Kirche in Deutschland (EKD) 

 

(10.11.2025) 

 
Vorstand der Bonhoeffer-Niemöller–Stiftung1 

 
 
 
Der Vorstand der Bonhoeffer-Niemöller-Stiftung nimmt die heute 
in Dresden veröffentlichte friedensethische Denkschrift des Rats 
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) erschüttert zur Kennt-
nis. 
 

Das Ziel, die Institution des Krieges aus der internationalen Politik zu 
entfernen, ist aufgegeben. Damit fällt das Ratspapier hinter die Charta 
der Vereinten Nationen und hinter den aktuellen friedensethischen 
Diskurs zurück. 

 
 
Allen wird alles gegeben – statt einer eigenen Haltung 
 

Anders als die Denkschrift von 2007, die noch „einen stellvertreten-
den Konsens für die ganze Gesellschaft“ formulieren wollte, be-
scheidet sich die ‚Denkschrift‘ damit, „Orientierung“ (S.6) zu geben 
zur Prüfung der eigenen Position. Ehrlicherweise solle das Papier 
deshalb als „Handreichung“ bezeichnet werden, wie bisher in der 
EKD üblich. 

Wir bedauern, dass selbst dieser reduzierte Anspruch einer 
Handreichung nicht erfüllt wird. Zu durchsichtig ist das Bemühen, 
allen alles und damit niemand etwas zu geben. Damit gibt es weder 
echte Anstöße noch ist es ein wirklicher Konsens, aber eine Bestäti-
gung des Bestehenden, ja eine Auslieferung an die jeweilige Regie-
rungspolitik. 

 
1 Textquelle ǀ https://martin-niemoeller-stiftung.de/allgemein/kritische-stellungn 
ahme-zur-aktuellen-friedensdenkschrift-der-ekd 



50 
 

Die Formel von der „rechtserhaltenden Gewalt“ rechtfertigt 

letztlich Gewalt 
 

„Mit der Formel von der ‚rechtserhaltenden Gewalt‘ meint der Text 
einen Kniff gefunden zu haben, mit dem militärische Gewaltanwen-
dung jetzt und künftig gerechtfertigt werden kann“, so Dr. Uwe-
Karsten Plisch, Vorstandsvorsitzender der Stiftung. 

Allein 24-mal erscheint diese Zauberformel im Text. Wenn es 
aber primär um die Erhaltung des Rechts geht, müsste ebenso nach-
drücklich z. B. die Beachtung des internationalen Strafgerichtshofs 
gefordert werden, der von gewaltaffinen Staaten wie den USA, 
Russland oder Israel nicht anerkannt wird. Friedensethisch wäre ak-
tuell zu reflektieren, ab wann ein Verteidigungskrieg völkerrechts-
widrig geführt wird, wenn er nur noch Tod und Vernichtung bedeu-
tet und wenn er nicht vom ernsten Bemühen begleitet wird, sich mit 
dem Feind zu verständigen. 

Natürlich finden sich viele Aussagen, die wir schätzen und ernst 
nehmen – und die verbinden. Im Kontext des Ganzen verblassen sie 
in Beliebigkeit. 
 
Krieg wird im menschlichen Wesen verankert – statt  
als überwindbar verstanden 
 

Der Friedenspredigt Jesu fühlt sich das Ratspapier zwar verpflich-
tet, verschiebt die Hoffnung auf Frieden aber auf ein jenseits der Zeit 
gedachtes mythisches Reich Gottes. Gott wird es dann schon rich-
ten, solange aber die Sünde in der Welt ist, darf der Mensch weiter 
feste Gewalt anwenden. Damit wird der Krieg dem Wesen des Men-
schen zugeordnet, anthropologisiert, statt ihn als eine zu überwin-
dende gesellschaftliche Umgangsform zu begreifen und damit als 
überwindbar zu verstehen. 
 
Der Mythos der erlösenden Gewalt wird bedient – statt verworfen 
 

Die Ächtung von Atomwaffen hält der Text zwar für ethisch gebo-
ten, politisch aber für unverantwortlich. Es gibt keinen Appell, aus 
dieser Logik der Massenvernichtung auszusteigen. „Die Autor:in-
nen erliegen dem Mythos der erlösenden Gewalt und können sich 
nicht zwischen der Nachfolge der gelebten Friedenspraxis Jesu und 
einem aus der Zeit gefallenen Staatskirchentum entscheiden“, so 
Uwe-Karsten Plisch weiter. 



51 
 

Pazifismus wird zum frommen Fundamentalismus deformiert –  

statt ernstgenommen 
 

Besonders empört sind wir, ost-westdeutsch verankert, über die 
Desavouierung der friedensstiftenden, also pazifistischen Bestre-
bungen in und außerhalb der Kirche. „Der Rat macht sich erst den 
Pazifismus als einen gesinnungsethischen Fundamentalismus zu-
recht, um ihn dann umso einfacher bei Seite legen zu können“, so 
Uwe-Karsten Plisch. Das ist nicht nur theologisch und intellektuell 
unredlich. Die Verniedlichung des christlichen Pazifismus als „Aus-
druck gelebter Frömmigkeit“ (S. 20) beleidigt die Menschen, die frie-
densethisch fundiert und wissenschaftlich informiert politische Im-
pulse für eine friedenslogisch praktikable Sicherheitspolitik geben. 
 

Dies sei an einem Zitat belegt: „…der Einschätzung (ist) zu wider-
sprechen, dass der Dienst ohne Waffe das deutlichere Zeichen des 
Christseins darstelle. Diese in der Situation einer Armee als Instru-
ment einer Diktatur getroffene und darum sehr verständliche Fest-
stellung, die in der Handreichung ‚Zum Friedensdienst der Kirche‘ 
1965 formuliert wurde, ist unter den Bedingungen des liberalen 
Rechtsstaats der Bundesrepublik und den Herausforderungen der 
Gegenwart nicht mehr aufrechtzuerhalten,“ (§ 177). 
 

Dies ist eine Ohrfeige für die Bausoldaten und die gesamte christliche Frie-
densbewegung in der DDR, stempelt sie nachträglich zu nützlichen Idioten 
und relativiert zugleich für heute das Menschenrecht auf Kriegsdienstver-
weigerung. 
 

„Friede auf Erden“ (Lukas 2, 14), das ist kein Problem, sondern 
ein mit der Erscheinung Christi selbst gegebenes Gebot. Zum Ge-
bot gibt es ein doppeltes Verhalten: den unbedingten, blinden 
Gehorsam der Tat oder die scheinheilige Frage der Schlange: 
sollte Gott gesagt haben? Diese Frage ist der Todfeind des Ge-
horsams, ist darum der Todfeind jeden echten Friedens. 
DIETRICH BONHOEFFER 

 
 
 

Kontakt ǀ  Uwe-Karsten Plisch – Bonhoeffer-Niemöller-Stiftung e. V., 
Steingasse 9, 65183 Wiesbaden. [https://martin-niemoeller-stiftung. de/].



52 
 

Gerät der Friede aus dem Blick? 
 

Erwiderung der Initiative Christlicher Friedensruf 
auf die EKD-Friedensdenkschrift 2025 

 
(10. November 2025)1 

 
 
 
Mit tiefer Sorge nehmen wir die dramatische Zunahme von Krieg 
und Gewalt und die massive Steigerung von Militärausgaben welt-
weit wahr. Angesichts dessen setzen wir unser Vertrauen nicht auf 
die Macht der Waffen, sondern versuchen, im Wissen um die Vor-
läufigkeit aller unserer Bemühungen an gewaltfreien Wegen der 
Konfliktbearbeitung und Verteidigung festzuhalten. Wir sehen, 
dass die Denkschrift mit ihrer Verengung des jesuanischen Prinzips 
der Gewaltfreiheit auf den Schutz vor Gewalt und dessen Bindung 
an territoriale Integrität nicht-militärische und gewaltfreie Perspek-
tiven an den Rand drängt. Schutz vor Gewalt gilt über territoriale 
Grenzen hinweg zuerst für Mensch, Tier und Ökosphäre. 
 
 

I. Theologische Grundlagen 

 
1. ǀ  Der Friede Gottes ist Horizont christlicher Friedensethik. 
Die biblische Zusage des Friedens Gottes ist Grund und Horizont 
unseres christlichen Glaubens. Sie begegnet uns in den Friedensver-
heißungen der Hebräischen Bibel und des Neuen Testaments. Für 
Christenmenschen ist Gottes Friede sichtbar geworden in Jesus 
Christus: in seiner Verkündigung des Reiches Gottes, in seinem Le-
ben und Handeln, und in Kreuz und Auferstehung. Jesus Christus 
lädt uns ein in seine Nachfolge und ruft dazu auf, in seinem Geist 
Frieden und Gerechtigkeit zu suchen und zu stiften. Grundlegend 
ist dabei das Gebot der Nächstenliebe, das in der Bergpredigt zum 
Gebot der Feindesliebe und damit verbunden zum Gewaltverzicht 
gesteigert wird. In der Hoffnung und im Vertrauen auf Gottes 

 
1 Textquelle ǀ https://friedensbildung.ekir.de/wp-content/uploads/2025/11/Stellu 
ngnahme_Initiative_Christlicher_Friedensruf_Hannover.pdf 



53 
 

Friedensverheißung sind wir in der Nachfolge Jesu aufgerufen zum 
engagierten und mutigen gewaltfreien Einsatz für den Frieden. Sol-
cher Pazifismus im Geiste Jesu muss darum im Zentrum einer 
christlichen bzw. kirchlichen Friedensethik stehen. 
 
2. ǀ  Der ethische Primat des Gewaltverzichts ist durchzuhalten. 
Auch die Denkschrift betont den ethischen Primat des Gewaltver-
zichts. Er stelle die gemeinsame Überzeugung der evangelischen 
Kirchen dar, die sich nach den Gräueln der beiden Weltkriege her-
ausgebildet habe (3) und bilde den „Kern evangelischer Friedens-
ethik“ (182). Allerdings konstatiert sie gleichzeitig, Gewaltverzicht 
sei nicht in jeder Lage zwingend (S. 19). Da die Welt unerlöst ist und 
Menschen ein „Potenzial zur Zerstörung“ haben, könne Gegenge-
walt zur Durchsetzung des Rechts nötig und unvermeidbar sein 
(183 und S. 19). Dieser Gedanke durchzieht die ethische Argumen-
tation der Denkschrift. Sie wendet sich gegen „radikale Gewaltfrei-
heit“, die allenfalls von Einzelnen oder kirchlichen Gemeinschaften 
vertreten werden könne (17). Es wird lediglich zugestanden, dass 
pazifistische Traditionen als Impulsgeber eine wichtige Funktion für 
Gesellschaft und Kirche haben (16). 
 
3. ǀ  Jesus lebt und lehrt Gewaltverzicht in der unerlösten Welt. 
Sündhaftigkeit gefährdet tatsächlich all unser menschliches Tun in 
dieser unerlösten Welt. Gewalt ist ein markantes Zeichen dieser un-
erlösten Welt, das gilt auch und in besonderem Maße für militärisch-
kriegerische Gewalt in ihren abgründigen zerstörerischen Dimensi-
onen gegenüber Menschen, Mitwelt und Natur. Es darf aber nicht 
ausgeblendet werden, dass auch gut gemeinte militärische „Gegen-
gewalt“ an dieser Zerstörungskraft teilhat, auch dann, wenn sie 
rechtlich legitimiert ist. 

Die biblische Botschaft vom Gewaltverzicht spricht schon immer 
und gerade in diese unerlöste Welt. Gegen ihre Gewalt fordert Jesus 
den Verzicht darauf, diese mit ihren Mitteln zu erwidern. Mit dem 
Gewaltverzicht verbindet er die Feindesliebe, die er selbst konse-
quent gelebt hat, bis zu seinem Tod am Kreuz. Zu dieser finden sich 
in der Denkschrift allerdings kaum Überlegungen. 

Jesuanischer Pazifismus fordert uns als christliche Kirche in sei-
ner Radikalität immer wieder heraus. Er darf weder marginalisiert 



54 
 

noch individualisiert oder für sicherheitspolitisch irrelevant gehal-
ten werden. 

Eine christliche Friedensethik, die den Anspruch hat, am Primat 
der Gewaltfreiheit festzuhalten, muss ernsthaft alle Möglichkeiten 
gewaltfreier Konfliktprävention und -bearbeitung ausloten und sie 
angesichts gegenwärtiger Bedrohungen in die öffentliche Diskus-
sion einbringen. 
 
4. ǀ  Gottes Friede begründet und inspiriert menschliches 
Friedenshandeln. 
Die Denkschrift schärft den Unterschied zwischen menschlichem 
gewaltfreiem Friedensbemühen und endzeitlichem Frieden Gottes 
ein. Diesen könnten Menschen nicht erreichen, „Friede bleibt Gottes 
Gabe“ (5). Sie warnt davor, Beispiele erfolgreichen gewaltfreien 
Handelns zur allgemeinen Norm werden zu lassen (17), da sie kaum 
Erfolgsaussichten, etwa im Verteidigungsfall hätten. Offenbar traut 
sie gewaltfreier Friedensarbeit wenig zu. Dagegen wird die Frage 
nach den „Erfolgsaussichten“ und Opfern militärisch-kriegerischer 
Gewalt kaum gestellt. 

Der Friede Gottes und unsere menschlichen Anstrengungen für 
den Frieden dürfen nicht gegeneinander ausgespielt werden, sie ste-
hen nicht in Konkurrenz. Bei gewaltfreiem Handeln und ziviler 
Konfliktbearbeitung geht es nicht um den endzeitlichen, sondern 
um den gegenwärtigen Frieden in unserer Welt. Diese Bemühungen 
sollten durch eine christliche Friedensethik nicht ausgebremst, son-
dern vielfältig gestärkt werden. Gottes Friede inspiriert uns dazu, 
uns im Vertrauen auf seine Macht und in der Hoffnung auf seine 
reichen Möglichkeiten inmitten der Unerlöstheit der Welt mutig 
und mit all unseren Kräften im Geiste Jesu für den Frieden einzuset-
zen. 
 
 

II. Politische Horizonte 

 
1. ǀ  Eine friedensethische Intervention im Moment höchster 
Gefahr muss Auswege aus militärischer Eskalation aufzeigen. 
Zurecht betont die Denkschrift die weltpolitische Situation dramati-
scher Kriege. Die Gefahr eines dritten Weltkrieges ist so groß wie nie 



55 
 

zuvor. In dieser Situation stärkt die Denkschrift mit ihrer theologi-
schen Rechtfertigung kriegerischer Gewalt als ultima ratio militäri-
sche Optionen (38). Sie suggeriert, Frieden könne durch Krieg statt 
durch Diplomatie und Verhandlungen erreicht werden (77f). Die 
Forderung nach einem Friedensplan für die Ukraine und für Israel / 
Palästina fehlt ebenso wie die nach Stärkung von Strukturen der 
OSZE. 
 
2. ǀ  Die Analyse der gegenwärtigen Kriege erfordert eine globale 
Perspektive, in der unterschiedliche Sichtweisen berücksichtigt 
werden. 
Die Prämissen der Wahrnehmung und Beurteilung von Krieg und 
Gewalt sind sorgfältig zu prüfen. Dazu wäre es zwingend geboten, 
die Perspektiven des globalen Südens angemessen zu berücksichti-
gen. Zudem müssen die Sicherheitsinteressen aller Konfliktparteien 
wahrgenommen werden. Dies bedeutet, die Stellungnahmen des 
ÖRK und der UN ernst zu nehmen. Trotz einzelner Bekundungen 
in dieser Richtung folgt die Denkschrift im Ganzen einer eurozent-
rischen Weltsicht und macht sich die westliche Deutung der aktuel-
len Konflikte zu eigen. Auch die politische Analyse sollte die ange-
mahnte Pluralität der Perspektiven berücksichtigen. Andersfalls ge-
raten auch an sich richtige Beobachtungen ins Zwielicht einer ver-
zerrten Wahrnehmung im Zentrum–Peripherie- und Freund–Feind-
Modus. 
 
3. ǀ  Zum Verständnis des Ukraine-Konflikts müssen verschiedene 
Deutungen der Vorgeschichte in den Blick genommen werden. 
Zu Recht wird die russische Invasion in der Ukraine als Bruch des 
Völkerrechts verurteilt. Dabei dürfen aber die Eskalation von west-
licher Seite und die verpassten Chancen einer friedlichen Lösung 
nicht außer Acht gelassen werden. Ein umfassendes Bild der politi-
schen Konstellationen und Interessen müsste kritische Stimmen zur 
westlichen Ukraine-Politik wie z. B. die von Antje Vollmer oder 
Klaus von Dohnanyi sowie die Analysen christlicher Friedensinitia-
tiven wie „Sicherheit neu denken“ zu Wort kommen lassen, statt kri-
tiklos den Narrativen von NATO, EU und Bundesregierung zu fol-
gen. 
 



56 
 

4. ǀ  Auch die Kriegsverbrechen Israels und der mutmaßliche  
Genozid an der palästinensischen Bevölkerung sind als 
Völkerrechtsbruch zu verurteilen. 
Wir verurteilen uneingeschränkt das Massaker der Hamas vom 7. 
Oktober 2023 an Menschen in Israel – auch im Blick auf seine trau-
matisierenden Folgen. Dies rechtfertigt jedoch nicht, die in Gaza ver-
übten Kriegsverbrechen weitgehend auszublenden. Die wenigen, 
sehr vorsichtig formulierten Bemerkungen der Denkschrift zu Is-
rael/Gaza (64, S.5) stehen in deutlichem Missverhältnis zur stereoty-
pen Erwähnung der russischen Aggression gegen die Ukraine, die 
als das Paradigma der neuen Welt-Unordnung erscheint. Dabei sind 
in Gaza ein Vielfaches mehr an Zivilisten getötet worden als in der 
Ukraine, darunter mindestens 20.000 Kinder, etwa 1.700 Mitarbei-
tende im Gesundheitswesen und 250 Journalist:innen. Ein Großteil 
der Wohngebäude, Krankenhäuser, Schulen und Gotteshäuser 
wurde zerstört. Gilt der Schutz vor Gewalt nicht auch für Menschen 
in Palästina? Die Verantwortung Deutschlands für die Verbrechen 
des Holocaust darf nicht dazu führen, aktuelle Verbrechen gegen 
die Menschlichkeit mit zweierlei Maß zu messen. Auch in Israel und 
Palästina stirbt mit jedem Menschen ein Ebenbild Gottes. 
 
5. ǀ  Völkerrecht und Menschenrechte wurden und werden  
auch im Zuge der auf globale Hegemonie ausgerichteten  
Politik der USA und ihrer Verbündeten im Namen der 
Demokratie in vielfacher Weise verletzt. 
Die liberale Demokratie als Gesellschaftsform ist ein schützenswer-
tes Gut, das gegen demokratiefeindliche und autoritäre Tendenzen 
verteidigt werden muss (35, 46). Umso mehr verbietet sich die Un-
terstützung faschistischer Kräfte in der internationalen Politik. Zu-
dem haben auch der Irakkrieg sowie zahlreiche andere militärische 
Interventionen, Regime-Change-Operationen und Sanktionen der 
USA und ihrer Verbündeten Millionen Menschen das Leben gekos-
tet. Auch Cyberwar, kognitive Kriegsführung und Einsatz automa-
tisierter Waffen (87ff) sind kein Alleinstellungsmerkmal autoritärer 
Staaten, wie die Denkschrift suggeriert. Sie werden auch in der 
NATO mit milliardenschweren Programmen massiv vorangetrie-
ben. 
 



57 
 

6. ǀ  Gewaltfreie und defensive Optionen der Verteidigung 
müssen ernst genommen werden. 
Die Landesverteidigung gehört laut Grundgesetz zu den Grundauf-
gaben des demokratischen Rechtsstaates. Doch sie ist strikt an das 
Friedensgebot der Präambel des Grundgesetzes zu binden. Die 
Denkschrift verzichtet nicht nur auf die Unterscheidung von defen-
siver und offensiver Verteidigung, sie verkürzt Verteidigung gene-
rell auf militärische Optionen. Die Möglichkeiten sozialer Verteidi-
gung und gewaltfreien Widerstands werden unterschätzt (17). Ein 
kritischer Vergleich militärischer und gewaltfreier Optionen müsste 
insbesondere die Opfer von Kriegen in den Blick nehmen. Jeder 
Krieg produziert Tote, Verstümmelte, zerrissene Familien, Vertrie-
bene, Traumatisierte, Hass und Gewaltbereitschaft – auch wo er im 
Sinne der Denkschrift ethisch gerechtfertigt ist. Auch im Ukraine-
Krieg bedürfte das Konzept „Schutz vor Gewalt durch Gegenge-
walt“ einer kritischen Überprüfung. 
 
7. ǀ  Rüstung vernichtet Ressourcen und tötet nicht erst im Krieg. 
Die Denkschrift fragt zurecht nach den sozialen und ökologischen 
Kosten von Rüstung (82). Doch die massiv betriebene Aufrüstung 
als solche wird nicht hinterfragt, sondern als notwendig gesetzt. Da-
bei wird die tödliche Wirkung verharmlost, die Rüstung auch ohne 
Krieg entfaltet. Rüstung vernichtet Ressourcen, die für Investitionen 
in soziale und ökologische Nachhaltigkeit dringend gebraucht wür-
den. Der mit Aufrüstung verbundene Sozialabbau gefährdet den ge-
sellschaftlichen Frieden und gibt antidemokratischen Tendenzen 
Auftrieb. Das Militär verursacht enorme ökologische Schäden. Die 
drohende Klimakatastrophe lässt sich ohne internationale Zusam-
menarbeit, auch mit autoritären Staaten, nicht abwenden. 
 
 

III. Praktische Folgerungen 

 
1. ǀ  Kirche stärkt Menschen und Organisationen in Kriegs- und 
Krisengebieten und in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit welt-
weit, die sich im Sinne der biblisch-christlichen Friedensbotschaft 
gewaltfrei für Versöhnung einsetzen und Opfer schützen. Uns 
schmerzt, dass die Denkschrift die von ihnen gelebte Vernunft des 



58 
 

Gewaltverzichts in ihrer politischen Bedeutung an den Rand drängt. 
Sie redet ihren Beitrag klein statt ihn zu würdigen und in seiner Ex-
pertise fruchtbar zu machen. 
 
2. ǀ  Waffen sind Tötungsinstrumente, deren Einsatz moralisch 
nicht schuldfrei erfolgen kann (anders 49). „Christen müssen sich 
schwertun mit dem Töten, wer denn sonst!“ (Thomas de Maizière)2 

Verantwortlicher Umgang mit dieser Schuld zeigt sich 
a. in der Zielsetzung, Besitz und Einsatz von Waffen strikt zu re-

gulieren, Rüstungskontrolle voranzutreiben und die Perspek-
tiven von nicht am Konflikt Beteiligten einzubeziehen. 

b. in der Forderung eines eigenständigen Rüstungskontrollge-
setzes – darin stimmen wir der Denkschrift zu (153). 

c. in der Ablehnung von Waffengattungen, die jede Verhältnis-
mäßigkeit von Ziel und Mittel vermissen lassen. Die Denk-
schrift nennt hier das Verbot chemischer und biologischer 
Waffen sowie vollautomatischer Waffensysteme. Dass sie 
trotz der Einschätzung, Nuklearwaffen seien „ethisch in keiner 
Weise zu legitimieren“ (144), ihren Besitz als „politisch notwen-
dig“, wenn auch möglichst bald zu überwinden (145) betrach-
tet, verkennt das Risiko eines versehentlichen Einsatzes, v. a. in 
angespannten Sicherheitslagen. Auch der „taktische Einsatz“ 
kleiner atomarer Sprengköpfe muss ausnahmslos verboten sein 
(anders 144), schon aufgrund der hohen Wahrscheinlichkeit, 
dass damit ein Tabubruch erfolgen würde und weitere Atom-
schläge zu erwarten wären. Es gilt sich mit den Organisationen 
zu verbünden, die auf eine sofortige Ächtung und Abschaf-
fung von Atomwaffen hinwirken. 

d. Eine klare Absage an die „nukleare Teilhabe“ Deutschlands 
wäre ein deutliches Zeichen, dass es der Denkschrift mit der 
Ächtung von Atomwaffen ernst ist. 

 
3. ǀ  Mit der Denkschrift halten wir fest: „Das Recht auf Kriegs-
dienstverweigerung bleibt unabdingbare Zusicherung des Art. 4 
Abs 3 Grundgesetz“ (170). 

 
2 Einleitung zum Podium mit dem Thema Frieden beim Kirchentag Nürnberg 
2023. 



59 
 

Auch begrüßen wir die Aufforderung, Kriegsdienstverweige-
rern, die vor dem Wehrdienst oder Kriegseinsatz für ihr Land flie-
hen, in Deutschland Asyl zu gewähren (170). Ebenso unterstützen 
wir den Widerspruch gegen die Verschärfung von Asylgesetzen 
zum vermeintlichen Schutz vor Terrorakten (Kernaussage 3). 

In aller Schärfe weisen wir die Unterstellung zurück, wer den 
Kriegsdienst aus Gewissengründen verweigere, befürworte damit, 
dass … andere den Dienst an der Waffe übernehmen müssen, den 
man selbst aus Gewissensgründen nicht zu übernehmen bereit ist“ 
(160). Eine derartige Unterstellung unterhöhlt den Raum verant-
wortlicher Gewissensprüfung und verkennt, dass Militärdienst 
ethisch begründungspflichtig ist. Da „jeder Einsatz von Gewalt 
und insbesondere jedes Töten eines anderen Menschen die sorg-
same ethische Prüfung vor dem eigenen Gewissen erfordert“ (170), 
sollten deshalb alle, die Militärdienst leisten wollen, ihre Bereit-
schaft zum Töten vorab begründen müssen. 
 
4. ǀ  Die Denkschrift fordert ein, erst nach einer breiten gesellschaft-
lichen Debatte (172) die Frage einer allgemeinen Dienstpflicht bzw. 
Wehrpflicht zu entscheiden, und sieht Freiwilligkeit als die bessere 
Option (166). Wir lehnen eine allgemeine Dienstpflicht ab und for-
dern die Kirchenleitung auf, sich für die sofortige Stärkung der So-
zialen und Ökologischen Freiwilligendienste und Friedensorga-
nisationen einzusetzen und der eingeleiteten Kürzung finanziel-
ler Mittel entschieden zu widersprechen. Wer über Gemeinsinn 
diskutiert und gleichzeitig vorhandene Institutionen zur Stärkung 
des Gemeinsinns schwächt, macht sich unglaubwürdig. 
 
5. ǀ  „Friedenserziehung als Teil der Friedensarbeit bleibt ein unver-
zichtbarer Bestandteil der sicherheitspolitischen Widerstandsfä-
higkeit.“ (60) – so der Anspruch der Denkschrift. Doch wer im Kern 
Aufrüstung als sicherheitspolitische Reaktion auf die gegenwärti-
gen Herausforderungen sieht, verfällt in ein Freund-Feind-Denken. 
Dieses geht nicht zusammen mit Friedensbildung, die Entfeindung 
zum Ziel hat. 

In diesem Zusammenhang sollte auch der Begriff Kriegstüchtig-
keit nicht nur „mit äußerster Zurückhaltung“ benutzt, sondern 
abgelehnt werden (anders 59). 



60 
 

Aufgabe der Kirche ist es, auf Friedensfähigkeit statt auf Kriegs-
tüchtigkeit der Gesellschaft hinzuarbeiten. 
 
[https://www.meine-kirchenzeitung.de/c-aktuell/initiative-mahnt-
frieden-geraet-aus-dem-blick_a63115] 
 
 
Über die Initiative ǀ  Die Initiative Christlicher Friedensruf hat das Öku-
menische Friedenszentrum während des Deutschen Evangelischen 
Kirchentages (DEKT) Anfang Mai 2025 in Hannover gemeinsam mit 
25 Friedensorganisationen organisiert [https://www.evangelische-
friedensarbeit.de/epd-meldungen/initiative-will-christlichen-friede 
nsruf-den-kirchentag-senden]; hier wurde auch ein gemeinsamer 
‚Friedensruf‘ verabschiedet (https://www.friedensdekade.de/christ 
licher-friedensruf-2025-verabschiedet/). Kontakt. Dr. Susanne Edel, 
Email: susanne.edel@rs-edel.de; Prof. Dr. Jörg Barthel, Email: joerg. 
barthel@gmx.de. 
 
 
 

_____ 

 

 

Pressemeldung3 der „Initiative Christlicher Friedensruf Hannover“ 

zur Veröffentlichung der EKD-Denkschrift 
„Welt in Unordnung – gerechter Friede im Blick“ 

am 10.11.2025 
 
Mit scharfer Kritik reagiert die „Initiative Christlicher Friedensruf“ 
auf die am Montag (10. November 2025) veröffentliche EKD-Frie-
densdenkschrift. Sie verenge das von Jesus Christus vertretene Prin-
zip der Gewaltfreiheit und dränge nicht-militärische und gewalt-
freie Perspektiven an den Rand, heißt es in einer ebenfalls am Mon-
tag veröffentlichten Stellungnahme. Die „Initiative Christlicher Frie-
densruf“ hatte im Mai während des Deutschen Evangelischen Kir-

 
3 Textquelle ǀ https://martin-niemoeller-stiftung.de/wp-content/uploads/2025/11/ 
PM-Stellungnahme_EKD_Friedensdenkschrift-Initiative-Christlicher-Friedensr 
uf-Hannover.pdf 



61 
 

chentags in Hannover das viel beachtete „Ökumenische Friedens-
zentrum“ organisiert. 
 
Gewaltfreie Friedensarbeit unterschätzt ǀ  Zwar betone die Denkschrift 
den Vorrang des Gewaltverzichts, lobt die Initiative, halte sie aber 
nicht in jeder Lage für zwingend, weil die Welt nun mal unerlöst sei. 
Doch auch gut gemeinte militärische Gegengewalt sei für Mensch, 
Tier und Ökosphäre zerstörerisch. „Jeder Krieg produziert Tote, 
Verstümmelte, zerrissene Familien, Vertriebene, Traumatisierte, 
Hass und Gewaltbereitschaft – auch wo er im Sinne der Denkschrift 
ethisch gerechtfertigt ist.“ Eine christliche Friedensethik müsse 
ernsthaft alle Möglichkeiten gewaltfreier Konfliktbearbeitung aus-
loten. Die Denkschrift traue gewaltfreier Friedensarbeit wenig zu. 
Zugleich frage sie kaum nach den „Erfolgsaussichten“ und Opfern 
militärisch-kriegerischer Gewalt. 
Die Gefahr eines dritten Weltkrieges sei so groß ist wie nie zuvor. 
Ausgerechnet in dieser Situation, so die besorgte Kritik, stärke die 
Denkschrift mit ihrer theologischen Rechtfertigung kriegerischer 
Gewalt als ultima ratio militärische Optionen. Sie suggeriere, Frie-
den könne durch Krieg statt durch Diplomatie und Verhandlungen 
erreicht werden. Die Forderung nach einem Friedensplan für die 
Ukraine und für Israel/Palästina fehle. 
 
US-Hegemonialpolitik hat Millionen Leben gekostet ǀ  Die Perspektiven 
des globalen Südens und die Sicherheitsinteressen aller Konfliktpar-
teien müssten ernst genommen werden, fordert die Initiative, auch 
die Stellungnahmen des Ökumenischen Rats der Kirchen (ÖRK) 
und der UN. Stattdessen folge die Denkschrift einer eurozentrischen 
Weltsicht und der westlichen Deutung. Statt kritiklos den Narrati-
ven von NATO, EU und Bundesregierung zu folgen, müssten etwa 
beim Ukraine-Konflikt auch kritische Stimmen zur westlichen Poli-
tik zu Wort kommen. Das Völkerrecht und die Menschenrechte 
würden nicht nur durch Russland, sondern auch durch die auf glo-
bale Hegemonie ausgerichtete Politik der USA und ihrer Verbünde-
ten verletzt. Der Irakkrieg und militärische Interventionen, Regime-
Change-Operationen und Sanktionen der USA und ihrer Verbünde-
ten hätten Millionen Menschen das Leben gekostet. 
 



62 
 

Aufrüstung tötet auch ohne Krieg ǀ  Die Denkschrift unterscheide nicht 
zwischen defensiver und offensiver Verteidigung und unterschätze 
den gewaltfreien Widerstand. Sie hinterfrage die massiv betriebene 
Aufrüstung nicht und verharmlose die tödliche Wirkung, die Rüs-
tung auch ohne Krieg entfalte. „Rüstung vernichtet Ressourcen, die 
für Investitionen in soziale und ökologische Nachhaltigkeit drin-
gend gebraucht würden.“ Der mit Aufrüstung verbundene Sozial-
abbau gefährde den gesellschaftlichen Frieden und gebe antidemo-
kratischen Tendenzen Auftrieb. Das Militär verursache zudem enor-
me ökologische Schäden. 
 
Klare Absage an „nukleare Teilhabe“ ǀ  Der Forderung der Denkschrift 
nach einem eigenständigen Rüstungskontrollgesetz stimmt die „Ini-
tiative Christlicher Friedensruf“ ausdrücklich zu. Die Zustimmung 
gilt auch für die geforderte weltweite Ächtung von Waffengattun-
gen, die jede Verhältnismäßigkeit von Ziel und Mittel vermissen las-
sen, wie chemische und biologische Waffen und vollautomatische 
Waffensysteme. 

Doch die Einschätzung der Denkschrift, Nuklearwaffen seien 
zwar „ethisch in keiner Weise zu legitimieren“, ihr Besitz könne aber 
„politisch notwendig“ sein, verkenne das Risiko eines versehentli-
chen Einsatzes. Die Kirchen müssten sich stattdessen mit den Orga-
nisationen verbünden, die auf eine sofortige Ächtung und Abschaf-
fung von Atomwaffen hinwirken. 
 
Die Forderung der Denkschrift, Kriegsdienstverweigerern aus an-
deren Ländern in Deutschland Asyl zu gewähren, unterstützt die 
Initiative. Da laut der Denkschrift „jeder Einsatz von Gewalt und 
insbesondere jedes Töten eines anderen Menschen die sorgsame 
ethische Prüfung vor dem eigenen Gewissen erfordert“, sollten alle, 
die Militärdienst leisten wollen, ihre Bereitschaft zum Töten vorab 
begründen müssen. Eine allgemeine Dienstpflicht lehnt die Initia-
tive genauso ab wie den dauernden Gebrauch des Begriffs „Kriegs-
tüchtigkeit“: „Aufgabe der Kirche ist es, auf Friedensfähigkeit statt 
auf Kriegstüchtigkeit der Gesellschaft hinzuarbeiten.“ 
 
K o n t a k t:  Dr. Susanne Edel –  susanne.edel@rs-edel.de ǀ Prof. Dr. Jörg 
Barthel –  joerg.barthel@gmx.de



63 
 

Zeitenwende in der evangelischen 

Kirche Deutschland: Denkschrift 
versus Friedensruf 

 

Interview mit dem Pfarrer und Gefängnisseelsorger 
Thomas-Dietrich Lehmann ǀ ‚Zeitpunkt‘, 13.11.2025 

 
Christa Dregger ǀ  ‚Zeitpunkt‘, 13.11.20251 

 
 
 
Die evangelische Kirche in Deutschland ist mit ihrer lange erwarte-
ten Denkschrift „Welt in Unordnung – Gerechter Frieden im Blick“ 
von ihrer pazifistischen Haltung abgerückt. Im Autorenteam saßen 
nicht nur Theologen, sondern auch Militärangehörige. Pfarrer und 
Gefängnisseelsorger Thomas-Dietrich Lehmann, Mit-Initiator des 
völlig anders gesonnenen „Friedensrufes“ aus der evangelischen 
Kirche, erklärt die Zeitenwende der Kirche. 
 
Zeitpunkt: Du gehörst zu einem Kreis, der parallel zum letzten Kirchentag 
in Hannover ein Friedenszentrum organisiert und einen Friedensruf for-
muliert hat. Ihr durftet aber nicht Teil des offiziellen Kirchentages sein. 
Warum wollten die euch nicht? 
 

Thomas-Dietrich Lehmann: Es gibt im Augenblick in der Evangeli-
schen Kirche Deutschlands, die lange Zeit an der Seite der Friedens-
bewegung gestanden hat, eine sachte, aber doch in Gremien spür-
bare Kehrtwendung – auch im Präsidium des Kirchentages. Die ha-
ben uns Ende letzten Jahres signalisiert, dass sie kein Interesse an 
unserem Friedensruf haben. 
 

Heute (das Gespräch wurde am Dienstag geführt) kam nach vielen Jahren 

 
1 Textquelle ǀ Christa DREGGER: Zeitenwende in der evangelischen Kirche Deutschland 
– Denkschrift versus Friedensruf. Interview mit dem Pfarrer und Gefängnisseelsor-
ger Thomas-Dietrich Lehmann. In: Portal „Zeitpunkt” (Schweiz), 13.11.2025. 
https://www.zeitpunkt.ch/zeitenwende-der-evangelischen-kirche-deutschland-
denkschrift-versus-friedensruf (Darbietung an dieser Stelle mit freundlicher Zu-
stimmung von Christa Dregger und Thomas Dietrich Lehmann). 



64 
 

wieder eine Denkschrift der Evangelischen Kirche2 heraus, in der die Kirche 
in vielen Punkten von ihrer ehemals pazifistischen Position abrückt. Stand 
die Kirche bisher traditionell auf der Seite des Gewaltverzichtes, so heißt es 
jetzt, dass Bewaffnung unter bestimmten Umständen gerechtfertigt seien. 
Es ging durch die Medien, dass die Evangelische Kirche sogar Atomwaffen 
für legitim hält. Sind das die gleichen Kreise, die euch nicht am Kirchentag 
haben wollten? 
Nein, personell sind das nicht die gleichen Kreise. Aber die mehr-
heitliche Grundstimmung der Protestanten nähert sich an den Staat 
an, der spätestens mit Ausbruch des Ukraine-Krieges Aufrüstung 
propagiert und massiv Geld investiert, Sondervermögen einsetzt, 
auch ideologisch von Zeitenwende spricht. Das ist eine Abkehr von 
der Entspannungspolitik, die mit Willy Brandt angefangen hat. Man 
kehrt sich ab mit der Begründung, da passiert was, was wir nicht 
billigen können. Wir müssen die ehemaligen Satellitenstaaten der 
damaligen Sowjetunion schützen oder denen beistehen. Unterm 
Strich heißt das: Wir rüsten auf, und die Aktienkurse der Firmen, 
die mit Rüstung Geld verdienen, gehen seit drei Jahren durch die 
Decke. 
Die neue Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche „Welt in 
Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische Friedensethik 
angesichts neuer Herausforderungen“ mit rund 150 Seiten ist die 
dritte ihrer Art. Bereits 1981 und 2007 veröffentlichte sie ein ver-
gleichbares Papier. Daran knüpft die Denkschrift an, verändert aber 
stark ihre damaligen pazifistischen Positionen und hält eine „rechts-
erhaltende Gewalt“ für möglich. So heißt es darin: „Christlicher Pa-
zifismus ist als allgemeine politische Theorie ethisch nicht zu be-
gründen.“ Oder: „Nukleare Abschreckung widerspricht dem Geist 
des Gerechten Friedens und kann nur als Übergangslösung gelten.“ 
Oder: „Waffenlieferungen sind ethisch nicht ausgeschlossen, aber 
nie geboten – sie bedürfen sorgfältiger Abwägung.“ 
Aber was hat die Kirche damit zu tun? Sind wir wieder in so einer Zeit wie 
beim Nationalsozialismus, wo die Kirche die Waffen gesegnet hat? 
Glaube ich nicht. Aber die Gefahr ist am Horizont erstmalig in mei-
nem Leben sichtbar. Ich bin groß geworden in West-Berlin, mit 
evangelischer Jugend- und Sozialarbeit, in einer Kirche, die sich für 

 
2 https://www.ekd.de/friedensdenkschrift-2025-91393.htm 



65 
 

die Versöhnung mit dem Osten eingesetzt hat und den staatlichen 
Entwicklungen voraus war. Die Denkschriften der evangelischen 
Kirche haben immer eine Orientierungsfunktion im besten Sinne für 
die Gesellschaft gehabt. Wie wir alle wissen, hat die Kirche allge-
mein an Bedeutung verloren. Jetzt wendet sie sich von ihren kriti-
schen Blick auf staatliche und gesellschaftliche Vorgänge ab. Es ist 
eine Abkehr von einem „prophetischen Geist“: Die Propheten haben 
in der Geschichte des Glaubens immer eine kritische Seite einge-
nommen, auch gegenüber den Herrschern. Also Prophetie heißt kri-
tisches Denken. Was ich nun erlebe, ist noch keine Hinwendung 
zum Waffensegnen. Aber es ist eine Abkehr vom kritischen Denken 
hin zu einem bestätigenden, affirmativen Denken. Kurz gesagt, man 
glaubt, unter den jetzigen Bedingungen der Weltlage die Demokra-
tie verteidigen zu müssen, und wenn es nicht anders geht, dann mit 
Waffen. 
Ich erkenne meine Kirche nicht mehr wieder. 
Ich war in der Friedensbewegung in den 80er Jahren, die stark von Christ-
lichen Gruppen und von den Grünen getragen wurde. Nun trennt sich 
nach den Grünen auch die Kirche vom Pazifismus ab? 
Ich war in der Gründungsphase Mitglied der Grünen in Westberlin, 
sie hießen hier damals „Alternative Liste für Demokratie und Um-
weltschutz“. Pazifismus war eine der 4 Säulen dieser Partei. Ich bin 
lange schon ausgetreten und erkenne diese Partei nicht mehr wie-
der. Bei der Kirche genauso: Ich erkenne meine evangelische Kirche 
nicht mehr wieder. 
Zurück zur Denkschrift – wer sitzt in dem Gremium, das die verfasst? 
Ich habe die Vorfassung dieser Denkschrift vor zwei Wochen durch-
gearbeitet, so gut ich konnte. Ich habe die Liste von den Autorinnen 
und Autoren und den zugeschalteten Gästen gegoogelt. Der Leiter 
des Gremiums ist der Münchner Theologe Reiner Anselm. Aber un-
ter den elf Personen des Gremiums waren tatsächlich ein General 
der Bundeswehr vertreten und ein Militärdekan, ein Wirtschafts-
ethiker und andere. Wer aber nicht drin ist, ist der Friedensbeauf-
tragte der Evangelischen Kirche, Bischof Friedrich Kramer. Was 
wäre naheliegender gewesen, als einen Friedensbeauftragten der ei-
genen Kirche in dieses Gremium mit hineinzunehmen? Mit ihm 
wäre es aber wahrscheinlich zum Konflikt gekommen, also man hat 
ihn ausgeladen. 



66 
 

Gestern wurde die Denkschrift in der Synode in Dresden offiziell 
vorgestellt. Da trat ein hochrangiger Bundeswehrgeneral in Militär-
uniform ans Rednerpult der Synode und sagte – so in etwa mit mei-
nen Worten: Die letzte Denkschrift eurer Kirche von 2007 fand ich ja 
gar nicht so gut. Aber jetzt, wo ihr euch an die Seite des Militärs 
stellt, jetzt seid ihr auf richtigem Wege. – Ich bin fast rausgegangen, 
ich konnte es kaum aushalten. 
 

Nicht die ganze Kirche hält Gewalt für ein mögliches Mittel der 
Konfliktlösung. Ein Kreis von TheologInnen am 1. Mai diesen Jahres 
in einem Friedenszentrum parallel zum Kirchentag in Hannover ei-
nen Friedensruf3 veröffentlicht. Mit dabei waren Margot Käßmann, 
Friedrich Kramer und andere friedensbewegte Mitglieder der Kir-
che. In sieben Punkten wird darin anhand der Bibel erklärt, warum 
christlicher Glaube und Militarismus nicht vereinbar sind. Der erste: 
„1. Du sollst nicht töten! (2. Mose 20,13)“. 
 

Das Tötungsverbot gilt auch angesichts von Krieg und Gewalt. In 
jedem getöteten Menschen stirbt ein Ebenbild Gottes. Wir können 
keine Waffen auf andere Menschen richten, weil wir „damit die 
Waffen auf Christus selbst richteten“ (Dietrich Bonhoeffer). 
Ihr habt vor einem Jahr einen ganz anderen Friedensruf verfasst und ver-
öffentlicht. Er begründet durch Bibelzitate, warum Christen pazifistisch 
sein sollte. Ist das nicht etwas weltfremd, das mit den Bibelzitaten? 
Wir haben lange überlegt, ob wir so einen biblisch zentrierten Frie-
densruf machen und uns dann bewusst dafür entschieden, denn die 
Bibel ist sehr überzeugend. Ich gebe mal ein Beispiel: Der zentrale 
Glaubenspunkt ist Jesus Christus am Kreuz. Also der Zimmermann 
Jesus wird hingerichtet auf Initiative der Eliten in Jerusalem und an 
die Römer ausgeliefert. Er wird nach einer Hinrichtungstechnik der 
römischen Besatzungsmacht gekreuzigt. Er sagt am Kreuz, so ist es 
überliefert: Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun. 
Er sagte nicht: Ich steige jetzt vom Kreuz und nehme eine Waffe in 
die Hand, denn bei so einem Unrecht muss ich Widerstand leisten. 
Das Ostergeschehen von Kreuz und Auferstehung ist das zentrale 
Ereignis des Glaubens. Wie kann dann eine Kirche, die sich auf Bibel 
beruft, sagen: Tja, es gibt aber Momente, wo ich dann doch zur 

 
3 https://www.friedensdekade.de/christlicher-friedensruf-2025-verabschiedet/ 



67 
 

Waffe greifen muss? Das ist Verrat am Glauben. Anders kann ich 
das nicht nennen. 
Bei der Verhaftung will ein Mitarbeiter von Jesus im Garten Gethse-
mane mit dem Schwert die Polizei, die Jesus verhaften will, zurück-
drängen. Und da sagt Jesus: Steck dein Schwert in die Scheide zu-
rück. Wer das Schwert nimmt, wird durch das Schwert umkommen. 
Also das ist das Gegenteil von dem, was gerade in diesen Tagen 
meine Kirche formuliert. Die sagt, na ja, das höhere Gut ist ja schon, 
friedfertig zu sein. Aber wenn es ganz hart kommt, dann nehme ich 
das Schwert. Das ist das Gegenteil der jesuanischen Botschaft. Wenn 
ich die Glaubensbotschaft ernst nehme – und nichts anderes ist ja 
mein Auftrag als Christ, aber auch als Seelsorger in der Kirche – 
dann komme ich an dieser Tatsache nicht vorbei. Das geht nicht. 
Danke für das Gespräch. 
 
 
 
Über die Interviewerin ǀ  Christa Dregger-Barthels (auch unter dem Na-
men Leila Dregger bekannt). Redaktionsmitglied des Zeitpunkt (CH), 
Buchautorin, Journalistin und Aktivistin. Sie lebte fast 40 Jahren in Ge-
meinschaften, davon 18 Jahre in Tamera/Portugal – inzwischen wieder 
in Deutschland. Ihre Themengebiete sind Frieden, Gemeinschaft, Mann/ 
Frau, Geist, Ökologie. 
 
Über den Interviewten ǀ  „Hauptberuflich arbeitet er als Gefängnisseelsor-
ger, nebenberuflich ist Thomas-Dietrich Lehmann Taxifahrer und Stadt-
führer. Die Westberliner Hausbesetzerszene prägte ihn nicht nur poli-
tisch“ (https://www.deutschlandfunkkultur.de/theologe-und-taxifahrer 
-thomas-dietrich-lehmann-der-100.html). 

 



68 
 

 
 

 
 

Susanne Büttner 

(Sprecherin der Initiative ‚Christlicher Friedensruf‘): 
 

Kirche nun auch kriegstüchtig? 
 
 
„Das Signal, das die EKD-Friedensdenkschrift aussendet, spiegelte sich bereits 
am 10. November im Medienecho: ‚Die evangelische Kirche bricht mit ihrer 
Friedensethik‘ titelte die ‚Frankfurter Allgemeine Zeitung‘, und die ‚Berliner 
Zeitung‘: ‚Kirche überrascht mit Kurswechsel – Atomwaffen sind politisch not-
wendig.‘ 
Der theologische Wendepunkt, der in der Denkschrift dazu führt, dass auch 
Atomwaffen als notwendig zur Verteidigung gerechtfertigt sein können, ist der 
proklamierte Primat des ‚Schutzes vor Gewalt‘ aus Nächstenliebe, der Gegen-
gewalt mit Waffen rechtfertigen kann. 
In einer weltpolitisch hochbrisanten Situation kriegerischer Konflikte mit der 
Gefahr eines dritten Weltkrieges stärkt die Denkschrift mit ihrer ethischen 
Rechtfertigung kriegerischer Gewalt als ultima ratio militärische Optionen. 
Die Denkschrift suggeriert, Frieden könne durch Krieg statt durch Diplomatie 
erreicht werden. Angesichts der dramatischen Zunahme von Krieg und Gewalt 
und der massiven Steigerung von Militärausgaben weltweit fehlt der Denk-
schrift der Mut, theologisches wie politisches Vertrauen nicht in Waffen zu 
setzen, sondern an Jesu Vernunft des Gewaltverzichts zu orientieren. 
Mit ihrer Verengung des jesuanischen Prinzips der Gewaltfreiheit auf den 
Schutz vor Gewalt und dessen Bindung an territoriale Integrität drängt sie je-
doch den Pazifismus als Option und nicht-militärische Perspektiven an den 
Rand. Schutz vor Gewalt gilt zudem zuerst für Mensch, Tier und Ökosphäre 
und ist nicht an Territorium gebunden. 
Eine theologisch glaubwürdige friedensethische Intervention müsste Perspek-
tiven für Auswege aus militärischer Eskalation aufzeigen. 
Das Gebot Jesu, die Feinde zu lieben, hätte zu einer viel stärkeren Betonung 
der Notwendigkeit von Diplomatie statt Krieg führen müssen. 
 
 
 
 

 



69 
 

 
 

 
 

Beim Ukrainekrieg, der der Hintergrund für die theologische Wende der 
Denkschrift ist, übernimmt sie jedoch völlig unkritisch das Narrativ des westli-
chen Bündnisses: Nach dem Angriff Russlands sei die militärische Unterstüt-
zung der Ukraine zum ‚Schutz vor Gewalt‘ ultima ratio gewesen. Dies ist jedoch 
eine einseitige Sicht, die nicht nur die Perspektive der weltweiten Ökumene 
und des globalen Südens, sondern auch diplomatische Bemühungen außer 
Acht lässt. 
Von einer christlichen ‚Friedensvernunft‘ her müsste nicht zuletzt geprüft wer-
den, ob ein militärischer ‚Schutz vor Gewalt‘ nachhaltig Leben schützt. Auch 
Aufrüstung wäre kritisch auf ihr Gefahrenpotential wie auch auf ihre fatalen 
ökologischen und sozialen Folgen hin zu hinterfragen. Doch selbst der Begriff 
der Kriegstüchtigkeit wird in der Denkschrift nicht verworfen – er sei nur ‚mit 
äußerster Zurückhaltung‘ zu gebrauchen. 
Indem sich die EKD-Denkschrift anschlussfähig an den politischen Mainstream 
macht, setzt sie sich in einen offenen Widerspruch zum Geist Jesu.“  
 
 

Aus: Gastbeitrag. Neue EKD-Friedensdenkschrift. 

Susanne Büttner zur neuen EKD-Denkschrift: 

Kirche nun auch kriegstüchtig? In: Sonntagsblatt, 
12. November 2025. 

 
 

 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 



70 
 

Stellungnahme zur Denkschrift der EKD 

„Welt in Unordnung – Gerechter Frieden 
im Blick. Evangelische Friedensethik 

angesichts neuer Herausforderungen“ 
 

Evangelische Arbeitsgemeinschaft für 
Kriegsdienstverweigerung und Frieden (EAK)1 

(2025) 
 
 
 

Festhalten am Leitbild des Gerechten Friedens 
mit seinen vier Dimensionen 

 
Die neue Denkschrift der EKD behält den Grundgedanken der vor-
hergehenden Denkschrift aus dem Jahr 2007 „Aus Gottes Frieden 
leben – für gerechten Frieden sorgen“ bei: „Das Leitbild des Gerech-
ten Friedens stellt den Horizont christlich-politischer Friedensver-
antwortung dar.“ (12) Auch angesichts neuer Herausforderungen 
wird einem rein sicherheitspolitischen Friedensverständnis aus-
drücklich widersprochen (Kernaussage 1 auf S. 13) und daran fest-
gehalten, dass Friede mehr ist als ein Schweigen der Waffen: „Ein 
bloßer Waffenstillstand ohne belastbare Freiheits-, Sozial- und Plu-
ralitätsperspektiven provoziert erneut gewaltförmige Konflikte.“ 
(41) 

Die entsprechenden vier Dimensionen des Gerechten Friedens 
werden in leicht aktualisierter Weise beibehalten: 1. Schutz vor Ge-
walt, 2. Förderung von Freiheit, 3. Abbau von Ungleichheiten und 
4. ein friedensfördernder Umgang mit Pluralität. Die Notwendigkeit 
und der innere Bezug der Dimensionen wird betont: „Gewaltschutz 
kann nur gelingen, wenn durch ihn mittel- und langfristig Freiheit 
und Abbau von Ungleichheiten gewährleistet ist und in all diesen 

 
1 Textquelle ǀ https://www.evangelische-friedensarbeit.de/system/files?file=me-
dia/document/2025/stellungnahme-eak-zur-friedensdenkschrift-finalpdf-1941.p 
df (aufgerufen am 14.12.2025 und 14.01.2026). 



71 
 

Prozessen Pluralität friedensfördernd koordiniert wird.“ (72) 
Als Ziel verantwortlichen Handelns aus christlicher Perspektive 

wird „Friedenstüchtigkeit“ beschrieben und die Rede von der 
„Kriegstüchtigkeit“ kritisiert (59). Die Verwendung sexualisierter 
Gewalt als Kriegswaffe (68) wird ausdrücklich thematisiert. Klima-
fragen und Diversitätsverlust werden als überlebensnotwendige 
und nur in Kooperation zu lösende Probleme beschrieben. Aus-
drücklich benennt die Denkschrift „Ökozid“ als Folge kriegerischer 
Auseinandersetzungen (127). 

Dass die EKD auch angesichts neuer Herausforderungen in ei-
nem deutlich veränderten Diskussionsumfeld an dem Prinzip des 
Gerechten Friedens und seinen vier Dimensionen festhält, ist ein 
richtiges und wichtiges Signal. 

Die „herausgehobene Bedeutung“, die die Denkschrift dem 
Schutz vor Gewalt einräumt (39), ist eng mit dem staatlichen Ge-
waltmonopol verbunden (23; 40) und bindet dieses an die Stärke des 
Rechts (36). Das setzt den funktionierenden Staat gleichermaßen vo-
raus und nimmt ihn als Zielstellung in den Blick. Beides ist vor allem 
aus einer eurozentrischen Perspektive nachvollziehbar, die im Sinne 
der Zeitenwende stark vom eigenen Bedrohungsempfinden her 
denkt und staatliche Funktion als gegeben annimmt. 

Wird dies jedoch nicht als „kontextuelle Vorrangstellung“2, son-
dern als eine universale betrachtet, beinhaltet diese die Gefahr, dass 
die Dynamik des Verhältnisses der vier Dimensionen aus dem Blick 
gerät. So hat gerade der Afghanistan-Einsatz gezeigt, dass dort, wo 
Erfolge erzielt werden konnten, diese nur durch einen integrierten 
Ansatz der vier Dimensionen erreicht werden konnten.3 

Ob der Verweis auf ein „System kollektiver Sicherheit in der in-
ternationalen Sphäre“ (43) und damit die Dimension Schutz vor Ge-
walt tatsächlich maßgeblich zur Entfaltung der übrigen Dimensio-
nen sein kann und muss, scheint aus unserer Perspektive mit Blick 
auf z. B. die Erfahrungen von kolonialer Herrschaft im globalen Sü-
den eher fraglich. 

 
2 Renke BRAHMS: Die vier Dimensionen des Gerechten Friedens heute, in: Corne-
lius Bundschuh, Gildemeister, Butting: Frieden such in konfliktreichen Zeiten, 
2025, S. 19. 
3 Ebd. S. 18. 



72 
 

Schärfung der Urteilskraft 

statt Zeugnis der Friedenshoffnung 

 
Die Denkschrift beginnt mit den Worten: „Die Schärfung friedens-
ethischer Urteilskraft ist unverzichtbarer Bestandteil des Christ-
seins.“ (1) Eine Stärke der Denkschrift liegt in ihrer analytischen 
Schärfe und gedanklichen Geschlossenheit, die ihr auch Olaf Müller, 
Professor für Philosophie an der Humboldt-Universität Berlin und 
Autor des Buches „Pazifismus. Eine Verteidigung“, mit den Worten 
bescheinigt, sie sei „aus einem Guss“ (Podiumsdiskussion am 
13.11.2025 in Berlin). 

Was bei dieser Art der Herangehensweise zu kurz kommt, ist der 
Ausdruck von Hoffnung auf den Frieden Gottes. Zwar ist die Rede 
davon, dass „die Vision und die Hoffnung christlicher Friedensethik 
ein Friede [ist], der gegenseitige Achtung und gerechte Verhältnisse 
ermöglicht. Es ist ein Zustand, in dem ‚Gerechtigkeit und Friede sich 
küssen‘, wie es in Psalm 85,11 heißt.“ (4) Dennoch liegt der Schwer-
punkt der Argumentation darauf, die Begrenztheit dieser Hoffnung 
zu beschreiben. 

Der Bezug auf die Handreichung für die Seelsorge an Wehr-
pflichtigen des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR aus 
dem Jahre 1965 gibt eine wesentliche Aussage unkorrekt wieder:  

„Vor diesem Hintergrund eines an Recht und Ethik gebundenen 
Dienstes in den Streitkräften ist der Einschätzung zu widersprechen, 
dass der Dienst ohne Waffe das deutlichere Zeichen des Christseins 
darstelle. Diese in der Situation einer Armee als Instrument einer 
Diktatur getroffene und darum sehr verständliche Feststellung, die 
in der Handreichung ‚Zum Friedensdienst der Kirche‘ 1965 formu-
liert wurde, ist unter den Bedingungen des liberalen Rechtsstaats 
der Bundesrepublik und den Herausforderungen der Gegenwart 
nicht mehr aufrechtzuerhalten.“ (177) 

Das damals und heute Entscheidende ist jedoch, dass von einem 
deutlicheren Z e u g n i s des „gegenwärtigen Friedensgebots unseres 
Herrn“ gesprochen wurde. Dieses Friedensgebot sollte auch heute 
noch der wesentlichste Maßstab sein. 



73 
 

Fokus auf das Gewissen 

 
Zur kirchlichen Praxis in Bezug auf die Entscheidung für oder gegen 
den Wehrdienst wird ausgeführt: 

„Sie unterstützt die Soldaten und Soldatinnen etwa mit der breit 
aufgestellten Militärseelsorge, in deren Rahmen auch die belasten-
den Erfahrungen thematisiert und in den Raum des Glaubens und 
der Hoffnung auf Rechtfertigung und Vergebung gestellt werden 
können, die aus der Gewaltanwendung resultieren. Zugleich haben 
die evangelischen Kirchen und die evangelische Ethik ein starkes 
Augenmerk auf die Kriegsdienstverweigerung gelegt. Damit ist der 
Fokus theologisch wie kirchlich stark auf die individuelle Gewissensbildung 
gerichtet worden. Ein solcher Fokus ist ethisch nachvollziehbar. Ge-
sellschaftlich bedeutet der Fokus auf das Gewissen, dass Menschen 
zu dieser Gewissensbildung befähigt werden müssen.“ (160) 

Erfreulich deutlich wird hier die Bedeutung von Gewissensbil-
dung hervorgehoben, für die sich die EAK seit vielen Jahren enga-
giert. Angesichts des Neuen Wehrdienstgesetzes, das nach Veröf-
fentlichung der Denkschrift zum Beschluss im Bundestag vorlag, 
kommt dieser Aufgabe eine wachsende Bedeutung zu. Als Evange-
lischer Fachverband für die Beratung von Kriegsdienstverweigerern 
und damit für die Gewissensbegleitung haben wir in den letzten 
Monaten die Strukturen und Ausbildungskapazitäten für den Auf-
bau von flächendeckenden Beratungsangeboten in der EKD entwi-
ckelt. Um den – aus Hochrechnungen des bisherigen Beratungsauf-
kommens – zu erwartenden Nachfragen gerecht zu werden, die 
Funktion einer Fachstelle und eines Fachverbandes zu erfüllen so-
wie die koordinierenden Aufgaben zu übernehmen, benötigt die 
EAK auch weiterhin entsprechende personelle Ressourcen. 
 
 

Erweiterung der Verweigerungsgründe 

 
Direkt im Anschluss an dieses Zitat wird in bemerkenswerter Weise 
der Katalog von gewissensrelevanten Entscheidungsgründen er-
weitert: Nicht nur eine Gewissensentscheidung, niemals einen an-
deren Menschen zu töten, sondern auch die Angst, selbst getötet zu 
werden, wird als gewissensrelevanter Sachverhalt beschrieben: 



74 
 

„Hier stehen verschiedene Themen nebeneinander: 
1. die ethisch und theologisch begründete Entscheidung, niemals 
einen Menschen zu töten; 
2. die Angst, selbst getötet zu werden; 
3. und schließlich das Problem, dass bei einer Verweigerung des 
Dienstes mit der Waffe andere den Dienst übernehmen müssen, 
den man selbst aus Gewissensgründen nicht zu übernehmen be-
reit ist.“ (160, Formatierung neu) 

 
Damit wird ethisches Neuland beschritten, wie die Denkschrift be-
reits weiter vorne ausführt: 
 

„[B]ei der Wehrpflicht verlangt der Staat vom Einzelnen zweier-
lei: unter bestimmten Umständen töten zu müssen – und eben auch 
eine erhöhte Gefahr einzugehen, selbst getötet zu werden. Während 
ersteres in den theologischen und gesellschaftlichen Debatten 
gut abgebildet worden ist und in der Verweigerung des Wehr-
dienstes aus Gewissensgründen zum Ausdruck kommt, ist die 
letztere Frage in der theologischen Debatte noch kaum diskutiert 
worden. Konkret für die einzelnen Bürger (und möglicherweise 
auch Bürgerinnen) formuliert: Kann ich verpflichtet werden, 
mein Leben aufs Spiel zu setzen, und zwar gegen meinen Willen 
– und wenn ja, unter welchen Bedingungen und für welche gesell-
schaftliche Ordnung? Hier stellen sich weiterführende Fragen, ge-
rade weil die evangelische Ethik maßgeblich dazu beigetragen 
hat, die Sensibilität für jedes individuelle Leben zu stärken.“ (156) 

 
Diese Neubestimmung begrüßt die EAK ausdrücklich! Mit diesem 
Horizont wird die Frage in einer Weise erweitert, die der realen Ge-
wissensbildung näher kommt. 
 
 

Kriegsdienstverweigerung als Asylgrund 

 
Erfreulich klar stellt die Denkschrift fest: 

„Aus evangelischer Perspektive ist eine sorgsam verantwortete 
Entscheidung, aus Gewissensgründen den Dienst mit der Waffe zu 
verweigern, zu respektieren. Wenn es der angegriffene Staat nicht 



75 
 

ermöglicht, sich an der rechtmäßigen Verteidigung des eigenen Lan-
des anders als mit einem Dienst mit der Waffe zu beteiligen, ist aus 
ethischen Überlegungen heraus die Gewährung von Asyl unver-
zichtbar.“ (170) 
 
 

Gewissensverantwortung und Volljährigkeit 

 
Aufgenommen wurde auch das Problem der Rekrutierung Minder-
jähriger, mit der die Bundesregierung von einer Ausnahme in einem 
Zusatzprotokoll zur UN-Kinderrechtskonvention Gebraucht macht. 
Mit dem Argument der nötigen Gewissensbildung wird festgestellt: 
 

„Da nicht vorausgesetzt werden kann, dass minderjährige Per-
sonen Gewissensverantwortung in letzter Konsequenz überneh-
men können, ist es kritisch zu sehen, wenn bereits 17-Jährige den 
Dienst bei der Bundeswehr antreten können. Dies gilt unbescha-
det der Tatsache, dass sie erst mit der Vollendung des 18. Lebens-
jahrs mit der Waffe ausgebildet werden können.“ (175) 

 

Damit Soldat*innen ihrer ethischen Verantwortung gerecht werden 
können, müssen sie eine große Reife entwickeln. Diese kann bei 
minderjährigen Personen regelmäßig nicht vorausgesetzt werden. 
Daher wäre es wünschenswert, sich aus ethischer Perspektive deut-
licher dagegen auszusprechen, dass Minderjährige Dienst in einer 
Armee tun. Denn wenn man das Argument der nötigen Gewissens-
reife ernst nimmt, bezieht es sich nicht nur auf die Ausbildung an 
der Waffe vor dem 18. Geburtstag, sondern auf die davor eingegan-
gene Verpflichtung zu diesem Dienst, zumal über einen mehrjähri-
gen Zeitraum. 

Mindestens ist zu fordern, dass die halbjährige Probezeit, inner-
halb derer noch keine rechtlich bindende Verpflichtung eintritt, bei 
freiwillig Wehrdienstleistenden erst ab dem 18. Geburtstag beginnt. 
 
 
 
Über die EAK ǀ „Die Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Kriegsdienst-
verweigerung und Frieden (EAK) ist das Netzwerk der landes- und frei-
kirchlichen Friedensbeauftragten im Raum der Evangelischen Kirche in 



76 
 

Deutschland (EKD). Die jährliche Jahrestagung der EAK ist mit der 
ebenfalls jährlich stattfindenden Konferenz für Friedensarbeit, wo die 
landeskichlichen Friedensbeauftragten ebenfalls teilnehmen, Ort für 
Austausch, Strategiebildung und inhaltliche Vertiefung. Die EAK-Jah-
restagung findet in der Regel zusammen mit der AGDF-Mitgliederver-
sammlung statt, wobei ein thematischer Teil gemeinsam gestaltet wer-
den soll. – Gleichzeitig ist die EAK durch ihr Berater*innenteam Anlauf-
stelle für die Beratung zur Kriegsdienstverweigerung für aktive Sol-
dat*innen der Bundeswehr, Reservist*innen und Ungemusterte. Dar-
über hinaus engagiert sich die EAK international im ökumenischen 
Kontext und in NGO-Zusammenhängen auch zum Thema KDV inter-
national.“ (https://www.evangelische-friedensarbeit.de/ueber-uns/eak) 
 
 
 
 



77 
 

Brief an den Friedensbeauftragten der 

EKD zur Denkschrift „Welt in Unordnung“ 
 

18. November 2025 
 

Von Barbara Bürger & Dr. Eberhard Bürger, 
Versöhnungsbund-Gruppe Magdeburg 

 
 
 
Versöhnungsbund-Gruppe Magdeburg 
Bremer Str. 3 
39124 Magdeburg 
 
An den Friedensbeauftragten der EKD 
Herrn Landesbischof Friedrich Kramer 
Hegelstr. 1 
39104 Magdeburg           Magdeburg, den 18.11.2025 
 
Betr.: Denkschrift der EKD 
„Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick“ vom 10.11.2025 

 
 
 
Sehr geehrter Herr Friedensbeauftragter, lieber Friedrich, 

dem Inhalt der Denkschrift der EKD widersprechen wir in we-
sentlichen Grundentscheidungen und fragen, weshalb bestimmte 
Aspekte perspektivischen Friedenshandelns fehlen.  

Wir vermuten, dass es ein Verdienst des vorausgehenden Kon-
sultationsprozesses ist, dass bestimmte Themen wie z. B. Jesu Hal-
tung der Gewaltfreiheit, Aspekte des Gerechten Friedens differen-
zierter als in früheren Denkschriften dargestellt werden. Diese und 
weitere Abschnitte nehmen wir als Anregungen für spätere Überle-
gungen mit, weil uns derzeit eher Grundentscheidungen beunruhi-
gend beschäftigen. 

Unser Blickwinkel dabei ist der des Internationalen Versöh-
nungsbundes, d. h. der gewaltfreien Friedensarbeit im Verbund mit 
den Friedenskirchen (Church and Peace).  



78 
 

1. Zur Grundentscheidung im Blick auf Pazifismus 

 
In der Zusammensetzung der friedensethischen Kommission arbei-
tete u. a. ein Leitender Militärdekan, Herr Ackermann, und wohl 
auch ein Offizier der Bundeswehr mit. Wer von den weiteren Teil-
nehmenden hat die zivile und gewaltfreie Friedensarbeit aktiv ver-
treten? 

Die Gewaltfreiheit von Lehre und Weg Jesu (inmitten des Impe-
rium Romanum und eines besetzten und ausgeplünderten Landes) 
wird kurz benannt. Pazifismus wird unterteilt in Pazifismus (Aner-
kennung des staatlichen Gewaltmonopols) und „Radikalpazifis-
mus“ (Ablehnung des staatlichen Gewaltmonopols aus verschiede-
nen Gründen) und angedeutet, um zu resümieren: 
 

„Als universale politische Ethik lässt sich der Pazifismus des kategori-
schen Gewaltverzichts ethisch nicht legitimieren.“ (Fundstelle in der 
Denkschrift: Abschnitt 17) Weiter unten dann die Fortsetzung: 
„Vor diesem Hintergrund eines an Recht und Ethik gebundenen Diens-
tes in den Streitkräften ist der Einschätzung zu widersprechen, dass 
der Dienst ohne Waffe das deutlichere Zeichen des Christseins dar-
stelle. Diese in der Situation einer Armee als Instrument einer Diktatur 
getroffene und darum sehr verständliche Feststellung, die in der Hand-
reichung ‚Zum Friedensdienst der Kirche‘ 1965 formuliert wurde, ist 
unter den Bedingungen des liberalen Rechtsstaats der Bundesrepublik 
und den Herausforderungen der Gegenwart nicht mehr aufrechtzuer-
halten.“ (177 + 158. Hervorhebung vom Verfasser) 

 
− Das falsche Wiedergeben der Handreichung von 1965 (Im 

Original ist vom „deutlicheren Zeugnis des gegenwärtigen 
Friedensgebots unseres Herrn“ die Rede) ist wohl kein Zufall: 
Bereits 1989 hat die EKD den Komparativ („deutlicheres Zei-
chen“) kritisiert: Es gibt keine schlechteren und besseren 
Christen. Dem stimmen wir zu, auch deshalb, weil es darum nie 
gegangen ist und geht. 1989 sollte die weitere Ausbreitung des 
Gedankens in der Bundesrepublik verhindert werden. – Jetzt, in 
dieser neuen Denkschrift, wird der gewandelte Kontext (von 
der Diktatur zu freiheitlichen Gesellschaft) als Argument gegen 
die klare Unterscheidung des Friedenszeugnisses benutzt. Was 



79 
 

im Text der neuen Denkschrift weggelassen wird, ist für uns 
damals und heute das Entscheidende, das „gegenwärtige Frie-
densgebot unseres Herrn“, das für uns der erste und wesent-
lichste Maßstab ist. 

− Wir sagen als evangelische und katholische Christen ein klares 
„Ja“ zur Waffenverweigerung als dem „deutlicheren Zeugnis 
des gegenwärtigen Friedensgebots unseres Herrn“ und unter-
stützen alle, die diesen Weg gehen. Wir vermissen die Aner-
kennung, dass gerade diese Grundentscheidung für zivile und 
gewaltfreie, hier pazifistisch bezeichnete, Friedensarbeit uni-
versale Bedeutung hat. 

− Wir haben in der Vergangenheit vermisst, dass z. B. die intensiv 
erarbeiteten Ergebnisse der Konferenz von Bad Boll – im Nach-
gang zur Synode in Dresden 2019 und zur Konkretion der dort 
gefassten Beschlüsse – umgesetzt werden. Der Eindruck ent-
stand, dass pazifistische Friedensarbeit in der EKD kaum er-
wünscht ist. Die Denkschrift macht nicht den Eindruck, ge-
schweige denn die Einladung, daran etwas ändern zu wollen. 
Das enttäuscht uns. 

 
 

2. Zur Grundentscheidung 
im Blick auf Atomwaffen und Abschreckung 

 
In der Frage nach Atomwaffen bleibt es bei der Position von 1959 
(Heidelberger Thesen)1: „Der ethisch gebotene Verzicht bleibt orientie-
rend, ist angesichts der politischen Konstellation im Blick auf die Folgen 

 
1 Obwohl 1957 im „Göttinger Appell“ 18 führende Wissenschaftler der BRD die 
„lebensausrottende Wirkung“ der Atomwaffen beschreiben, gegen die Herstel-
lung, die Erprobung oder den Einsatz von Atomwaffen protestieren und nicht 
bereit sind, sich „in irgendeiner Weise zu beteiligen“, beschließt die EKD 1959 in 
den „Heidelberger Thesen“: „These 8: „Die Kirche muss die Beteiligung an dem 
Versuch, durch das Dasein von Atomwaffen einen Frieden in Freiheit zu sichern, 
als eine heute noch mögliche christliche Handlungsweise anerkennen. ǀ These 9: 
Für den Soldaten einer atomar bewaffneten Armee gilt: Wer A gesagt hat, muss 
damit rechnen, B sagen zu müssen; aber wehe den Leichtfertigen! ǀ These 10: 
Wenn die Kirche überhaupt zur großen Politik das Wort nimmt, sollte sie den 
atomar gerüsteten Staaten die Notwendigkeit einer Friedensordnung nahe brin-
gen und den nicht atomar gerüsteten raten, diese Rüstung nicht anzustreben.“ 



80 
 

aber politisch schwer zu vertreten – ein Zustand, der sich wiederum für 
eine friedensethische Perspektive nur als eine zu überwindende Übergangs-
lösung denken lässt.“ (S. 9) 

„Der Besitz von Nuklearwaffen kann sicherheitspolitisch notwendig 
sein, auch wenn ihr Einsatz durch nichts gerechtfertigt ist. Eine ethisch 
richtige Option ist, einseitig auf Atomwaffen zu verzichten. Dies wäre im 
Blick auf die Folgen in der jetzigen konkreten politischen Situation … kaum 
politisch zu vertreten. Auch die nukleare Teilhabe oder der Besitz von 
Atomwaffen kann … vor diesem Hintergrund eine ethisch begründbare 
Entscheidung sein. Egal, welche Option sie wählen, die Verantwortlichen 
laden Schuld auf sich.“ (145) 

„Hinsichtlich der nuklearen Abschreckung und der nuklearen Teilhabe 
lassen sich keine eindeutigen, ethisch begründeten Vorgaben treffen, son-
dern lediglich die genannten Dilemmata festhalten.“ (148) Das sollte 
keine Normalität werden, sondern durch glaubwürdige Initiativen 
geändert werden (149).  
 
− Bereits 1959 hat der evangelische Theologe Helmut Gollwitzer 

klargestellt, dass es auch in einer Ethik der Zwei-Reiche-Lehre 
nach Martin Luther Grenzen gibt. Die sieht er – im Evangelium 
begründet – bei den Atomwaffen.2 

− Brauchen ethisch begründete Entscheidungen nicht eine 
Friedenstheologie, aus der sie erwachsen? Die Reduzierung der 
Grundentscheidung auf ethische Abwägungen steht aus unserer 

 
2 Im selben Jahr, 1959, veröffentlichte Helmut Gollwitzer den Aufsatz „Die Chris-
ten und die Atomwaffen“, in dem es ausführlich begründet heißt, dass „es … ato-
mare Kriege auch nicht geben wird, nämlich soweit es auf uns, die Christen und 
die christlichen Politiker, auf dich und mich ankommt, weil jedenfalls … wir 
beide zu diesen Teufeleien nicht greifen, auch nicht im Falle der Vergeltung, weil 
jedenfalls Christen sich nicht daran beteiligen können …“ Gollwitzer nennt die 
atomare Bewaffnung eine „obrigkeitlich betriebene Vorbereitung des widerlichs-
ten Massenmordes“. Und zu dem Gebot „Du sollst nicht morden“ schreibt er: 
„Dem Mord aber steht Gott entgegen. Solange das Kunststück nicht gelingt, von 
der Anwendung der ABC-Waffe zu zeigen, dass sie etwas anderes als Massen-
mord sein kann, wird die Kirche nicht nur den Christen, sondern allen Menschen 
laut zu sagen haben, dass auf solchem Tun niemals Gottes Segen liegen, dass mit 
ihm nur das Unheil geerntet werden kann, das man mit ihm abzuwehren hofft; 
sie wird nicht nur die Christen, sondern jeden Menschen davor warnen müssen, 
sich auch nur mit dem kleinen Finger daran zu beteiligen.“ 



81 
 

Sicht in der Gefahr, sich zunehmend an der Realpolitik zu 
orientieren. 

− Wir vermissen ein klares Nein zu Entwicklung, Produktion, 
Test, Erwerb, Transport, Stationierung, nuklearer Teilhabe und 
Einsatz von Atomwaffen. Wir streben an, dass Deutschland 
dem Atomwaffenverbotsvertrag beitritt und dass die Evan-
gelische Kirche das Engagement gegen Atomwaffen nicht ein-
fach an außerkirchliche Bewegungen abgibt.  

− Die „Übergangslösung“ mit Nuklearwaffen besteht jedenfalls 
seit 1959 und hat sich drastisch verschärft. Die EKD-Denkschrift 
von 2007 und der EKD- Synodenbeschluss von 2019 gehen noch 
von einer Forderung zur Abschaffung der Atomwaffen aus. 
Diesen Schritt vermissen wir. Und wir können die grundsätz-
liche Toleranz atomaren Waffen gegenüber nicht mittragen. 
Insofern teilen wir die Haltung des Friedensbeauftragten für ein 
klares „Nein“ ohne jedes „Ja“ und danken ihm für diese Klar-
heit.  

− Wir vermissen ein klares Nein zu Geist, Logik und Praxis der 
Abschreckung3, zu Aufrüstung, Kriegsertüchtigung und zur 
Arbeit in Rüstungsbetrieben. Wir vermissen die Forderung 
nach internationalen Gremien zur Begegnung und Verhand-
lung internationaler Konflikte (analog zu KSZE wie z. B. OSZE, 
Internationaler Strafgerichtshof, regionale UN-Beiräte, interna-
tionale Abkommen …). 

− Wir vermissen ein klares Ja zu Begegnung und Austausch von 
Menschen und Meinungen, zu internationaler Zusammenarbeit 
in Wissenschaft, Begegnung der Religionen, in Kultur, Sport, 
Wirtschaft, Verkehr…4. 

 

 
3 Der Bund Evangelischer Kirchen in der DDR veröffentlichte zuletzt 1987 eine 
solche Absage aus theologischen Gründen und mit konkreten Schritten aus dem 
Glauben. Der Charakter der Abschreckung hat sich seitdem nicht geändert, nur 
verschärft.  
4 Vgl. die Anregungen aus einer Stellungnahme von Christine Müller (Leipzig), 
Dr. Bettina Musiolek (Meißen), Nicole Lauterwald (Frankfurt/Main), Stefan Ge-
bert, Friedrich Brachmann (beide Dresden). 



82 
 

3. Zur Grundentscheidung im Blick auf 

Sicherheitslogik und Wehrdienst 

 
Die prinzipielle Orientierung an Jesu Predigt der Gewaltfreiheit 
(Vorwort) (11) wird im letzten Teil der Denkschrift beschrieben: 
„Kern evangelischer Friedensethik ist der Primat der Gewaltfreiheit“ (182). 
„Die evangelische Friedensethik lebt von der Zusage, dass jeder Mensch 
Ebenbild Gottes ist – auch im Streit, auch im Krieg. Das Vorbild Jesu for-
dert uns zusätzlich zu Gewaltverzicht heraus. Als Christinnen und Chris-
ten gilt es, Wege der Gewaltfreiheit und der zivilen Konfliktbearbeitung, 
wo es nur geht, zu suchen und zu fördern. Am Primat der Gewaltfreiheit 
werden sich alle individuellen, gesellschaftlichen und politischen Entschei-
dungen messen müssen.“ (182) 

Diese Orientierung wird sogleich eingeschränkt und mit ande-
ren „Spielregeln“ besetzt: 

„Angesichts der Begrenztheit menschlichen Handelns und des zerstö-
rerischen Potentials von Menschen wie es sich im Begriff der Sünde aus-
drückt, kann eine Ordnung und das gemeinsame Leben erhaltende Gegen-
gewalt in bestimmten Fällen unvermeidbar sein.“ (ultima ratio) (183) 

Diese Spielregeln werden anhand von Herausforderungen so be-
schrieben, dass vorhandenes politisches Instrumentarium und poli-
tische Konstellationen immer wieder mit Maßstäben der Friedens-
ethik zusammengebracht werden: befragt, legitimiert, begrenzt, er-
weitert … Dabei wird von Armee, Abschreckung, Atomwaffen, 
Wehrdienst, Rüstung, Konflikten in wesentlichen Grundausrichtun-
gen so ausgegangen, wie es die derzeitige „Sicherheits“-Politik vor-
gibt. Sicherheitslogik hat dabei die meiste Aufmerksamkeit, Frie-
denslogik wird als Ergänzung immerhin erwähnt (z. B. 62, 73). 
 
− Wir distanzieren uns: Aus der These der Denkschrift, dass Ge-

waltfreiheit den „Vorrang“ habe und alle anderen Mittel und 
Wege den „Nachrang“ – daraus wird in der Praxis der gegen-
wärtigen Politik und der Denkschrift der EKD, dass dem 
„Nachrang“ so viel Geld, Personal, Ressourcen, Wissen usw. 
gewidmet werden, dass der Welt die Mittel für die Erreichung 
der 17 Nachhaltigkeitsziele der UN systematisch entzogen 
werden und das Überleben vieler Menschen immer fraglicher 
wird. So erleben wir den „Vorrang“ (z. B. im Bundeshaushalt, 



83 
 

in der Praxis finanzieller Förderung in verschiedensten Berei-
chen, in der Bildung …) schlichtweg als Deckmantel dafür, um 
den „Nachrang“ umso ungehinderter vor allem militärisch aus-
weiten zu können. 

− Wir vermissen ein klares Nein zur verhängnisvollen Tradition 
der Lehre des „gerechten Krieges“. Auch wenn der Begriff „ge-
rechter Krieg“ ausdrücklich abgelehnt wird, Krieg wird in der 
Denkschrift nicht geächtet, sondern mit (fiktiven, selten real zu 
überprüfenden) Kriterien versehen, und das UN-Ziel zur Ver-
pflichtung, Konflikte ausschließlich friedlich zu lösen, kommt 
uns zu kurz. 

− In einer Zeit, in der mit „Kriegstüchtigkeit“ geworben und die 
Wiedereinführung der Wehrpflicht beschlossen wird, gibt die 
Denkschrift der EKD eine klare Vorgabe, wie ein christlicher 
Weg heute auszusehen hat. Wenn die MilitärpfarrerInnen dann 
zu Orientierung und Gewissensbildung beitragen sollen und 
wollen, tun sie das im Rahmen der Bundeswehr. Die „Freiheit 
eines Christen“ steht aus unserer Sicht zunehmend auf dem 
Spiel, weil sie vorentschieden weitergegeben wird.  

− Wir vermissen ein klares Nein zur Wehrpflicht und ein Ja zu 
zivilen und gewaltfreien Alternativen und ihre Bewertung als 
wesentliches Zeugnis für friedenslogische Perspektiven auch 
des christlichen Glaubens. 

 
 

4. Zur Grundentscheidung für einen „Gerechten Frieden“ 

 
Vielleicht ist es diese Intention, die uns noch mit der Haltung der 
EKD zu den gegenwärtigen Fragen verbinden kann. Das wollen wir 
weiter bedenken. Im Augenblick ergeben sich für uns auch hier 
Probleme: 
 
− Wir vermissen ein „vorbehaltloses Ja zur Vision eines gerechten 

Friedens auf der Erde“ und den eindringlichen Blick, dass wir 
nur gemeinsam leben und überleben können. Die kurzen Hin-
weise auf die UN-Nachhaltigkeitsziele (z. B. 25 und 134) genü-
gen dabei nicht, dass Menschen solche Vision(en) mitteilen 
können. 



84 
 

− Wir fragen uns, weshalb wir die kritischen Verlautbarungen zu 
einer tödlichen Wirtschaft von Lutherischem Weltbund (2003 in 
Winnipeg) und Reformierten Weltbund (Accra 2004) nicht 
durch die EKD wahrgenommen haben. 

− Für einen „Gerechten Frieden“ hat die Denkschrift als Reihen-
folge gewählt: „Schutz vor Gewalt“, „Förderung der Freiheit“, 
„Abbau von Not“, „Anerkennung kultureller Vielfalt“. Aus 
unserer Sicht sind die Prioritäten anders zu setzen und die The-
men zu erweitern, ohne dass wir auf die Schnelle Entschei-
dungen darüber treffen wollen.5 

− Wir vermissen in der Denkschrift das lebendige Engagement 
der EKD, dem Frieden die volle Kreativität6 und Aufmerk-
samkeit zu widmen und ihn auch kritisch (nicht nur „einhe-
gend“) gegenüber der gegenwärtigen Rüstungs-, Bündnis- und 
Militärpolitik einzubringen. Die jetzige Denkschrift lässt viele 
Initiativen derzeit im Stich, statt sie zu ermutigen und zu begei-
stern. 

 

So entsteht für uns keine neue Verbundenheit mit der EKD. Im Ge-
genteil, mit ihren Grundentscheidungen setzt die EKD diese Ver-
bundenheit aufs Spiel. 
 
Mit friedensbewegten Grüßen aus der 
Versöhnungsbund-Gruppe Magdeburg (und Region): 
Stellvertretend: Barbara Bürger & Dr. Eberhard Bürger. 

 
5 Für einige Formulierungen knüpfen diese Zeilen an die unter Anm. 5 genannte 
Veröffentlichung an, die unter der Überschrift steht: „ ‚Es ist Gläubigen nicht ge-
stattet, sich von der Realpolitik überwältigen zu lassen.‘ (Landesbischof Tobias 
Bilz am 9. November 2025)“. 
6 Für einen Gerechten Frieden braucht es aus unserer Sicht kreative Wege wie 
z. B.: – Institutionen wie ein Ministerium für Frieden, Abrüstung und Integration, 
ǀ – Initiativen wie die, dass Städte „Friedensstädte“ werden, Friedensbündnisse 
und Begegnungen, Jugendaustausch u.a.m. aktiv werden, ǀ – die Kreativität der 
Basis bei Bürgerräten für Friedensfragen auf verschiedenen Ebenen und durch 
kleine Gruppen, ǀ – Bildung in Schulen zu Friedensentwicklung und Sozialer Ver-
teidigung, zu gewaltfreier Konfliktlösung und Gewaltfreier Kommunikation, 
UN-Nachhaltigkeitszielen und Menschenrechten, zivile Friedensdienste ... ǀ – de-
mokratische Beteiligung auch gegen Bürokratievorherrschaft und politischem 
Desinteresse an Bürgerbeteiligung … ǀ – deutliche Einübung demokratischer 
Spielregeln und klares Entlarven von deren Bedrohung … 



85 
 

Über die Verfasserin und den Verfasser: 
 
DR. EBERHARD BÜRGER, geboren 1949 in Sömmerda, aufgewachsen in Wei-
mar. 1966-1969: Berufsausbildung mit Abitur als Facharbeiter für Fernmel-
detechnik in Arnstadt/Thüringen. Entscheidung für „Bausoldat“. 1969-1974: 
Studium der Evangelischen Theologie an der Universität in Jena. Seit 1972 
verheiratet mit Barbara Bürger, Pfarrerin i. R. und Trainerin für Gewaltfreie 
Kommunikation. Vier Kinder. – 1974 Vikariat in Erfurt und Forschungsstu-
dium beim Bund Evangelischer Kirchen. 1976 Wissenschaftlicher Assistent 
im Fachbereich Praktische Theologie in Jena bei Professor Dr. Klaus-Peter 
Hertzsch. 1979 Promotion im Fachbereich Kirchengeschichte an der Univer-
sität Jena. Seit 1969: Friedensarbeit im Rahmen des Evangelischen Jungmän-
nerwerkes Thüringen. 1979-1988: Gemeindepfarrer an der Michaelisge-
meinde Zeitz, Evangelische Kirche der Kirchenprovinz Sachsen (KPS). 1988-
1995 Gemeindepfarrer im Pfarrbereich Belgern/Elbe (KPS). 1990: Beitritt 
zum deutschen Zweig des Internationalen Versöhnungsbundes. 1995-2003: 
Als Provinzialpfarrer für missionarischen Gemeindeaufbau Leiter der lan-
deskirchlichen Arbeitsstelle für Kirchliche Dienste (AKD) in Magdeburg 
(KPS). 2003-2012: Gemeindepfarrer im Pfarrbereich Arendsee/Altmark (KPS 
und seit 2009 zusammen mit Thüringen Evangelische Kirche in Mittel-
deutschland, EKM). 2009-2013: Mitarbeit im Vorstand des Versöhnungsbun-
des, davon ab 2011 als stellvertretender Vorsitzender, seit 2012 Mitarbeit au-
ßerdem in der landeskirchlichen und der örtlichen Friedensarbeit. Ab 2012 
Pfarrer i. R. in Magdeburg. 
 
BARBARA BÜRGER, geboren 1951 in Nebra/Unstrut, aufgewachsen in Alten-
roda; 1966 – 1970 Oberschule Roßleben mit Beruf als Rinderzüchterin; 1970 
– 1971 Ausbildung als Gemeindehelferin; 1971 – 1976 Studium der Theolo-
gie in Jena; 1975 Geburt der ersten Tochter; 1976 – 1979 Vikariat und 2. Exa-
men; 1978 Geburt der 2. Tochter; 1979 – 1988 Zeitz, Geburt der 3. und 4. 
Tochter; 1988 – 1995 Gemeindepfarrerin in Gemeinden des Kirchenkreises 
Torgau und Schulpfarrerin; 1995 – 2001; Kreisschulpfarrerin im Kirchen-
kreis Schönebeck/Elbe; 2001 – 2003 Arbeit im Frauenzentrum Domodungu 
in Talca/Chile und in La Paz/Bolivien; 2003 – 2012 Referentin für Kinder- 
und Familienarbeit im Kirchenkreis Stendal; seit 2012 Ruhestand in Magde-
burg; 1991 Beitritt zum Internationalen Versöhnungsbund, Deutscher 
Zweig; Mitarbeit in dessen Vorstand; Ausbildungen als GFK-Trainerin und 
TZI-Diplom; 2013 Gründung einer Versöhnungsbund-Gruppe in Magde-
burg; Mitarbeit in der lokalen und regionalen Friedensarbeit. 
 
 



86 
 

 
 

 
 

D o k u m e n t a t i o n  ǀ  H i r o s h i m a - C a l l 
 

Nein zur „Bombe Satans“* – ohne irgendein Ja 
 

Über die Irrlehre der befristeten Atomwaffenduldung – 
ein Ermutigungsruf an alle Freundinnen und Freunde Jesu 

Zum Hiroshima-Tag – 6. August 2023 
 

Seit dem Verbrechen über Hiroshima am 6. August 1945 hat der Mensch die 
Möglichkeit zur Auslöschung allen Lebens auf der Erde. Gewissenlose Politiker 
investieren endlose Milliardenbeträge, die ihnen nicht gehören, in eine neue 
– ausdrücklich für den verbesserten Einsatz entwickelte – Atomwaffengenera-
tion (nebst Trägersystemen). Die Leiden infolge menschengemachter Klima- 
und Umweltkatastrophen sollen nicht vermindert, sondern noch vergrößert 
werden. Die Hungernden des Planeten, alle Gesellschaften und die noch nicht 
Geborenen werden ihrer Lebensgrundlagen beraubt. Diesen Weg in die Bar-
barei ebnet ein Herrschaftsgefüge, in dem der Wahnsinn zum System gewor-
den ist. Alle Atombomben-Besitzer und -Teilhaber ignorieren die von der Völ-
kergemeinschaft vollzogene Ächtung. Die Alarmglocke der „Weltuhr“ tönt lau-
ter denn je. 
Bischof Franziskus von Rom hat nun endlich erklärt, dass schon Herstellung, 
Besitz oder Bereithaltung der nuklearen Massenmordwaffe moralisch unan-
nehmbar sind (10. November 2017; 24. November 2019). „Die bedingte Zu-
stimmung zum Besitz von Atomwaffen ist ethisch nicht mehr zu rechtfertigen.“ 
(Justitia et Pax [Deutschland], 3. Juli 2019) 
Der Glaubenssinn in der gesamten Ökumene stützt solche Aufklärung. Ohne 
Rücksicht auf die „Herren dieser Welt“ erläuterte besonders klarsichtig bereits 
1982 der „Reformierte Bund“: „Das Bekenntnis unseres Glaubens ist unverein-
bar mit der Entwicklung, Bereitstellung und Anwendung von Massenvernich-
tungswaffen, die den von Gott geliebten und zum Bundespartner erwählten 
Menschen ausrotten und die Schöpfung verwüsten können.“ 
Doch einige national-kirchliche Komplexe, die dem Staat und/oder dem Militär 
eng verbunden sind, haben mit Blick auf das System der nuklearen Massen-
vernichtungstechnologie von „befristeter“ Duldung gesprochen. Ohne Scham 
wird seit mehr als einem halben Jahrhundert diese „Duldung auf kurze Zeit“ 
immer und immer wieder erneuert. Solch eine Verlästerung Jesu ist geeignet, 
das Christentum vor aller Welt dem Gespött preiszugeben. 
 
 
 

 



87 
 

 
 

 
 

Deshalb erinnern wir daran, dass die durch das Evangelium befreiten Men-
schen sich in keiner Weise an der Vorbereitung oder Ermöglichung von Mas-
senmorden beteiligen. Sie enthalten sich in Gesellschaft, Wissenschaft, Indust-
rie, Finanzkomplexen, Militär und Politik jeglicher Mitwirkung an Rechtferti-
gung, Entwicklung, Herstellung, Erprobung, Bewerbung, Verkauf, Beschaffung, 
Stationierung, Wartung und Ausbildungs-, Übungs- oder Kriegseinsätzen von 
Bestandteilen der nuklearen Massenmord-Logistik. Hier sind keine propheti-
schen „Ideale“, sondern Selbstverständlichkeiten angesprochen. Zur Freiheit 
eines Christenmenschen gehört es nicht, an der Ermöglichung oder Durchfüh-
rung von nuklearer Menschenvernichtung mitzuwirken. 
Gott liebt das Leben. Alle, die als Liebhaberinnen und Liebhaber des Lebens 
mit Gott gemeinsame Sache machen, brauchen keine Angst zu haben. Wer der 
„Bombe Satans“* jegliche Dienstbarkeit verweigert, vermehrt die Freude am 
Christsein, lindert die seelische Niedergeschlagenheit vieler Geschwister, be-
zeugt die Gabe der Vernunft und überwindet hohe Mauern der Lüge. In einer 
Welt, die unter dem Aberwitz der Todesgötzen leidet, legen die Widerstehen-
den das Wissen um eine mögliche Schönheit der menschlichen Gattung wieder 
frei. 
 

[* „Bombe Satans“ – Metapher (!) des kath. Atombomben-Gegners 
Georg D. Heidingsfelder, BRD 1958.] 

 
 
 

Quelle ǀ  Internationale Sprachfassungen und alle 
Unterzeichner*innen dieses ökumenischen Hiroshima-Rufes 

auf dem Internet-Portal: https://hiroshimacall.wordpress.com/ 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 



88 
 

Friedensfähig statt kriegstüchtig! 
 

Stellungnahme zur EKD-„Friedensdenkschrift“ ǀ 3. Dezember 2025 
 

Solidarische Kirche im Rheinland 
 
 
„Krieg soll nach Gottes Willen nicht sein!“ 
Nach der Barbarei des 2. Weltkriegs war dies die deutliche Botschaft 
der Kirchen dieser Welt. 
 

80 Jahre nach Ende des zweiten Weltkriegs warten wir, die Soli-
darische Kirche im Rheinland, vergeblich auf solch eindeutige 
Worte der Kirche, die der Kriegslogik von Politik und Militär wi-
dersprechen. Stattdessen veröffentlicht die EKD gerade eine so-
genannte „Friedensdenkschrift“, die diesen Namen nicht ver-
dient. 
Statt die friedenschaffenden Institutionen von UNO und OSZE 
zu stärken, die Analysen christlicher Friedensinitiativen wie „Si-
cherheit neu denken“ und der Friedensforschung (z. B. von Erica 
Chenoweth und Maria Stephan) ernst zu nehmen, folgt die „Frie-
densdenkschrift“ den Argumentationslinien von NATO, EU und 
der Bundesregierung. 
Die Kirche hat damit ihr Wächteramt aufgegeben und sich selbst 
zum Sprachrohr des militärischen Denkens degradiert. 
Und dies in einer Zeit, in der deutsche Rüstungsexporte die 
Kriege in der Ukraine, im Nahen Osten und im Sudan befeuern. 

 

In einer Zeit, in der wir die größte Aufrüstung seit Jahrzehnten erle-
ben, wo Hunderte von Milliarden Euro in die Rüstung fließen, Rüs-
tungskonzerne größte Gewinne einfahren, während gleichzeitig So-
zialausgaben gekürzt werden,  
… in einer Zeit, in der in Europa ein Krieg geführt wird, vor dessen 
Hintergrund die Politik „Kriegstüchtigkeit“ als erstrebenswert er-
klärt,  
… in einer Zeit, in der wieder über „Zwangskriegsdienst“ (Margot 
Käßmann) debattiert wird – in dieser Zeit veröffentlicht die EKD 
eine Schrift, die sich der herrschenden Politik anbiedert. 

Welch ein Skandal, dass die Kirchen in Deutschland, deren 



89 
 

Fundament die biblische Friedensbotschaft ist, der militärischen Ar-
gumentation folgen, wo Menschen gerade von ihnen ein deutliches 
Friedenszeugnis erwarten. 
 

„Und sie werden ihre Schwerter umschmieden zu Pflugscharen 
und ihre Speere zu Winzermessern. 
Kein Volk wird mehr gegen das andere das Schwert erheben, 
und sie werden den Krieg nicht mehr erlernen.“ (Micha 4) 
„Selig sind die, die für den Frieden arbeiten, denn sie werden 
Töchter und Söhne Gottes heißen!“ (Mt 5) 

 

Welch ein Skandal, dass die Kirchen in Deutschland militärische Ge-
walt als „rechtserhaltende Gewalt“ rechtfertigen in einer Zeit, in der 
Krieg als Mittel der Politik ernsthaft diskutiert und vorbereitet wird.  

So sind es wieder einmal Frauen der Kirche, die ihre Stimme er-
heben gegen Hochrüstung und für Diplomatie und zivile Konflikt-
lösungen: 
 

„Wenn ich an diese Kinder denke, an die Kinder in der Ukraine 
und in Russland, in Israel und Gaza, im Kongo, im Jemen, dann 
sind doch Milliardeninvestitionen in Rüstung keine Investition 
in ihre Zukunft! Sie brauchen keine ‚Schnupperpraktika‘ bei der 
Bundeswehr, sondern Friedenserziehung. Ihre Zukunft wird 
nicht gesichert durch Rheinmetall – die Aktie ist seit 2022 um sa-
genhafte 2000 % gestiegen! Ihre Zukunft wird gesichert, wenn 
sie nicht in Armut aufwachsen und Zugang zu Bildung haben! 
Ihre Zukunft wird nicht gesichert durch Atomwaffen. Sie wird 
gesichert durch einen Bann aller Atomwaffen und durch Kon-
zepte für ein friedliches Zusammenleben auf unserem Planeten, 
das die Klimakatastrophe verhindert! Ihre Zukunft braucht 
keine Kriegslogik, sondern Friedenslogik.“ (Margot Käßmann, 
Redebeitrag für die Demonstration „Nie wieder kriegstüchtig!“ 
in Stuttgart am 3.10.2025) 
 

„Der Hass und die Bereitschaft zum Krieg und zur Feindbildpro-
duktion ist tief verwurzelt in der Menschheit, gerade in Zeiten 
großer Krisen und existentieller Ängste.  
Heute aber gilt: Wer die Welt wirklich retten will, diesen kostba-
ren einzigartigen wunderbaren Planeten, der muss den Hass 
und den Krieg gründlich verlernen. Wir haben nur diese eine 



90 
 

Zukunftsoption.“ (Antje Vollmers Vermächtnis einer Pazifistin: 
„Was ich noch zu sagen hätte“, 2023) 

 

Die solidarische Kirche im Rheinland erwartet von den Kirchenlei-
tungen eine deutliche Positionierung gegen die Hochrüstungsspi-
rale – in Richtung sozialer Verteidigung. 
 

„Soziale Verteidigung ist ein Konzept gewaltloser Verteidigung 
bzw. zivilen Widerstands. Ihr Ziel ist nicht der Schutz der Gren-
zen und des Territoriums, sondern sie ist eine Verteidigung der 
Lebensweise und der Institutionen gegen die Absicht eines Geg-
ners, illegitime Herrschaft auszuüben. […] Die Vorbereitung von 
Sozialer Verteidigung – anstelle von der Anhäufung von immer 
mehr Waffen – würde ein internationales Signal setzen, eine 
neue, auf gemeinsamer Sicherheit beruhende Friedensordnung 
aufzubauen.“ (Christine Schweitzer) 

 

− Wer, wenn nicht die Kirche mit ihrem biblischen Fundament 
der Friedensethik, hätte die Pflicht, der militärischen Abschre-
ckungsdoktrin, die nichts als den nächsten Krieg vorbereitet, 
deutlich zu widersprechen? 

− Wo ist die Kirche, die mithilft, die neue, gewaltlose Friedens-
ordnung aufzubauen? 

− Eine Kirche, die den Traum einer Welt, in der Gerechtigkeit und 
Frieden sich küssen, Wirklichkeit werden lässt. 

− Die EKD der „Friedensdenkschrift 2025“ ist diese Kirche nicht. 
− „Aufgabe der Kirche ist es, auf Friedensfähigkeit statt auf 

Kriegstüchtigkeit der Gesellschaft hinzuarbeiten.“ (Initiative 
christlicher Friedensruf) 

 

Solidarische Kirche im Rheinland. 
Köln, am 3.12.2025 – SprecherInnen: Erich Frehse, Bonn ǀ   
Rita Horstmann, Köln ǀ  Monika Nitsch, Düsseldorf 
 
 
Solidarische Kirche im Rheinland ǀ  „Die Solidarische Kirche im Rheinland 
(SoKi) ist eine Gruppe in der Tradition der Bekennenden Kirche, für die 
das Engagement für Gerechtigkeit, Frieden und die Bewahrung der 
Schöpfung wichtig ist.“ – Website: https://solidarischekirche.de/ 



91 
 

„Wider die Kriegstüchtigkeit –  

  Schritte zu Friedensfähigkeit“ 
 

Signal aus der 3. Friedenswerkstatt Bonn 
an die Evangelische Kirche im Rheinland 

(10.01.2026) 
 
 
 

Am 10. Januar fand auf Einladung des Arbeitskreises Frieden der 
Ökumenischen Gruppen und Netze in der Evangelischen Kirche im 
Rheinland (A K F), des Evangelischen Forums Bonn und des Regio-
nalen Dienstes der Vereinten Evangelischen Mission (V E M) die  
3. Friedenswerkstatt statt. 
 
 

1. Wir kommen von Weihnachten her 
 

Die Geburt Jesu Christi ist die Friedenszusage Gottes an unsere ge-
walttätige Welt. Sie ist die entscheidende Zeitenwende für uns 
Christinnen und Christen. Das Kind in der Krippe war wehrlos und 
verletzlich. Das gewaltfreie Leben Jesu Christi für Gottes Schalom 
bis ans Kreuz wirkte gegen die damalige militärisch-imperiale Pax 
Romana. Für uns heute bleibt es Grund und Verheißung, als Kirche 
diesem Jesus mit unserem Zeugnis in Wort und Tat im Einsatz „für 
Gerechtigkeit, Frieden und (die) Bewahrung der Schöpfung, für die 
Achtung der Würde eines jeden Menschen, (für) ein respektvolles 
und gleichberechtigtes Zusammenleben in Vielfalt“ (Art. 1 KO) zu 
folgen. 
 
 

2. Wir nehmen wahr, 
 

dass unter dem Begriff „Zeitenwende“ eine milliardenschwere Auf-
rüstung in Gang gesetzt wird. Kriegstüchtigkeit und militärische 
Stärke ist das neue Paradigma deutscher Außen- und Sicherheitspo-
litik. Sie wird auch gesamtgesellschaftlich im Bildungs- und Ge-
sundheitswesen verfolgt. Die zivilen Instrumente der Konfliktbear-
beitung und Friedensförderung werden massiv abgebaut. Sie wer-



92 
 

den als unrealistisch und unwirksam zur Überwindung der globa-
len Konflikte und von Kriegen verunglimpft. Die innergesellschaft-
lichen wie internationalen Konflikte und Verteilungskämpfe um Ge-
sundheit, soziale Mindeststandards, Energie, Rohstoffe und Wohl-
stand nehmen in erheblichem Maße zu. Dadurch erodiert der gesell-
schaftliche Zusammenhalt, Demokratie gerät weltweit unter Druck. 
Die globalen, nur gemeinsam zu lösenden Probleme wie der Klima-
wandel, die politische Reform der UN, die Wiederherstellung einer 
regelbasierten und völkerrechtskonformen Friedensordnung oder 
Wege hin zu mehr Handelsgerechtigkeit kommen nicht einmal 
mehr in den Blick. Die zerstörerische Rolle des Militärs beim Klima-
wandel wird verschwiegen. 
 
 

3. Wir widersprechen 
 

… einer Sprache, die Feindschaft schürt, politische Gegner dä-
monisiert, Feindbilder verfestigt und so Angst und Unsicherheit 
verbreitet; 

… einem Gut-Böse-Denken, das eigene Anteile an gegenwärti-
gen Konfliktlagen ausblendet, das nach dem Scheitern vergangener 
Militäreinsätze, die bis heute nicht wirklich aufgearbeitet sind, wei-
terhin an rein militärischen „Scheinfriedenslösungen“ festhält; 

… der Umdeutung des Begriffes ‚Nachhaltigkeit‘, wenn Militärs 
und die Lobbyarbeit der Rüstungsindustrie in Nachhaltigkeitsfonds 
drängen und Fonds zu Environment, Social und Governance (ESG-
Fonds) in Atomwaffen anlegen dürfen (siehe „Wirtschaften für das 
Leben“, EKiR 2008, S. 44); 

… mit unseren Geschwistern der United Church of Christ (UCC) 
der Vereinnahmung und Verfälschung des christlichen Glaubens 
für nationalistische, rechtspopulistische und rassistische Ziele in 
den USA wie auch bei uns; 

… der EKD, die in ihrer Friedensdenkschrift „Welt in Unord-
nung – Gerechter Friede im Blick“ (2025) einen Paradigmenwechsel 
vornimmt. Sie unterstützt und legitimiert eine Politik, die vorwie-
gend auf militärische Stärke setzt. Die EKD entwertet das Friedens-
zeugnis der Evangelischen Kirchen in der DDR zu Kriegsdienst- 
und Totalverweigerung und reduziert die Nachfolge des gewaltfrei-



93 
 

en Jesus auf die Frömmigkeit des Einzelnen ohne politische Rele-
vanz. Sie billigt trotz der Ächtung der Atomwaffen die Drohung mit 
Atomwaffen und die nukleare Teilhabe als eine ethisch legitime Ent-
scheidung. 
 

4. Geeignete Schritte zur Friedensfähigkeit sind: 
 

… die konkrete Weiterführung des Friedenswortes der Evange-
lischen Kirche im Rheinland von 2018 auf dem Weg zu einer Kirche 
des Gerechten Friedens, auch im Hören auf die Stimmen der UCC 
und der Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 
(Friedenswort der EKiR 2018, Abs. 2); 

… die Verankerung der Friedensbildung zur Gewaltfreiheit als 
ureigenen kirchlichen Auftrag in der kirchlichen und der schuli-
schen Bildungsarbeit. Die Schulen in kirchlicher Trägerschaft kön-
nen und sollen hier stilbildend sein. (Friedenswort der EKiR 2018, 
Abs. 7.5); 

… als Kirche gesellschaftliche Diskursräume schaffen, in denen 
in wertschätzender Gesprächskultur auch gegensätzliche Meinun-
gen ausgesprochen werden, um Lernprozesse anzustoßen und De-
mokratie gelebt werden kann; 

… die Förderung von Kapazitäten zur Beratung von jungen 
Menschen angesichts der drohenden Wehrpflicht und zur Gewis-
sensbildung; 

… die Wiedereinführung freiwilliger Friedensdienste in der  
EKiR und die finanzielle Ausstattung der Friedensorganisationen 
im Bereich der EKiR; 

… Initiativen wie „Sicherheit neu denken“ als „politische(n) Im-
pulsgeber“ und „Ausdruck gelebter Frömmigkeit“ (Denkschrift 
2025 (14)) mit ihrer Jugendorganisation „peace for future“ inhaltlich 
und finanziell zu unterstützen; 

… sich in Netzwerke einzubringen, die nicht-militärische An-
sätze der Sozialen Verteidigung, gewaltfreier Konfliktbearbeitung 
und Diplomatie verfolgen (Bündnis „Rheinmetall entwaffnen“, 
Church and Peace, IPPNW, ICAN …); 

… im Krieg den Frieden vorbereiten: zivilgesellschaftliche Kon-
takte zur „anderen Seite“ stärken (z. B. Initiative Pskow; Kontakte 
aus der Versöhnungsarbeit mit ehemaligen Zwangsarbeitern, Part-



94 
 

nerschaften in Israel und Palästina, jüdisch-palästinensische Orga-
nisationen wie z. B. Combatants for Peace); 

… Geld und Know-how vorsehen für die öffentliche Sichtbarkeit 
des kirchlichen Friedensauftrages, der Botschaft der Hoffnung und 
Freiheit, ihren Einsatz für Gerechtigkeit in den sozialen Medien. 
 
 

5. Wir fordern unsere Kirche in all ihren Gliederungen auf, 
 

… in Politik und Gesellschaft für eine Friedensbildung schulisch 
und außerschulisch einzutreten, die dem Friedensauftrag des 
Grundgesetzes und der Länderverfassungen entspricht; 

… für das Menschenrecht auf Kriegsdienstverweigerung auch 
gegenüber der Politik einzutreten: Asyl für z. B. Verweigerer aus der 
Ukraine und aus Russland; 

… für das Recht auf Gewissensentscheidung zur Kriegssteuer-
verweigerung einzutreten; 

… sich für den Ausbau und die rechtliche und finanzielle Absi-
cherung freiwilliger Friedensdienste durch die Politik einzusetzen; 

… deutlich öffentlich Stellung zu nehmen gegen die zuneh-
mende Militarisierung der Sprache sowie der internationalen Bezie-
hungen, gegen die Bereicherung zugunsten nationaler wie persönli-
chen Interessen in Politik und Gesellschaft (Rohstoffe, Grund und 
Boden, Rüstungsaktien, Grundwasser …); 

… sich für die Beendigung der weltweit friedensethisch verur-
teilten ‚nuklearen Teilhabe’ durch die BRD (ÖRK 1983 Vancouver) 
einzusetzen und die Politik zu drängen, ihre Verpflichtungen aus 
dem Atomwaffensperrvertrag wahrzunehmen und dem Atomwaf-
fenverbotsvertrag beizutreten; 

… gemeinsam mit Friedensorganisationen gegen die geplante 
Stationierung von neuen Mittelstreckenraketen in Deutschland Stel-
lung zu beziehen, neue Initiativen zur Abrüstung und Rüstungs-
kontrolle zu fordern und – in ökumenischer Verbundenheit – für 
eine multilaterale Weltordnung einzutreten, die die Stimmen des 
‚Südens‘ in Sachen gerechter Frieden angemessen zur Geltung 
bringt. 
 
Bonn, 10. Januar 2026 – für die Friedenswerkstatt: 
Wilfried Drews, Ulrich Frey, Helmut Müller, Reinhard Schmeer.



95 
 

 

 
 

Bergpredigt und Römische Besatzungsmacht 
 
„Einen . . . entlarvenden Sinn hat auch die berühmte Aufforderung, nach 

dem Schlag auf die rechte Wange freiwillig die linke hinzuhalten und den 
Angreifer damit zu provozieren, seine Attacke fortzusetzen. Der Schlag auf 
die rechte Wange kann nur (bei einem Rechtshänder) mit dem Handrü-
cken erfolgen, was als Zeichen der Erniedrigung verstanden wurde. Mit 
dem Handrücken wurden von den Römern untergeordnete Personen, also 
vom paterfamilias Sklaven, Ehefrauen und Kinder und von Repräsentan-
ten der römischen Besatzungsmacht Juden geschlagen. Die Darbietung 

der linken Wange, also die nonverbale Aufforderung, mit der Handfläche 
zuzuschlagen, ist gerade die Zurückweisung der erfolgten Herabsetzung 
und das Bestehen darauf, als gleichwertig behandelt zu werden. Es ist die 
Weigerung, die Herabsetzung hinzunehmen, ein gewaltfreier Protest ge-
gen die Erniedrigung, vergleichbar der Weigerung der Schwarzen Rosa 
Parks, ihren Sitzplatz im Bus einem Weißen zu überlassen. Eindeutig im 

Kontext der Militärmacht Rom zu verorten ist Mt 5, 41: ‚Wenn dich einer 
zwingen will, eine Meile mit ihm zu gehen, dann geh zwei mit ihm!‘ Es 
spielt auf das Recht eines römischen Soldaten an, einen Angehörigen des 
kolonialisierten Volkes zu zwingen, sein Gepäck zu tragen. Das geltende 
Rechtsstatut hat dies aber eindeutig auf eine Meile beschränkt. Die Über-
schreitung dieser Vorschrift hätte dem entsprechenden Soldaten erhebli-

che Schwierigkeiten und Bestrafungen eingebracht. Die freiwillige zweite 
Meile ist also keineswegs eine devote Geste der Unterordnung über das 
geforderte Maß hinaus, sondern eine subversive Strategie gegen die An-
maßung der Besatzungsmacht. Die Gewalt ausübenden Instanzen müssen 
es aushalten, mit ihrer eigenen Gewalttat konfrontiert zu werden. Das ist 
die aussichtsreichere Strategie der Überwindung der Gewalt im Gegensatz 

zur wiederum gewalttätigen Erwiderung. Der Kreislauf der Gewalt wird 
kreativ unterbrochen.“ 
 

(Bruno KERN: „… den Krieg gründlich verlernen“. 
Marburg: Büchner-Verlag [2026], S. 123-124.) 

 

 
 
 
 



96 
 

Wortmeldung aus der 

Ökumenischen Vernetzungsinitiative Casa Comun 
 

zur Diskussion um die 
sogenannte Friedensdenkschrift 

der Evangelischen Kirche in 

Deutschland 
 

22. Januar 20261 
 
 

„Wenn sie sagen: 
‚Friede und Sicherheit‘, 

dann überfällt sie schnell das 
Verderben“ (1. Thess 5, 3) 

 
 
 

Die neue Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in 
Deutschland (EKD) „Welt in Unordnung – Gerechter Frieden im 
Blick“2 erhebt den Anspruch, das Konzept des „gerechten Friedens“ 
ins Zentrum zu stellen. Im Grunde jedoch gibt diese Denkschrift we-
nig zu bedenken. Sie trifft vielmehr eine Entscheidung: In Anbe-
tracht einer ausgemachten „Zeitenwende“, die durch eine prekäre 
globale Sicherheitslage und die Sorge ums eigene Überleben be-
stimmt wird, setzt sie im Einvernehmen mit den Mächtigen der Welt 
und hierzulande auf eine Politik der Aufrüstung und Militarisie-
rung. 

Offensichtlich trauen die Autor*innen der Denkschrift dem 
Christentum wenig zu. Sie geben jede kritische Distanz zu staatli-
cher Politik auf und machen aus ihrer Theologie eine „Hofprophe-
tie“: Nicht Kritik und Einspruch im Namen eines Gottes, der der 
Herrschaft die Aussicht der Befreiung entgegenhält, nicht Umkehr 

 
1 T e x t q u e l l e ǀ https://casa-comun-2022.de/wp-content/uploads/2026/01/Oe 
VI-Wortmeldung-zur-EKD-Friedensdenkschrift-22Januar2026.pdf 
2 https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/denkschrift-welt-in-unordnung-EVA-2025 
.pdf 



97 
 

wird gepredigt, sondern es wird wiederholt, dass dasjenige, was ist, 
was in Sachen Sicherheitspolitik getan wird, im Großen und Ganzen 
doch gut sei. So entsteht der Eindruck, dass man dem gesellschaftli-
chen Relevanzverlust begegnen möchte, indem man sich beeilt, dem 
beizupflichten, was man für eine alternativlose, pragmatische Logik 
hält, für die man gesellschaftlich Zustimmung erhofft: Die Zeiten 
werden härter, also müssen wir aufrüsten und durch Abschreckung 
für mehr Sicherheit sorgen. 

Diese Position fordert uns als ökumenische Basisinitiativen, die 
sich in der Ökumenischen Vernetzungsinitiative Casa Comun (ÖVI)3 zu-
sammengeschlossen haben, zum Widerspruch heraus: Wenn Kir-
chen sich heute entscheiden, Militarisierung und Aufrüstung mit 
den gleichen Argumenten wie die Herrschenden zu legitimieren, 
machen sie sich im Grunde überflüssig. Die prophetische Aufgabe 
der Kirchen muss eine andere sein: nämlich daran festzuhalten, dass 
der Weg, Sicherheit über militärische Lösungen herzustellen, in den 
Abgrund führt und das Überleben der Menschen, aber auch der 
Welt insgesamt massiv gefährden wird. Wenn die EKD nicht mehr 
bereit ist, dieser Botschaft, die sich für uns aus den Grundlagen 
christlichen Glaubens und Bekenntnisses ergibt, die Treue zu halten, 
sondern sich stattdessen an vermeintlichen Plausibilitäten orientie-
ren will, um sich „politikfähig“ zu halten, verfehlt sie ihren Auftrag. 
Vielmehr scheint sich die EKD darin zu gefallen, sich auf eine kri-
senbelastete, von Legitimationskonflikten angegriffene Staatsform 
rückhaltlos zu verpflichten. 

Warum tut sie das? Geht es darum, sich pragmatisch zu zeigen, 
als verantwortungsbewusste Staatsbürger*innen sich dem anzupas-
sen, was die herrschende Meinung zu sein scheint? Im Unterton hört 
man unseres Erachtens das Bemühen, sich von einem Teil des evan-
gelischen Basischristentums abzugrenzen, der sich gerade (auch) für 
das Thema Krieg und Frieden interessiert, den Friedensbewegten. 
Dies geschieht, indem deren zentrale Überzeugungen als nichtig 
und das Gegenteil schlicht als richtig erklärt werden: Aufrüstung 
gilt nicht länger als vermeidbar und riskant, sondern als zur Her-
stellung von Sicherheit unerlässlich, Kriegsdienstverweigerung 
nicht länger als besonderes Zeichen des Bekenntnisses zum Chris-

 
3 https://casa-comun-2022.de/ 



98 
 

tentum. Mit Skepsis wird auf Verhandlungslösungen geblickt, wenn 
sie nicht die gewünschten Maximalergebnisse versprechen. Dabei 
werden christlicher Pazifismus und eine aus christlicher Überzeu-
gung vorgetragene Distanz zu Militär und Aufrüstung weder theo-
logisch widerlegt noch frontal angegriffen. Vielmehr wird ihnen 
eine gewisse Berechtigung zugesprochen – aber nur solange, wie sie 
den Konsens mit den Mächtigen nicht stören. Man kann als 
Christ*in schon Pazifist*in sein oder von Krieg und Militär Abstand 
halten wollen – wenn dies eine persönliche, individuelle Überzeu-
gung ist, die nicht verallgemeinert, nicht mit einem Wahrheitsan-
spruch versehen und aus der keine Kritik an Staat oder Kirche ab-
geleitet wird. Damit wird das Christentum aber zur Privatangele-
genheit erklärt, weil dessen Überzeugungen und Logiken für Politik 
und Gesellschaft letztlich keine Rolle spielen. 

Dagegen halten wir als ökumenische Basischrist*innen fest: Es ist 
einer christlichen Kirche nicht würdig, regierungsamtlich verkün-
dete Dogmen nachzubeten. Kirchliche Positionen sollten Essenz 
und Substanz von Jesus Christus, dem Reich Gottes und seiner Ge-
rechtigkeit bewahren. Ob Mose oder die Prophet*innen im Ersten 
Testament oder Jesus, Paulus und andere im Zweiten Testament – 
sie alle haben sich unter Einsatz ihres Lebens kritisch mit den jeweils 
bestehenden Herrschafts- und Wirtschaftsverhältnissen auseinan-
dergesetzt. Sie haben den Einsatz für soziale Gerechtigkeit, Solida-
rität und Nächstenliebe, Ehrfurcht vor der Schöpfung und Frieden 
als Auftrag Gottes an alle Menschen gesehen. 

Eine überzeugende friedenspolitische Position darf sich nicht 
um die hintergründigen Ursachen der Kriege drücken, sondern 
muss in ihnen die Logiken ökonomischer Interessen, die den Reich-
tum der einen zum Preis des Elends der anderen wahren wollen, 
ebenso aufdecken wie politische Interessen der Absicherung eigener 
Macht und eigenen Wohlstands. Der zu eng geführte (friedens-)po-
litische Diskurs über eine künftig friedenstüchtige(re) Eine Welt 
muss deshalb dringend um die Dimension der ökonomischen Trieb-
federn des Krieges erweitert werden und die systemischen Ursa-
chen gewaltsamer Konflikte vollumfänglich in den Blick nehmen, 
wenn er nicht auf wohlmeinende Appelle beschränkt bleiben soll. 
Nur so kann über tatsächlich trag- und friedensfähige Lösungsmög-
lichkeiten nachgedacht werden. Denn diese Welt ist bekanntlich 



99 
 

nicht erst seit dem Krieg in der Ukraine eine kriegerische. Schon seit 
dem frühkapitalistischen 15. Jahrhundert stellen Grundlogik und 
Wirkmechanismen der herrschenden Weltwirtschaftsordnung mit-
samt den daraus abgeleiteten imperialistischen Ansprüchen keine 
Basis für strukturelle Friedensfähigkeit dar. 

Und diese historisch-strukturelle Unordnung erfährt durch die 
aktuelle „Vielfachkrise“ (v. a. Wettstreit um kritische Rohstoffe) eine 
wesentliche Verschärfung, die insbesondere von westlichen Staaten, 
auch der Bundesrepublik, massiv befeuert wird: durch den alten, 
fossilen und den neuen, „grünen“ Extraktivismus, der Konflikte wie 
im Kongo befeuert, durch ein europäisches Grenzregime, das sich 
um die Menschenrechte, ja um das Leben der Geflüchteten wenig 
schert, durch die europäischen Bemühungen solange wie möglich 
an der Seite der USA weiter weltweite Hegemonie auszuüben und 
die eigenen Interessen durchzusetzen. Unordnung und Unsicher-
heit gehen aber für die EKD in dieser Welt nur von den Anderen 
aus, den Feinden der „offenen Gesellschaft“ und des westlichen Li-
beralismus. 

Damit hat die EKD-Denkschrift der fatalen „Wir-Sie-Logik“, 
dem „Freund-Feind-Denken“ nichts entgegenzusetzen. Es gelingt 
ihr nicht einmal, dies als Wurzel globaler Konflikte zu erkennen und 
zu kritisieren. Als würde nicht immer deutlicher, dass sich die west-
lichen Demokratien zwar weiter lautstark auf die Herrschaft des 
Rechts berufen, aber kein Problem damit haben, es dort auszuset-
zen, wo es politisch opportun scheint – nicht zuletzt an den eigenen 
Außengrenzen, bei Völkerrechtsverletzungen und durch Waffenlie-
ferungen in Krisengebiete. 

Für die EKD scheint eindeutig, dass Frieden nur entsteht, wenn 
der Staat militärisch für Sicherheit sorgt. Dietrich Bonhoeffers Ein-
spruch dagegen war einst mehr als deutlich: 
 

„Wie wird Friede? Durch Investierung internationalen Kapitals 
in den verschiedenen Ländern? d. h. durch die Großbanken, 
durch das Geld? Oder gar durch eine allseitige friedliche Aufrüs-
tung zum Zweck der Sicherstellung des Friedens? Nein, durch 
dieses alles aus dem einen Grunde nicht, weil hier überall Friede 
und Sicherheit verwechselt wird. Es gibt keinen Weg zum Frie-
den auf dem Weg der Sicherheit. Denn Friede muß gewagt wer-



100 
 

den, ist das eine große Wagnis, und läßt sich nie und nimmer 
sichern. Friede ist das Gegenteil von Sicherung. Sicherheiten for-
dern heißt Mißtrauen haben, und dieses Mißtrauen gebiert wie-
derum Krieg.“4 

 
Für die EKD liegt eine solche Einsicht fern: Misstrauen gegenüber 
den anderen Staaten, die nicht unser liberales, westliches Modell re-
präsentieren, scheint ihr mehr als geboten. Was die Ursachen des 
Krieges sind, was Krieg gebiert und was ihn verhindern könnte, 
diese Frage wird gar nicht gestellt. Die Welt ist wie sie ist, in ihr re-
gieren Sachzwänge, die des Marktes wie die der staatlichen Sicher-
heitslogik. Über sie hinaus kann und will die EKD nicht denken. So 
aber verkommt die Vision des gerechten Friedens tendenziell zur 
Rechtfertigung des Status Quo von Krieg und Aufrüstung. 

Damit entfernt sich die EKD nicht nur von ihrer eigenen 70-jäh-
rigen Tradition evangelischer Friedensethik (wie die Heidelberger 
Thesen von 1959, die sog. Ostdenkschrift von 1965 oder die Denk-
schrift „Frieden wahren, fördern und erneuern“ von 1981) und 
bricht mit der Friedenstradition der evangelischen Kirchenleitungen 
in der DDR (siehe die Handreichung „Zum Friedensdienst der Kir-
che“ von 1981), sondern sie entfernt sich auch von der evangelisch-
katholischen sowie der weltweiten Ökumene, wie Erklärungen des 
Ökumenischen Rates der Kirchen (Jamaika 2011, Busan 2013, Karls-
ruhe 2022), jüngste Erklärungen von Papst Leo nebst vielen anderen 
Dokumenten christlicher Weltbünde zeigen. 

Die folgenden drei Punkte möchten wir in besonderer Weise her-
vorheben: 
 
 

1. Die „Logik“ einer kriegerischen Weltwirtschaft 
im real existierenden Kapitalismus 

 
In etlichen der aktuellen gewaltsamen Konflikte und kriegerischen 
Auseinandersetzungen werden kapitalistische (Aneignungs- und 
Inwertsetzungs-)Logiken – vor allem hinsichtlich knapper Ressour-
cen – zunehmend mit militärischen Drohgebärden bis hin zu kriege-

 
4 Dietrich BONHOEFFER: Friedenspredigt in Fanö, 28. August 1934. 



101 
 

rischen Mitteln durchgesetzt. So geht es im Krieg Russlands gegen 
die Ukraine, der de facto zu einem Krieg Russlands gegen etliche 
NATO-Staaten geworden ist, zentral um Rohstoffe wie z. B. die sel-
tenen Erden im Donbass.5 In Anbetracht der zu erwartenden Ver-
schärfungen dieses Wettstreits und der damit einhergehenden 
Rückkehr eines unverhohlenen (Neo-)Imperialismus wird sich die 
Wahrscheinlichkeit gewaltförmiger geoökonomischer Konflikte 
künftig weiter erhöhen (wie in Grönland). 

Den maßgeblichen Konfliktfeldern der globalen Vielfachkrise 
leistet diese Entwicklung weiteren Vorschub: Einerseits stellen die 
gigantische Aufrüstung wie auch die ins Auge gefassten astronomi-
schen Finanzierungen des Wiederaufbaus nach Kriegen (neben Uk-
raine v.a. auch Gaza) für das vorherrschende Wirtschaftsmodell im 
Allgemeinen und alle Unternehmen des militärisch-industriellen 
Komplexes sowie deren Aktionär*innen im Besonderen ein sehr 
profitables Geschäftsmodell dar. Die Zeche für die – trotz Schulden-
bremse (sic!) – schuldenfinanzierte Hochrüstung zahlt dabei vor al-
lem der ärmere Teil der Bevölkerung – vor Ort ebenso wie weltweit: 
Und zwar nicht länger nur im Globalen Süden, sondern immer mehr 
auch in den wohlhabenden „westlichen“ Ländern werden deshalb 
im inneren staatliche Ausgaben für Bildung, Bürgergeld, sozialen 
Wohnungsbau, öffentliche Mobilität, Sozialarbeit mit Jugendlichen 
oder Geflüchteten, Kultur und manches mehr massiv gekürzt. Zu-
dem: Budgets für Entwicklungszusammenarbeit, Welthungerhilfe 
oder das Flüchtlingshilfswerk der Vereinten Nationen werden bis 
zur Unkenntlichkeit zusammengestrichen. Die Bedeutung von Kli-
maschutz und Ressourcenschonung wird zunehmend in den Hin-
tergrund gedrängt. 
 
 

2. Die Militarisierung ist ein Anschlag 

auf Demokratie, Klimagerechtigkeit und Sozialstaat 

 
Die EU steuert mit dem re-arm Europe-Programm auf Kriegswirt-
schaft, die NATO hatte sich – mit Ausnahme Spaniens – bereits vor-
her darauf festgelegt. Willkürlich begründete „regime changes“ wie 

 
5 https://www.bundestag.de/resource/blob/979936/3fb61813be6833a3b4278acda8 
1adefb/WD-5-076-23-pdf.pdf 



102 
 

aktuell in Venezuela, außergerichtliche Tötungen, fossilistisch-kapi-
talistische Aneignungen durch die derzeit noch unipolar herr-
schende Weltmacht USA machen die Gesamtlage zunehmend ex-
plosiv. Kriege können aber verhindert werden, wenn wirtschaftliche 
Interessen und Begehrlichkeiten nicht mit gewalttätiger Priorität 
verfolgt werden, der politische Wille zu Friedenslogik, industrieller 
Abrüstung und internationaler Zusammenarbeit vorhanden ist so-
wie kluge und vorausschauende Diplomatie gepflegt wird. Das gilt 
auch für den Krieg Russlands gegen die Ukraine oder den Krieg Is-
raels gegen Gaza.6 

Rüstung tötet auch ohne Krieg, wie Dorothee Sölle feststellte. 
Aufrüstung verschärft gesellschaftliche und internationale Konflikt-
potenziale und leistet einer weiteren Militarisierung des Denkens 
und der politischen Agenda Vorschub. Seit Jahren sehen wir eine 
zunehmende Verengung der öffentlichen politischen Debatte. So 
kommen kapitalismuskritische und/oder pazifistische Stimmen 
selbst in den öffentlich-rechtlichen Medien kaum noch zu Wort. Die 
Folge wird eine fortschreitende autoritäre Entwicklung sein.7 
 
 

3. „Der Gerechtigkeit Frucht wird Friede sein“ (Jesaja 32,17) 

 
Nicht der „Kampf gegen Armut“, sondern der unbedingte Einsatz 
für Gerechtigkeit und Menschenwürde bilden die wirtschaftsethi-
sche Grundlage und Zielsetzung der Bibel. „Wenn ihr auf den 
HERRN, euren Gott, hört und alle seine Weisungen befolgt, die ich 
euch verkünde, wird es jedoch überhaupt keine Armen unter euch 
geben.“ (5. Mose 15, 4+5) und „Gerechtigkeit muss euer oberstes Ziel 
sein. Dann werdet ihr für immer in dem Land leben können, das der 
HERR, euer Gott, euch geben wird.“ (5. Mose 16, 20). 

Die Abkehr von der „Herrschaft des Marktes“ als „ein globales, 
vom Mammon bestimmtes System, das durch endlose Ausbeutung 
allein das grenzenlose Wachstum des Reichtums der Reichen und 
Mächtigen schützt“ (Ökumenischer Rat der Kirchen, Vollversamm-
lung in Busan/Südkorea 2013) ist Voraussetzung für die Verwirkli-

 
6 Ausführliche Belege in: Fabian SCHEIDLER, Friedenstüchtig, Wien 2025, S. 19-65. 
7 https://www.mvfp.de/nachricht/artikel/rangliste-der-pressefreiheit-2025-wirtsc 
haftlicher-druck-schwaecht-pressefreiheit-weltweit 



103 
 

chung eines gerechten Friedens innerhalb planetarischer Leitplan-
ken. Wie schon im Blick auf das Thema Eigentum und Geld stellt 
sich die deutsche evangelische Kirche angesichts der regierungs-
amtlich ausgerufenen „Zeitenwende“ hingegen nun auch im Blick 
auf das Thema Sicherheit der Mahnung Jesu „Ihr könnt nicht Gott 
dienen und dem Mammon“ (Matthäus 6, 24) entgegen. 

Es ist unredlich, der Gewaltlogik zu dienen und mit der Frie-
denslogik nur dann zu liebäugeln, wenn sie einem nicht zu viel Kri-
tik einbringt. Denn die militärische Logik kennt letztlich nur Wege 
in den Krieg hinein, aber nicht aus ihm heraus. Immer wieder zeigt 
sich, dass auch sogenannte „rechtserhaltende“ Gegengewalt Kon-
flikte verschärft, vertieft und verlängert, anstatt sie in Richtung eines 
Auswegs zu öffnen und zu befrieden. Die EKD ist offensichtlich so 
sehr in das Gefüge von Staat und Kapital eingebunden, dass sie die 
biblische Botschaft von Gerechtigkeit und Frieden dem Mitschwim-
men im Mainstream opfert (und sich dabei sogar noch in den „geist-
lichen Operationsplan Deutschland“ einspannen lässt). Wir spre-
chen diesbezüglich seit langem von der „babylonischen Gefangen-
schaft“ vieler Kirchen. 

Das zeigt sich in der weitestgehenden substanziellen Verabschie-
dung vom Leitbild des Gerechten Friedens. Zwar wird das Konzept 
in der EKD-Denkschrift noch mitgeschleppt, aber de facto inhaltlich 
entkernt. Stattdessen sehen wir eine Anbiederung an den „Münze-
Macht-Militär-Komplex“ bzw. die „westliche, freiheitlich-demokra-
tische Ordnung“, die sich in eine Sackgasse manövriert hat, aus der 
es mit den Denkweisen dieser Ordnung keinen wünschenswerten 
Ausweg mehr gibt. Dies führt zu theologischen Fehlannahmen und 
spiegelt sich in bedenklicher Reproduktion von NATO-Weltan-
schauungen. Was viele ahnen, dass es so nicht weitergehen kann 
wie bisher, wird verdrängt durch den Hinweis auf äußere Feinde: 
Es liegt an denen, dass wir aufrüsten müssen. 

Statt eines hofprophetischen Heilsglaubens an Aufrüstung sowie 
der Annahme der Alternativlosigkeit des Militärischen in einer „un-
erlösten Welt“ braucht es unbedingt eine Rückbesinnung auf das 
kritische Potenzial des biblischen Friedenszeugnisses. Jesus hat 
auch nicht gewartet, bis das römische Weltreich nicht mehr von ei-
nem eroberungswütigen Siegfrieden geprägt war: Er hat dem Geist 
Gottes hier und jetzt Raum verschafft, und zwar unbedingt heilend 



104 
 

und rettend, re-integrierend und neu ausrichtend. Daran gilt es fest-
zuhalten! 
 

In dieser Situation ermutigen wir Christ*innen deshalb Orte zu 
schaffen, die der Logik der Autoritarisierung und Kriegstüchtigkeit 
widersprechen. An diesen Orten wollen wir gemeinsam die Würde 
des Menschen ins Zentrum unseres Handelns stellen, so dass wir 
den aufrechten Gang üben können, indem wir möglichst konkret: 
 

− Solidarität mit den Unterprivilegierten leben, 
− Geflüchtete unterstützen und Kirchenasyl gewähren, 
− das Bewusstsein der relativen Autonomie in Kirchen-

gemeinden fördern und im Zeichen dessen z. B. dem 
Militär den Zutritt sowie die orchestrierte Zusammenarbeit 
(z. B. keine Ehrenbegräbnisse o. ä. abhalten) verweigern; 

− eine Praxis der Nicht-Unterwerfung entwickeln und Orte des 
Ungehorsams gegen die Kriegslogik stiften. 

 
 
 
Zur Ökumenischen Vernetzungsinitiative Casa Comun ǀ  „Unser im Novem-
ber 2019 auf Initiative von Repräsentant*innen von Kairos Europa, Pax 
Christi und Pro Ökumene konstituiertes Bündnis basisökumenischer 
Gruppen, Organisationen und Netze aus dem gesamten Bundesgebiet 
betrachtet[e] die 11. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der 
Kirchen in Karlsruhe 2022 als eine ausgezeichnete Gelegenheit, die Pri-
oritäten des konziliaren Prozesses gegenseitiger Verpflichtung auf Ge-
rechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung, der 1983 vom ÖRK 
auf den Weg gebracht worden war, wieder stärker in den Blickpunkt 
von – vor allem kirchlicher – Öffentlichkeit wie sozialen Bewegungen 
zu rücken.“ (https://www.casa-comun-2022.de/wer-wir-sind-was-wir-
wollen/) – Kontakt: info@casa-comun-2022.de 



105 
 

 
 
 
 

Publizistische Widerworte  
 
 
 
 
 



106 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 
 
 
 



107 
 

Positionspapier der Evangelischen Kirche: 

Grünes Licht für Kriegstüchtigkeit 
 

(Nachdenkseiten, 14.11.2025)1 
 

Von Marcus Klöckner 
 
 

Unter dem Titel Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evan-
gelische Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen2 hat die Evan-
gelische Kirche in Deutschland (EKD) ein Positionspapier veröffent-
licht. Der Medienmainstream applaudiert – verständlich. Die Schrift 
wirkt, als käme sie direkt aus dem Bundestag. Grundsätzlich ist die 
evangelische Kirche, so wie die Politik, selbstverständlich für Frie-
den, aber … Mit frommen Worten und theologischer Raffinesse po-
sitioniert sie sich aber auf eine Weise, dass sie der vorherrschenden 
Konfrontations- und Aufrüstungspolitik als Steigbügelhalter dient. 
E i n  K o m m e n t a r. 

 
 
 
Sieben Mal kommt in dem rund 150 Seiten umfassenden Positions-
papier der Name Jesus vor.* Das ist bemerkenswert wenig. Fast 
wirkt es so, als wolle jene Kirche, die sich in ihrem Christentum doch 
auf Jesus zu stützen hat wie keine andere, sich in einer gewissen – 
formulieren wir es höflich – Zurückhaltung üben. Wer sich das ge-
rade von der Evangelischen Kirche veröffentlichte Positionspapier 
anschaut, versteht schnell, warum das so ist. Wie kann eine Kirche 
den Weg des Friedens mit Jesus gehen, wenn sie gleichzeitig dem 
größten Aufrüstungsprogramm in der Geschichte der Bundesre-
publik nicht im Weg stehen will? Wie kann eine Kirche eine an Jesus 
orientierte Friedenshaltung darlegen, wenn sie sogar dem politi-
schen Großvorhaben „Kriegstüchtigkeit“3 mit atemberaubender Ge-
dankenakrobatik ihren Segen erteilen will?  

 
1 Textdarbietung hier nach: /www.nachdenkseiten.de/?p=142050; mit freundli-
cher Erlaubnis des Verfassers. 
2 https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/denkschrift-welt-in-unordnung-EVA-2025 
.pdf 
3 https://www.nachdenkseiten.de/?p=127039 



108 
 

Man muss nicht einmal die Bibel gut kennen, um zu verstehen: 
Das würde sehr schwierig werden. Doch damit keine Missverständ-
nisse entstehen: Auch ein solches Unterfangen wäre dieser Evange-
lischen Kirche zuzutrauen. Ob auf den rund 150 Seiten nur sieben-
mal der Name Jesus auftaucht oder tausendmal: Am Ende stünde – 
„Überraschung“! – dort zu lesen, was auch nun da steht. Denn eines 
ist klar: Diese Kirche will sich nicht gegen die vorherrschende Poli-
tik stellen. Diese Kirche will das tun, was längst als „gute“ alte Kir-
chentradition bezeichnet werden darf: Der Politik zur Seite stehen – 
auf eine furchtbar scheinfromme Weise. 

Da erdreistet sich diese Kirche tatsächlich, auf das Jesu-Gebot 
der Feindes- und Nächstenliebe einzugehen und davon zu spre-
chen, dass genau dieses Gebot ihr „ethisches Leitbild“ sei, während 
sie ein lautes, eindeutiges „Waffen nieder!“ im Hinblick auf den 
Krieg in der Ukraine nicht über ihre Lippen bekommt. Da gebraucht 
diese Kirche sagenhafte 22 Mal den Begriff „Wehrpflicht“, aber sie 
erhebt kein einziges Mal ihre Stimme gegen die teils brutalen 
Zwangsrekrutierungen in der Ukraine, die in unzähligen Videos 
festgehalten wurden. Und es wird noch „besser“: Nicht einmal „prä-
ventive“ Militärschläge verurteilen die „Repräsentanten“ Gottes: 
 

Wenn friedliche Mittel der Konfliktbearbeitung ausgeschöpft sind und 
bewaffnete Gegenwehr die einzig verbleibende Möglichkeit zur Abwehr 
einer existenziellen Bedrohung darstellt, kann aus ethischer wie völker-
rechtlicher Perspektive eine präventive militärische Reaktion gerecht-
fertigt sein. 

 
Besser hätte es kein NATO-Vertreter formulieren können. So geht es 
weiter, Zeile um Zeile. Frieden? Ja! Selbstverständlich! Gewiss! Im-
mer! Aber! 

So wird das nichts mit einer kirchlichen Friedensposition, die 
diesen Namen verdient. Was diese Kirche hier abliefert, ist ein Eier-
tanz, der nun mal aufgeführt werden muss, wenn der fromme 
Schein nicht verloren gehen darf und der Politik zugleich die Stange 
zu halten ist. 
 

Insofern Kriegstüchtigkeit auf die Bereitschaft zielt, die eigenen Werte 
auch unter Androhung und im äußersten Fall unter Einsatz ethisch 



109 
 

verantworteter Gewalt zu verteidigen, nimmt dieser Terminus ein An-
liegen auf, das mit der hier entwickelten Position vereinbar ist. 

 
Eine Kirche, die sich wahrlich für Frieden einsetzen will, würde der 
Politik bei dem Begriff kriegstüchtig mit ihrem nackten Hintern ins 
Gesicht springen. Sie würde „Zeter und Mordio!“ schreien und nicht 
nur zaghaft davon sprechen, dass der Begriff nur mit „äußerster Zu-
rückhaltung“ gebraucht werden solle. 

„Die Kirche ist“, so heißt es weiter in dem Positionspapier, 
„keine politische Entscheidungsinstanz, aber sie begleitet das öffent-
liche Ringen um Orientierung mit theologischer Stimme“. 

Was in diesem Positionspapier von der Evangelischen Kirche ge-
liefert wird, hat mit einem „öffentlichen Ringen um Orientierung 
mit theologischer Stimme“ nichts zu tun. Es ist die verdeckte und 
zugleich doch offene Parteinahme für eine Politik, die unter dem 
Einsatz von Halbwahrheiten, Lügen, Auslassungen, Manipulation 
und massiver Propaganda Feindbildaufbau betreibt. 

Dass einer solchen Kirche der Medienmainstream applaudiert, 
war zu erwarten. 

„Die evangelische Kirche“, so kommentiert die FAZ4, „bricht mit 
ihrem Pazifismus. Sie bejaht nunmehr Gewalt gegen Aggressoren, 
um die Demokratie zu schützen und Frieden wiederherzustellen. 
Das war bitter nötig.“ 

Eine Kirche, die in friedenspolitischen Positionen von der FAZ 
unterstützt wird? Also einer Zeitung, die kommentierte: „Es gibt 
kein Recht auf Fahnenflucht“.5 

Diese Kirche ist längst in jenem Abgrund gelandet, über dem sie 
zu thronen vorgibt. Diese Kirche spricht von einem „russischen An-
griffskrieg“, während sie den Begriff Stellvertreterkrieg6 unausge-
sprochen lässt. Diese Kirche will keine „politische Entscheidungs-

 
4 https://www.faz.net/aktuell/politik/inland/die-ekd-und-der-pazifismus-ein-ric 
htiger-bruch-110773859.html?utm_term=Autofeed&campID=SCL-EAu25000026 
83&utm_medium=Social&utm_source=Twitter#Echobox=1762852306 
5 https://www.faz.net/aktuell/politik/ukraine-krieg-es-gibt-kein-recht-auf-fahne 
nflucht-19400836.html 
6 https://www.focus.de/politik/ausland/ukraine-krise/interview-mit-michel-wys 
s-es-ist-der-erste-stellevertreter-krieg-zwischen-russland-und-der-nato-in-europ 
a_id_94392173.html 



110 
 

instanz“ sein, aber spielt durch ihre Ignoranz und ihre Einseitigkeit 
den politischen Entscheidungsinstanzen die Bälle zu. Wo das Wort 
Gottes sich entfalten sollte, entfalten sich lauwarme, gefällige, herr-
schaftsnahe Positionen. Hätte Jesus das gewollt?  
 
 
 
Über den Verfasser ǀ Marcus Klöckner, Journalist und Spiegel-Beststeller-
autor. Zuletzt erschien von ihm: „Kriegstüchtig – Deutschlands Mobil-
machung an der Heimatfront“ (2025). 
 
 

_____ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
* Marcus Klöckner schreibt, dass der Name „Jesus“ in der 150-seitigen EKD-
Denkschrift insgesamt nur sieben Mal vorkommt (→ S. 107). Zu ergänzen wäre 
bei dieser ersten Wortstatistik, dass zusätzlich die Form „Jesu“ elfmal und der 
Titel „Christus“ neunmal vorkommen. pb 



111 
 

Kanonen oder Butter? 
 

Halbherzige Annäherung der EKD-Friedensdenkschrift 
an einen Zielkonflikt 

(24.11.2025)1 

 
Von Franz Segbers 

 
 
 
Die neue Friedensdenkschrift der EKD nimmt sich vor, Orientie-
rung in einer Welt zu bieten, die in Unordnung geraten ist. Sie hat 
zahlreiche und kontroverse Reaktionen ausgelöst. Doch es gibt ein 
Thema, das nicht nur in der breiten Debatte über die Denkschrift 
ausgespart wird. Es gibt einen Elefanten im Debattenraum, den 
auch die neue Friedendenkschrift nur vage wahrnimmt: Wer zahlt 
die immens hohen Rüstungsausgaben?  

Dass die Denkschrift nach den finanziellen Folgen der Aufrüs-
tung fragt, ist anerkennenswert. Doch wie sie es tut, ist völlig unzu-
reichend. So sagt sie zwar in Ziffer 81, dass es „einer differenzierten 
Debatte darüber, an welchen Stellen Einsparungen vertretbar sind, 
und zwingend auch, welche Umverteilungsmaßnahmen notwendig 
sind“, bedarf. Denn es könne zu Zielkonflikten mit andern Hand-
lungsfeldern kommen, wenn „finanzielle Mittel verstärkt in Rüs-
tung und Verteidigung fließen“. Sie betont, dass gerade aus der Per-
spektive des Gerechten Friedens festzuhalten ist, „dass soziale Ge-
rechtigkeit nicht gegen Sicherheit und Freiheit ausgespielt werden 
darf.“ Doch die daraus folgenden Forderung bleiben unbestimmt: 
„Dazu gehört auch, dass auf der Einnahmeseite Veränderungen dis-
kutiert werden, nicht zuletzt durch unterschiedliche Maßnahmen 
im Bereich der Steuergerechtigkeit.“ Die Frage ist nicht, welche Ver-
änderungen zu diskutiert wären, sondern welche konkreten Maß-
nahmen nach dem Kriterium der Steuergerechtigkeit unumgänglich 

 
1 Eine gekürzte Fassung dieses Textes wurde zuerst abgedruckt unter dem Titel: 
Kanonen oder Butter? Die Aufrüstung Deutschlands droht vor allem die ärmeren 
Menschen zu belasten. Auch die EKD-Friedensdenkschrift bleibt hier zu vage, in: 
zeitzeichen – Evangelische Kommentare zu Religion und Gesellschaft, 24.11.2025. 
https://zeitzeichen.net/node/12160  



112 
 

sind, wenn der Sozialstaat und andere staatliche Aufgaben finan-
ziert werden solle? Welche Folgen ergeben sich durch die enorm ho-
hen Rüstungsausgaben für die Aufgaben der Diakonie im Rahmen 
des Sozialstaates oder für „Brot für die Welt“? 
 
 

Militärische Zeitenwende 

 
Kaum hatte der damalige Bundeskanzler Olaf Scholz am 27. Februar 
2022 die militärische Zeitenwende ausgerufen und der Bundestag 
ein Sondervermögen in der Höhe von einhundert Milliarden Euro 
beschlossen, meldeten sich Ökonomen wie Clemens Fuest, Präsi-
dent des Münchener Wirtschaftsforschungsinstituts ifo, zu Wort: 
„Kanonen und Butter – das wäre schön, wenn das ginge. Aber das 
ist Schlaraffenland. Das geht nicht. Sondern Kanonen ohne Butter.“ 
Der damalige Bundesfinanzminister Christian Lindner unterstützte 
Fuest und forderte umgehend ein mehrjähriges Moratorium bei 
Renten und Sozialausgaben. Es gibt also einen Zielkonflikt. Damit 
war der Ton gesetzt, dass der Sozialstaat angesichts der Rüstungs-
ausgaben zurücktreten müsse. Man könne nicht beides – Kanonen 
und Butter. 

Der NATO-Gipfel hat im Juni 2025 beschlossen, dass die NATO-
Staaten bis 2035 jährlich fünf Prozent ihres Bruttoinlandsprodukts 
für militärische Zwecke aufbringen sollen. Diese fünf Prozent wir-
ken zunächst nicht beunruhigend. Der Bundeshaushalt 2025 beträgt 
503 Mrd. Euro. Der nach dem Bereich „Arbeit und Soziales“ größte 
Einzelhaushalt ist der für die Ausgaben des Militärs mit rund 62 
Mrd. Euro. Doch dies ist nur die halbe Auskunft. Denn tatsächlich 
kommen weitere Ausgaben hinzu, die in anderen Einzelplänen des 
Haushaltes versteckt sind. Die Gesamtheit aller Ausgaben für das 
Militär nach den sogenannten NATO-Kriterien sind 62 Mrd. (im Ver-
teidigungsetat), 7 Milliarden in anderen Einzelplänen und die Aus-
gaben des Sondervermögens im Jahr 2025 in der Höhe von 24 Mrd.. 
Die Militärausgaben betragen demnach insgesamt rund 93 Milliar-
den Euro. Das entspricht ca.19 Prozent des Bundeshaushalts. Die 
Ministerien für Bildung, Gesundheit, Entwicklung, Wirtschaft und 
Klima, Wohnen und Auswärtiges erhielten zusammen über 13 Mil-
liarden weniger als das Militär. 



113 
 

Fünf Prozent der Wirtschaftsleistung bedeuten insgesamt etwa 
240 Mrd. Euro für den Militäretat bei einem geplanten Gesamthaus-
halt von 574 Mrd. Euro im Jahr 2029. Wenn fast 43 Prozent des Bun-
deshaushalts für den Militäretat ausgegeben werden, sind Sozial-
kürzungen zwingend, und nicht nur in diesem Etat.  
 
 

Fiskalische Zeitenwende 

 
Der militärischen Zeitenwende folgte am 28. März 2025 eine fiskal-
politische Zeitenwende, bei der noch vor Regierungsübernahme 
von SPD und CDU das Grundgesetz verändert wurde, um die Mili-
tärausgaben über einem Prozent des Bundeshaushalt unbegrenzt 
über eine Kreditaufnahme finanzieren zu können. Zusätzlich wurde 
eine Kreditaufnahme für ein Sondervermögen Infrastruktur in der 
Höhe von 500 Mrd. beschlossen. Der jetzige Bundeshaushalt weist 
eine Finanzierungslücke in der Höhe von 30 Mrd. aus. Die Finanz-
planungen der Bundesregierung geht für die Jahre 2027 bis 2029 von 
rund 172 Milliarden Euro trotz geplanter Rekordschulden aus. 

Die Bundesregierung verfolgte lange wenigstens in der Rhetorik 
den Plan, Einsparungen beim Bürgergeld würde die Kosten der 
Aufrüstung schon gegenfinanzieren. So ging der jetzige Kanzler-
amtsminister Thorsten Frei noch vor der Wahl im November 2024 
von einer Einsparsumme in der Höhe von 30 Mrd. beim Bürgergeld 
aus, der CDU- Generalsekretär Carsten Linnemann erwartete Ein-
sparungen im zweistelligen Bereich, und Bundeskanzler Friedrich 
Merz hoffte, sich im September 2025 noch, mindestens fünf Mrd. 
einsparen zu können. Als der Gesetzentwurf für die „Neue Grund-
sicherung“ vorgelegt wurde, sprach die Sozialministerin Bärbel Bas 
davon aus, dass „nennenswerte Einsparungen“ nicht zu erwarten 
seien. So sollen 2026 lediglich 86 Mio. Euro der Gesamtkosten von 
52 Mrd. Euro eingespart werden.  
 
 

Sozialpolitische Zeitenwende: Epochenbruch mit dem Sozialstaat 

 
Auf die fiskalpolitische Zeitenwende mit der Reform der Schulden-
bremse folgt eine sozialpolitische Zeitenwende, die Bundeskanzler 



114 
 

Friedrich Merz im „Herbst der Reformen“ als Epochenbruch ange-
kündigt hat: „Wir können uns das System nicht mehr leisten. Wir 
leben über unsere Verhältnisse.“ Es war immer schon liberale 
Grundüberzeugung, dass die Menschen über ihre Verhältnisse le-
ben würden und deshalb der Gürtel enger zu schnallen sei. Die neu-
este Version dieser Doktrin lautet, dass die Sozialausgaben gekürzt 
werden sollten, um im Rüstungswettlauf gegen Putin bestehen zu 
können. 

Beim angekündigten sozialpolitischen Epochenbruch geht es 
nicht um minimale Korrekturen. Gegenwärtig erarbeiten Kommis-
sionen Vorschläge für eine Reform der Pflege-, der Kranken- und 
der Rentenversicherung. Doch wenn der Wirtschaftsminister an-
kündigt, dass die Rente nicht mehr ausreichen werde zum Leben, 
wenn die Zahnbehandlung mit noch höherem Eigenanteil bezahlt, 
die Pflegestufe 1 abgeschafft und die Zuzahlung von Medikamenten 
erhöht werden soll, Rentenkürzungen im Gespräch sind oder die 
Rente mit 70 oder 72 Jahren ins Gespräch gebracht wird, dann zeich-
net sich ein sozialstaatlicher Epochenwechsel ab. Verteidigungsmi-
nister Pistorius hat eine klare Prioritätensetzung: „Mit Sozialleistun-
gen lässt sich kein Land verteidigen.“ Anders gesagt: Kanonen statt 
Butter! 

Auch der Etat für Entwicklungshilfe wird um fast eine Mrd. Euro 
abgesenkt und die humanitäre Nothilfe nahezu halbiert. Der Etat 
wird um rund 910 Mio. Euro. Gekürzt. Die Präsidentin von „Brot für 
die Welt“ Dagmar Pruin warnte in drastischen Worten bei der Vor-
stellung des aktuellen Jahresberichts: „Diese erneuten Kürzungen 
bei der internationalen Zusammenarbeit sind vollkommen falsch 
und müssen zurückgenommen werden. Sie gefährden Millionen 
Menschenleben.“ Nach dem Verständnis des Gerechten Friedens 
gehören Frieden, Entwicklung und Sicherheit zusammen. Doch Si-
cherheit wird mittlerweile nur noch militärisch definiert. So über-
steigen die Militärausgaben die Ausgaben für Entwicklung um den 
Faktor 12. 

Die Friedensdenkschrift spricht zwar an, dass „eine Erhöhung 
der Verteidigungsausgaben mit erheblichen sozialen und gesell-
schaftlichen Herausforderungen einhergehen“ (Ziff. 81) und dies 
„zu Konkurrenzen mit anderen politischen Handlungsfeldern füh-
ren“ könnte (Ziff. 81). Doch diese vage Formulierung im Konjunktiv 



115 
 

wird der dramatischen Dimension in keiner Weise auch nur annä-
hernd gerecht, wenn 43 Prozent eines Bundeshaushalts für das Mi-
litär ausgegeben werden soll. Zu diesen Ausgaben müssen auch die 
Zinsen gezählt werden, die durch die schuldenbasierte Aufrüstung 
zu zahlen sind. Es werden Zinszahlungen im Jahr 2029 in der Höhe 
von 67 Mrd. Euro zusätzlich zu erwarten sein, die aus dem Kern-
haushalt und somit über Steuern zu zahlen entrichten sind. Es kann 
aber davon ausgegangen werden, dass allein 811 Milliarden Euro 
für Tilgung und Zinsen auf das Sondervermögen für die Infrastruk-
tur in der Höhe von 500 Milliarden Euro entfallen. Der Bundesrech-
nungshof befürchtet daher das Entstehen einer Schuldenspirale, die 
den finanzpolitischen Spielraum immer mehr einengt: „In der mitt-
leren Frist wird so ein Bundeshaushalt entstehen, in dem ein ganz 
erheblicher Anteil für Zinslasten gebunden ist.“ 

Die Denkschrift geht der ethischen Bewertung aus dem Weg, wie 
sich Kürzungen im Sozialstaat und in der Entwicklungshilfe legiti-
mieren lassen. Wenn aus der Perspektive des Gerechten Friedens so-
ziale Gerechtigkeit nicht gegen Sicherheit und Freiheit ausgespielt 
werden darf, dann sind Kürzungen bei sozialstaatlichen Aufgaben 
sowie in der Entwicklungshilfe legitimierungspflichtig. 
 
 

Kosten des Sozialstaats 

 
Warum gilt der Sozialstaat mit seinen Leistungen für die Rente, im 
Gesundheitswesen oder der sozialen Sicherung überhaupt als mög-
liche Ressource, um Haushaltsdefizite zu schließen? Im Sozialstaat 
sind die Bürgerinnen und Bürger nicht Bittsteller, sondern Inhaber 
von sozialen Rechten. Das Soziale im Staat ist ein verfassungsrecht-
lich abgesichertes prioritäres Staatsziel. Der Sozialstaat ist deshalb 
nicht von der Haushaltslage abhängig. Somit können auch soziale 
Rechte der Bürgerinnen und Bürger nicht im Sinne einer Konkur-
renz von „Kanonen statt Butter“ ausgehebelt werden. Ein Staat, der 
es nicht schafft, die sozialen Rechte seiner Bürger zu garantieren, 
versagt politisch und wird dem Verfassungsauftrag nicht gerecht. 

Die Denkschrift will eine Diskussion über die Einnahmeseite 
und über Maßnahmen im Bereich der Steuergerechtigkeit anregen. 
Doch diese Anregung trifft auf die klare Absage von Steuererhö-



116 
 

hungen seitens der Bundesregierung. Bundeskanzler Merz hat zu-
dem eine Wiedereinführung der Vermögenssteuer mit dem Argu-
ment ausgeschlossen, sie sei verfassungswidrig.  

Welche konkreten Formen die Steuern annehmen sollen, steht im 
Zentrum scharfer gesellschaftlicher und politischer Auseinanderset-
zungen. Zwar wird die Forderung nach „gerechten Steuern“ allent-
halben erhoben, doch was meint das genau? Wann sind Steuern, 
wann ist welche Steuerart und in welcher Höhe gerecht oder unge-
recht? Steuern sind keine nur finanztechnische Angelegenheit, son-
dern eine der wohl wichtigsten politischen und ethischen Fragen. 
Denn das Steuersystem gibt die Antwort auf das Grundprinzip der 
Gerechtigkeitsfrage: Was schulden Menschen einander? Steuern ent-
scheiden ganz wesentlich darüber, wie gerecht eine Gesellschaft ist. 
Umstritten ist deshalb: Wer soll wieviel und welche Steuern zahlen?  

Durch die Steuerpolitik, die seit Jahrzehnten Vermögende und 
Kapital gegenüber Arbeit privilegiert hat, wurde der Steuerstaat zu 
einem Schuldenstaat, der für seine Aufgaben nicht mehr genug 
Steuermittel erzielen kann. Deshalb muss er einen Teil seiner Auf-
gaben durch Kreditaufnahmen statt durch Steuern bestreiten. Zuge-
spitzt gesagt: Der Staat verschuldet sich bei den Vermögenden, die 
er zuvor steuerlich entlastet hat und die ihrerseits ihren Finanz- oder 
Vermögensüberschuss über Kredite an den Staat vergrößern kön-
nen. Damit entsteht für diejenigen, die der Staat steuerlich entlastet 
hat, Überschusskapital, das rentable Anlagemöglichkeiten beim 
Staat findet. 

Wenn der Staat auf die vorhandenen ökonomischen Möglichkei-
ten, seine Einnahmen zu erhöhen, verzichtet, beschneidet er „emp-
findlich das staatliche Potential sozialer Korrekturmöglichkeiten“, 
so der Bundesverfassungsrichter Ernst-Wolfgang Böckenförde in 
seinem Minderheitenvotum zur Entscheidung des Bundesverfas-
sungsgerichts über die Vermögenssteuer. Die Folge: „Der Staat kann 
die Leistungsfähigkeit, die in der Innehabung großer Vermögen 
liegt, nicht mehr nutzen und wird gegenüber einer möglichen Ei-
gendynamik, die sich aus der Akkumulation von Vermögenswerten 
ergeben kann, machtlos. Allein auf einen Anteil an den Erträgen ver-
wiesen, ist der Staat insoweit nicht mehr überlegen-ausgleichende 
Instanz, sondern nur noch stiller Beteiligter einer Eigentümer-Er-
werbsgesellschaft.“ 



117 
 

Die ökumenische Bewegung Kairos Europa hat die Zachäus-
Kampagne für Steuergerechtigkeit initiiert. (https://zachaeus-kam 
pagne.de/) Namensgeber der globalen ökumenische Kampagne ist 
der biblische Zöllner und Steuereintreiber Zachäus. Unter Bezug-
nahme auf ihn setzt sich die Kampagne für Steuergerechtigkeit ein. 
In der Steuerpolitik geht es nicht um Umverteilung, sondern um die 
Frage, was in einer Gesellschaft von allen finanziert für alle zur Ver-
fügung stehen soll. Die EKD hat in ihrer Stellungnahme zu den 
„Aufgaben und Grenzen des Staates bei der Besteuerung“ im Jahr 
2009 die Maßgabe formuliert: Steuern müssen „insgesamt so zuge-
schnitten sein, dass die staatlichen Aufgaben wahrgenommen wer-
den können“. 

Was kostet der Sozialstaat? Diese Frage steht im Mittelpunkt hef-
tiger Debatten. Sie bedeutet im Kern, ob der Sozialstaat einer Gesell-
schaft das wert ist, was er die Gesellschaft kostet. Das Bürgergeld ist 
für Einsparungen vom Umfang her unbedeutend. Zweidrittel des 
Sozialhaushalts aber werden für Renten, Pensionen, Pflege und 
Krankenversorgung verwendet, also für alte, pflegebedürftige und 
kranke Menschen. Deshalb lautet die zentrale sozialpolitische Frage 
in ihrer sozialethischen Dimension: Was ist einer Gesellschaft die 
Sorge für alte, pflegebedürftige oder kranke Menschen wert? Was 
ist es ihr wert, dass Armut bekämpft wird, dass jeder medizinisch 
gut versorgt wird? Eine Gesellschaft organisiert durch den Sozial-
staat ihre Solidarität und Gerechtigkeit. Ohne den Maßstab der Ge-
rechtigkeit aber ist der Sozialstaat allemal zu teuer. Die Reihenfolge 
ist somit von entscheidender Bedeutung: Die erste Frage ist die, was 
einer Gesellschaft die Sorge für alte, pflegbedürftige und kranke 
Menschen wert ist. Danach folgt die Vergewisserung des ethischen 
Maßstabs: Was sind einer Gesellschaft Solidarität und Gerechtigkeit 
wert? Die abschließende Frage lautet: Wie können diese Aufgaben 
finanziert werden? 

Die Friedensdenkschrift plädiert in Ziffer 35 dafür, notfalls Ge-
walt mit militärischer Gegengewalt einzudämmen. Diese Entschie-
denheit fehlt bei der Thematik, wie die Kosten des militärischen Ge-
waltpotenzials gerechterweise auch zu finanzieren seien. Die Spra-
che der Denkschrift bleibt im Vagen. Sie stellt keine konkreten For-
derung auf, die der dramatischen Herausforderung gerecht werden 
könnte, sondern regt an, über Veränderungen auf der Einnahme-



118 
 

seite zu diskutieren. Die Dimension der Rüstungsausgaben lässt 
sich im Vergleich illustrieren: Würden jene fünf Prozent des BIP, die 
2029 für das Militär aufgebracht werden, als Bundeszuschuss in das 
Rentensystem fließen, könnte die durchschnittliche Monatsrente um 
Zweidrittel von etwa 1.300 Euro auf ca. 2.153 Euro erhöht werden.  

Einen Vorgeschmack über den Verteilungskonflikt vermittelt 
der Großkonflikt über die Rente, den die Junge Union gegen die Re-
gierungskoalition initiiert hat. Die Junge Union lehnt die Mehrkos-
ten von über 115 Mrd. Euro für den erforderlichen Steuerzuschuss 
zur Rente ab, mit dem eine Haltelinie finanziert werden kann, unter 
die eine Rente nicht fallen soll. Diese Haltelinie soll vor Altersarmut 
schützen und allen Generationen ein höheres Rentenniveau sichern. 
Die Junge Union fordert im Grunde eine Rentensenkung. Sie disku-
tiert den Konflikt als einen Generationenkonflikt zwischen Jung und 
Alt und verschleiert dabei, dass es um einen Verteilungskonflikt 
zwischen den jetzt Armen und den jetzt Reichen geht. Mit dem 
ethisch aufgeladenen Begriff einer „Generationengerechtigkeit“ 
wird die Ungerechtigkeit zwischen Arm und Reich in ein und der-
selben Generation verdeckt und auf einen Generationenkonflikt 
umgeleitet, um die tatsächlichen Verteilungskonflikte zwischen den 
heute armen Jungen und den heute reichen Jungen, zwischen den 
heute armen Alten und den heute reichen Alten unsichtbar zu ma-
chen. Entscheidend ist nicht, wie alt eine Gesellschaft ist, sondern 
wie eine Gesellschaft das Sozialprodukt nach dem Maßstab der Ge-
rechtigkeit verteilt. 

Als Deutschland im Jahr 1957 die jetzige Form des umlagefinan-
zierten Rentensystems verankerte, betrugen die Rüstungsausgaben 
4,1 Prozent des Bruttoinlandsprodukts. Auch nach 1970 gab es unter 
Bundeskanzler Willy Brandt in Zeiten der Hochrüstung im Kalten 
Krieg einen kräftigen Ausbau des Sozialstaates. Es ist also sehr wohl 
möglich, einen hohen Rüstungsetat mit einem Aufbau einer umla-
gefinanzierten Rente zu vereinbaren. Die Alternative „Kanonen 
oder Butter“ stellt sich nur dann als Sachzwang dar, wenn die Ver-
teilungsverhältnisse nicht angetastet werden. Ökonomisch gesehen 
können nämlich mehrere Ziele sehr wohl gleichzeitig verfolgt wer-
den, wenn dies politisch gewollt wird.  

Dem „Global Wealth Report“ der Boston Consulting Group zu-
folge besitzt in Deutschland eine kleine Minderheit von 3.900 Per-



119 
 

sonen Geldvermögen in Höhe von knapp drei Billionen Euro. Eine 
Mindeststeuer für Milliardäre und Multimilliardäre würde in 
Deutschland nur eine kleine Gruppe von 4.500 Haushalten betref-
fen. Sie allein würde aber zu Mehreinnahmen in der Höhe von 11 
bis 28 Mrd. Euro pro Jahr führen. Wenn bei einem Vermögen von 
einer Mio. Euro ein Prozent im Jahr und ab 50 Mio. ein Steuersatz 
von fünf Prozent fällig werden, können nach Berechnungen mit der 
Vermögensteuer mindestens Einnahmen von 108 Milliarden jährlich 
generiert werden. Angesichts des hohen Defizits in den öffentlichen 
Kassen und der heftigen Debatte um mögliche Einsparungen führt 
kein Weg daran vorbei, hohe Vermögen und Erbschaften oder auch 
Unternehmen mit einer Bruttowertschöpfungsabgabe zur Finanzie-
rung der gesellschaftlichen Aufgaben angemessen zu besteuern. 
Doch dazu müsste der Konflikt mit den Überreichen und Vermö-
genden gewagt werden. 

Was ist einer Gesellschaft das wert, was sie über Steuern allen 
zur Verfügung stellt? „Taxes Are What We Pay for Civilized Society.“ 
(dt. – Steuern sind der Preis für eine zivilisierte Gesellschaft.) So lau-
tet das Motto des früheren US-Verfassungsrichters Oliver Holmes 
in Stein gemeißelt über dem Eingang der US-amerikanischen Steu-
erbehörde in Washington.  
 
 
 
Über den Verfasser ǀ  Franz Segbers (geb. 1949), Dr. theol., em. Prof. für 
Sozialethik am Fachbereich evangelische Theologie, Universität Mar-
burg, alt-katholischer Theologe. 
 
 
 
 



120 
 

 

 
 

Der evangelische Theologe Michael Trowitzsch 
über „atomare Abschreckung“, „Zweitschlag-Christen“ 

und die Naivität der EKD-Friedensdenkschrift 
 
„Man muss nicht in Hiroshima gewesen sein. Man kann es auch so wissen. 
Dass nicht weniger als ein Gewalteinbruch des Totalen erfolgt ist. ‚Vernich-
tung‘ war vorher noch nicht richtig erfunden. Es ist jetzt aber treibendes 
Prinzip. In den Ungeheuern der selbstläufigen, immer nur weiter perfekti-
onierten, verfluchten Vernichtungstechnologie. Das Satanische zeigt in 
ihnen offen sein wahres Gesicht. Man kann jetzt wissen, mit wem man es 

zu tun hat. Mit dem absoluten Gräuel vor Gott.  
Das Hauptproblem der neuen Friedensdenkschrift der EKD: nicht ein-

fach ‚die Gewalt‘. Sondern die atomare Abschreckung. Sie müsse ‚glaub-
haft‘ sein. Sei nur dann ‚glaubhaft‘, wenn mit dem atomaren Zweitschlag 
gedroht wird. Wer die ‚nukleare Teilhabe‘ (Seite 115), den ‚Besitz von Nuk-
learwaffen‘ (ebendort), den Einsatz einer nuklearen ‚ultima ratio‘ als ‚Ge-

gengewalt‘ (etwa Seiten 57 f.) oder die ‚atomare Abschreckung‘ zulässt, so 
die Denkschrift ausdrücklich (etwa auf Seite 74) – wer all das zulässt, 
müsse einverstanden sein, dass Einsatz und Schlag von Atombomben hun-
derte Male geübt worden ist, das heißt: im Entwurf, in der Planung, in Vor-
bereitung und Bereitstellung dieser Waffen. Der muss in der Logik der 
Denkschrift seinerseits jederzeit buchstäblich zum Äußersten bereit sein, 
gleich morgen, gleich nachher. Jährlich stürzt sich die NATO, die Gegen-

seite auch, in das Szenario eines Atomkriegs, in entsetzlichste Gewalt-
phantasien (wehe, sie werden als das, was sie sind, benannt!). 

Wir Christen? Nach dieser Denkschrift sind wir dabei. Die Warnung des 
Apostels ‚Stellt euch nicht dieser Welt gleich‘ wird jetzt erneut ausgeschla-
gen. Praktiziert wird die reine Anpassung an den waffengläubigen Zeit-
geist. Keine Rede davon, dass es, wie behauptet, um ‚Güterabwägung‘ 

geht oder dass ein ‚tragisches Dilemma‘ vorliegt (so auf den Seiten 113 ff.). 
Das wird ja immer nur beteuert und vorgeschoben, wenn in Wirklichkeit 
die Entscheidung für die Waffen längst gefallen ist. 

 

 
 
 



121 
 

 

 
 

Uns Zweitschlag-Christen schreckt die Gefahr keineswegs, den Fortbe-
stand aller Erdendinge aufs Spiel zu setzen. Die ganze Welt ins Unheil zu 
stürzen. Einen nuklearen Winter heraufzuführen, die Auslöschung allen 
Lebens auf der Erde. Falls es ‚schiefgeht‘, beim Versagen des Hasardspiels, 
wird es keiner von uns gewollt haben. Die eigentliche furchtbare Naivität? 
Sehenden Auges, hochmütig, irrsinnig das Weiterbestehen der Mensch-

heit aufs Spiel zu setzen. ‚Abschreckung‘ als die in dieser Sache einzig ge-
sellschaftlich akzeptierte Denkweise anzuerkennen. Den aberwitzigen 
Glauben an die Verlässlichkeit der Furcht und an den Terrorismus der ge-
genseitigen Ängstigung zu teilen. Die hysterische Tabuisierung der Mög-
lichkeit ihres Versagens mitzumachen. 

[. . .] Wir könnten es aber besser wissen. Wir Christen? Oder sind auch 

wir diejenigen apokalyptischen Scharfmacher, die – im Interesse ‚unserer 
Art zu leben‘ – mit der Möglichkeit der Verheerung der Erde spielen? Die 
das unausdenkbare Risiko eingehen: das der Abschaffung aller menschli-
cher Zukunft. Was laden wir mit dem Akklamieren auf unser christliches 
Gewissen? 

In Wirklichkeit gibt es nur Bonhoeffers ‚einfältigen Gehorsam‘ (so ein 

ganzes Kapitel in seiner Bergpredigt-Auslegung). ‚Die Bergpredigt ist dazu 
da, dass sie getan wird‘, schreibt er in wunderlicher Einfalt. In einem Buch 
mit dem ungeheuerlichen Titel ‚Nachfolge‘.  

Es hilft nichts: Diese Denkschrift dokumentiert ein schlimmes Versa-
gen der evangelischen Kirche.“ 
 

 
(Zitatauszug aus ǀ  Michael TROWITZSCH: Wir Zweitschlag-Christen. 

Die „atomare Abschreckung“ und die Naivität der neuen 
Friedensdenkschrift der EKD. In: zeitzeichen. Evangelische 

Kommentare zu Religion und Gesellschaft, Nr. 1/2026, S. 48.) 

 
 
 
 
 
 
 



122 
 

Gewaltverzicht mit Ausnahmen 
 

Die Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland 
ist selbst innerhalb der Kirche schwer umstritten1 

 

(nd. Der Tag, 25.11.2025) 

 
Von Christoph Fleischmann 

 
 

 
Für die Vorstellung ihrer Friedensdenkschrift in Berlin hat die Evan-
gelische Kirche in Deutschland (EKD) keinen geringeren als Außen-
minister Johann Wadephul aufgeboten. Der lobte das Grundsatzpa-
pier der Kirche und hob hervor, was ihm besonders daran gefällt. So 
etwa, dass die Kirche angesichts des russischen Krieges gegen die 
Ukraine eine „Neubewertung“ vornehme, die auch „Positionen kor-
rigiert“. Genauer gesagt, dass der Schutz vor Gewalt „die Grund-
lage“ für Freiheit, Gerechtigkeit und Pluralität sei. Ferner, dass Ge-
gengewalt durch einen angegriffenen Staat ethisch legitimiert sei 
und dass der Pazifismus des kategorischen Gewaltverzichts als uni-
versale Ethik nicht zu halten sei. Fehlt nur, wie Wadephul bedauerte, 
dass die evangelische Kirche diese Positionen nicht explizit auf den 
Abwehrkampf der Ukraine und ihrer Unterstützer angewandt habe, 
wo es dort doch klar um legitime rechtserhaltende Gewalt gehe. 

Denkschriften sind grundsätzliche Äußerungen der EKD, quasi 
die höchste Form einer kirchenoffiziellen Verlautbarung. Sie stehen 
in einem Kosmos früherer Veröffentlichungen der Kirche, weswe-
gen immer bedeutsam ist, woran die Denkschriften anknüpfen und 
wovon sie sich abgrenzen. Wadephul hat recht: Durch den geschei-
terten Afghanistan-Einsatz und den Überfall Russlands auf die Uk-
raine hat der Rat der EKD, das Leitungsgremium des Verbundes von 
20 Landeskirchen, im September 2022 beschlossen, die letzte Frie-
densdenkschrift aus dem Jahr 2007 „weiterzuentwickeln“, so die 
Vorsitzende des Rates der EKD, Bischöfin Kirsten Fehrs. Dieses 

 
1 Textquelle ǀ Der Beitrag ist zuerst erschienen in: nd.Der Tag vom 25.11.2025 
(www.nd-aktuell.de). Die erneute Darbietung an dieser Stelle erfolgt mit freund-
licher Erlaubnis des Verfassers und der nd.Redaktion. 



123 
 

„Weiterentwickeln“ des auf Harmonie bedachten Kirchenjargons 
enthält beides: Anknüpfung und Korrektur. 

Die Friedensdenkschrift von 2007 hat als friedensethisches Leit-
bild den „gerechten Frieden“ entworfen: Der sei gekennzeichnet 
durch vier Dimensionen: Schutz vor Gewalt, Förderung der Freiheit, 
Abbau von Not und die Anerkennung kultureller Verschiedenheit. 
Außerdem sprach sich die Denkschrift damals für einen Vorrang ge-
waltfreier Mittel aus, um diesen Frieden zu suchen. Nur als ultima 
ratio, als letztes Mittel, könne militärische Gewalt in Betracht gezo-
gen werden. Damals hat man vor allem an sogenannte „humanitäre 
Interventionen“ gedacht. Dem Vorrang der Gewaltfreiheit fühlt sich 
die neue Denkschrift mit dem Titel „Welt in Unordnung“ weiter ver-
pflichtet, wenn es heißt: „Evangelische Friedensethik setzt auf den 
Primat des Gewaltverzichts. Aufgrund dieses Primats genießen zi-
vile Mechanismen der gewaltfreien Konfliktbearbeitung, der Frie-
densbildung und der Versöhnung sowie gewaltfreie präventive, be-
wahrende und nachbereitende Maßnahmen ethisch stets den Vor-
rang vor der Anwendung von Gewalt.“ Klingt verlockend eindeu-
tig, ist es aber nicht. 

Denn bei den vier Dimensionen des gerechten Friedens nimmt 
die Denkschrift eine Neubewertung vor: Standen damals diese vier 
Dimensionen des Friedens als sich gegenseitig bedingend nebenei-
nander, so heißt es in der neuen Denkschrift, dass der Schutz vor 
Gewalt das „grundlegende Gut“ sei, ja die „unabdingbare Voraus-
setzung für umfassende Friedensprozesse“ und damit für die Reali-
sierung der anderen drei Dimensionen des Friedens. Und dieser 
Schutz wird – trotz des Bekenntnisses zum Gewaltverzicht – vor al-
lem als militärischer verstanden. 
 
 

Entsetzen bei Friedensgruppen 

 
Irgendwie traut das Redaktionsteam der Denkschrift um den 
Münchner Theologieprofessor Rainer Anselm den Mitteln ziviler 
Konfliktbearbeitung nicht wirklich etwas zu: „Es wird in unserer er-
lösungsbedürftigen Wirklichkeit immer Akteure geben, die Frie-
densordnungen und lebensförderliche Strukturen aus unterschied-
lichen Motiven bewusst untergraben oder zerstören – und das selbst 



124 
 

im Fall der besten Prävention und des entschiedensten Einsatzes 
von zivilen Konfliktbearbeitungsmitteln“, heißt es resigniert in der 
Denkschrift. 

Damit entsorgt die evangelische Kirche all ihre jahrzehntelangen 
Bemühungen, zivilen Konfliktbearbeitungsstrategien mehr Auf-
merksamkeit und Ressourcen zu verschaffen. Entsprechend entsetzt 
ist man auf Seiten der Aktionsgemeinschaft Dienst für den Frieden 
(AGDF), in der kirchliche Friedensgruppen zusammengeschlossen 
sind. In einer Stellungnahme der AGDF heißt es, dass die Erfahrun-
gen der Fachorganisationen für Friedensforschung und zivile Kon-
fliktbearbeitung nicht in die Denkschrift eingeflossen seien. Statt-
dessen werde militärisches Handeln friedensethisch rehabilitiert, so 
die AGDF. In der Tat: Zu Themen wie vertrauensbildenden Maß-
nahmen, Diplomatie oder Rüstungskontrolle werden keine konkre-
ten Vorschläge in der Denkschrift gemacht. 
 
 

Aus letztem Mittel wird Mittel der Wahl 

 
Und wenn es „immer Akteure geben“ wird, „die Friedensordnun-
gen bewusst untergraben oder zerstören“, vor denen man sich mili-
tärisch schützen muss, dann wird aus Gewalt als letztem Mittel 
schließlich doch das Mittel der Wahl. Begründet wird dies mit der 
Vorstellung, die auf den Reformator Martin Luther zurückgeht, dass 
der Mensch als Sünder zum Bösen fähig sei und eine Regierung die-
ses Böse eben mit „dem Schwert“, wie Luther es nannte, also mit 
Waffengewalt, niederhalten müsse. Unreflektiert bleibt die proble-
matische Wirkungsgeschichte dieser Sicht: Sie brachte einerseits 
eine fatale Nähe der evangelischen Kirche zu verschiedenen Staats-
formen in Deutschland hervor. Zum anderen legt diese Sicht die 
menschlichen Möglichkeiten und deren Grenzen scheinbar zeitlos 
fest, statt danach zu fragen, welche Strukturen den Menschen helfen 
würden, ihre positiven Potenziale zu entfalten und welche Struktu-
ren die zweifellos vorhandenen negativen Möglichkeiten fördern. 

Im zwischenstaatlichen Bereich bedeutet diese Sicht auf die Men-
schen, dass Aufrüstung – also der Schutz mit Gewaltmitteln – alter-
nativlos ist. „Sachlich ist festzustellen, dass eine ausreichende Aus-
stattung der Bundeswehr für einen Verteidigungsfall derzeit nicht 



125 
 

gegeben ist“, heißt es mit einigem Verständnis für den Begriff der 
„Kriegstauglichkeit“. „Es geht dann um das Problem, wie Soldatin-
nen und Soldaten befähigt werden können, eine militärische Ausei-
nandersetzung erfolgreich zu bestehen.“ Eine Verschiebung zu 
früheren Zeiten, als Aufrüstung das Ziel hatte, den potenziellen 
Gegner abzuschrecken. Die fantastischen Summen, die dafür in den 
nächsten Jahren zur Verfügung gestellt werden sollen, werden nur 
insofern kritisiert, als dass andere notwendige Ausgaben darunter 
nicht leiden sollen: Der Schlüssel für eine zukunftsfähige und si-
chere Lebensweise liege „in einer ausgewogenen Kombination aus 
einem Mehr an Verteidigung, Sozialem und Klimaschutz.“ 

Heikel wird es beim Punkt der atomaren Bewaffnung. In der 
Denkschrift von 2007 hatte es noch geheißen, dass aufgrund ihres 
unermesslichen Zerstörungspotenzials die politische Drohung mit 
Nuklearwaffen ethisch „heute nicht mehr als Mittel legitimer Selbst-
verteidigung“ betrachtet werden könne. Die neue Denkschrift 
scheint diese Linie aufzunehmen, wenn es heißt: „Hinter die Äch-
tung von Atomwaffen, wozu auch die Androhung eines nuklearen 
Schlags gehört, gibt es kein ethisches Zurück.“ Dann aber wird das, 
was ethisch eigentlich geboten ist, „politisch“ ausgehebelt: „Der Be-
sitz von Nuklearwaffen kann sicherheitspolitisch notwendig sein, 
auch wenn ihr Einsatz durch nichts zu rechtfertigen ist.“ In der Kon-
sequenz heißt das, dass die „ethisch richtige Option“, einseitig auf 
Atomwaffen zu verzichten, im Blick auf die Folgen „kaum politisch 
zu vertreten“ sei. Deswegen könne es dann schließlich doch „eine 
ethisch begründbare Entscheidung sein“, sich für den Besitz von 
Atomwaffen oder die nukleare Teilhabe einzusetzen. Schuld lade 
man mit dieser oder der gegenteiligen Haltung auf sich. 

Der Friedensbeauftragte des Rates der EKD, Friedrich Kramer, 
Bischof der Evangelischen Kirche in Mitteldeutschland, hatte die 
Aufgabe, die Denkschrift vor der Synode der EKD vorzustellen, die 
Anfang November in Dresden tagte. Er tat dies mit deutlicher Kritik 
an der Denkschrift: „Wir sollten bei einem Nein ohne jedes Ja blei-
ben“, sagte Kramer und spielte damit auf den Satz an, der in den 
1980er-Jahren auf den lila Schals der kirchlichen Friedensbewegung 
stand: „Für ein Nein ohne jedes Ja zu Massenvernichtungswaf-
fen.“ Dafür gab es Applaus von den Delegierten aus den 20 Landes-
kirchen. 



126 
 

Kein Vorrang mehr für Zivildienst 

 
Bemerkenswert in der Denkschrift ist zuletzt auch: Während Solda-
ten als diejenigen gewürdigt werden, die „unter dem Einsatz des ei-
genen Lebens“ andere schützen, werden diejenigen, die den Dienst 
mit der Waffe verweigern, nun kirchenamtlich gefragt, ob sie wohl 
damit rechneten, „dass ein solcher Dienst mit der Waffe zur Landes-
verteidigung von anderen übernommen werden sollte“. Drückeber-
ger hat man diese Menschen früher verunglimpft. Keineswegs kön-
ne man sagen, dass der Zivildienst gegenüber dem Militärdienst das 
„deutlichere Zeichen“ des christlichen Einsatzes für den Frieden sei, 
wie es die Kirchen der DDR einmal pointiert formuliert haben. Die 
Entscheidung, sich nicht zum Töten ausbilden zu lassen, wird un-
verkennbar zu einer persönlichen Gewissensentscheidung herabge-
stuft, die keinerlei politische Relevanz beanspruchen kann: „Als uni-
versale politische Ethik lässt sich der Pazifismus des kategorischen 
Gewaltverzichts ethisch nicht legitimieren.“ Auch da hat Wadephul 
die Denkschrift richtig verstanden. 

Den Synodalen in Dresden behagte das nicht: Sie beschlossen ei-
nen Antrag, in dem die „abgewogene Würdigung der Friedens-
denkschrift“ durch den Friedensbeauftragten Friedrich Kramer ge-
lobt wurde. Dazu kam die Forderung, die Debatte über die Denk-
schrift fortzusetzen „und dabei Meinungsvielfalt zu fördern“. Weni-
ger diplomatisch formuliert: Die Denkschrift solle bitte nicht als das 
einzige Wort der Protestanten zum Thema stehen bleiben. So kann 
man hoffen, dass die klare Position der Denkschrift vielleicht doch 
die Kräfte innerhalb der evangelischen Landeskirchen befeuert, die 
mit ihr nicht einverstanden sind. 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ Christoph Fleischmann ist Redakteur der kirchenun-
abhängigen christlichen Zeitschrift Publik-Forum: https://www.publik-
forum.de ǀ Der dargebotene Beitrag ist zuerst erschienen in: nd.Der Tag 
vom 25.11.2025 (www.nd-aktuell.de). 
 



127 
 

Zeitenwende statt Entfeindung 
 

Die Friedensdenkschrift der EKD vollzieht einen 
bemerkenswerten Kurswechsel weg von der Friedenslogik 

(zeitzeichen ǀ 01.12.2025)1 
 

Von Stefan Seidel 
 
 

Die EKD orientiert sich in ihrer neuen Friedensdenkschrift stark an 
der militärischen Logik der Zeitenwende. Der Theologe und Psycho-
loge Stefan Seidel kritisiert, dass sie Aufrüstung, Abschreckung und 
Kriegsbereitschaft in den Vordergrund rücke. Damit verliere das 
biblische Friedenszeugnis an normativer Kraft. 

 
 
 
Wes Geistes Kind ist die neue Friedensdenkschrift der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland? Nach Lektüre des 146-seitigen Werkes 
legt sich diese Antwort nahe: Sie atmet den Geist der Zeitenwende. 
Wohlgemerkt nicht den Geist jener Zeitenwende, den man eigent-
lich bei einer kirchlichen Denkschrift erwarten sollte: der Zeiten-
wende, die Jesus von Nazareth vor 2000 Jahren brachte und die im 
Kern auch eine Umkehr von der Gewaltlogik zur Friedenslogik war. 
Nein, es ist der Geist jener Zeitenwende, die im Februar 2022 regie-
rungsamtlich ausgerufen wurde und eine Umkehr von der Frie-
denslogik zur militärischen Logik bedeutet. 

Dabei zielte diese „Zeitenwende“ von Beginn an nicht nur auf 
eine immense Hochrüstung militärischer Tötungsfähigkeiten und 
Kriegstüchtigkeit, sondern auch auf einen entsprechenden „Menta-
litätswechsel“ (Boris Pistorius), auf eine „Gedankenwende“ (Gene-
ral Carsten Breuer) – weg von pazifistischen Überzeugungen und 
Haltungen und hin zu Denkmustern und Haltungen, die eine 

 
1 Textquelle ǀ Stefan SEIDEL: Zeitenwende statt Entfeindung. Die Friedensdenk-
schrift der EKD vollzieht einen bemerkenswerten Kurswechsel weg von der Frie-
denslogik. In: zeitzeichen. Evangelische Kommentare zu Religion und Gesell-
schaft, 01.12.2025. https://zeitzeichen.net/node/12202 – Textdarbietung hier mit 
freundlichem Einverständnis von Verfasser und ‚zeitzeichen‘-Redaktion. 



128 
 

„Kriegstüchtigkeit“ befördern, also der militärischen Logik folgen. 
So ist auch ein intensiver Krieg um die Köpfe im Gange: Dass mög-
lichst umfassend an die Notwendigkeit und Alternativlosigkeit des 
militärischen Denkens und Handelns geglaubt und kaum mehr an-
dere Wege als die der Kriegstüchtigkeit gesehen werde. So hat sich 
neben einer Art Heilsglauben an Waffensysteme aller Art unter an-
derem ein polarisiertes Denken und Urteilen verfestigt, das scharf 
zwischen „Freund“ und „Feind“, „Wir“ und „die Anderen“ unter-
scheidet. Die Verfeindung und Polarisierung werden hochgefahren, 
auch weil sie eine entscheidende Bedingung für die gewünschte 
Kriegstüchtigkeit sind. 
 
 

Fundamentaler Denkfehler 

 
Welchen Platz nimmt in dieser Lage nun die neue Friedensdenk-
schrift der Evangelischen Kirche ein? Sie folgt weitgehend der Logik 
und dem Programm jener 2022 ausgerufenen Zeitenwende in Rich-
tung Militärlogik und erklärt letztlich das kritische Potenzial des 
biblischen Friedenszeugnisses für die gegenwärtige Situation als 
untauglich. Die Argumentation ist durchtränkt vom Geist der (Ge-
gen-)Gewaltlogik, der sich kaum unterscheidet vom gegenwärtigen 
militärlogischen Zeitgeist, wie er sich in vielen politischen Anspra-
chen oder auch in den „Verteidigungspolitischen Richtlinien für die 
Zeitenwende“ findet. Die Friedensdenkschrift segnet letztlich die im 
Gange befindliche umfassende Kriegstüchtigmachung samt Hoch-
rüstung, Militarisierung, „nuklearer Teilhabe“ und Kriegsdienst als 
Mittel einer sogenannten „rechtserhaltenden Gewalt“ ab, die als Be-
dingung für den Frieden angesehen wird. Zwar wird auch versucht, 
diese (Gegen-)Gewalt einzuhegen. Jedoch wird de facto die domi-
nierende Annahme der Alternativlosigkeit des Militärischen im Be-
reich des gegenwärtig Politischen unterstützt. 

Dabei weist diese Denkschrift einen fundamentalen Denkfehler 
auf, eine Art kategorischen Fehlschluss: Von einer bestimmten kate-
gorischen Vornahme aus („die ‚Sicherheitslogik‘ / ‚Gewaltlogik‘ hat 
gegenwärtig auch aus christlicher Sicht Vorrang vor der „Frie-
denslogik“) werden alle weitere Ableitungen getroffen. Wenn je-
doch diese Vorannahme als ungültig eingeschätzt werden muss, 



129 
 

weil sie nicht übereinstimmt mit den Normquellen einer christlichen 
Friedensethik (dem biblischen Friedenszeugnis), müssen auch die 
darauf beruhenden Schlussfolgerungen als falsch angesehen wer-
den. Dieser kategorische Fehlschluss der Denkschrift besteht also in 
der Grundannahme, dass eine sogenannte „Sicherheitslogik“ – de 
facto eine militärische (Gegen-)Gewaltlogik – den unhintergehbaren 
und unangefochtenen normativen Ausgangspunkt der aktuellen 
christlich-friedensethischen Überlegungen zu sein und gegenwärtig 
Vorrang vor der Friedenslogik habe, beziehungsweise den Boden 
für die Friedenslogik zu bereiten habe. Dass es also auch in christli-
cher Sichtweise so sei, dass die „schwache“ Friedenslogik der „star-
ken“ Sicherheitslogik bedürfe, um überhaupt wirken zu können. 
 
 

De facto suspendiert 

 
So heißt es etwa in der Denkschrift: Die Friedenslogik könne „nur 
dort Raum gewinnen, wo die Sicherheitslogik die Bedingungen da-
für geschaffen hat“. Oder: Die Kriterien, die in der Tradition der 
Lehre vom bellum iustum (Lehre vom gerechten Krieg) entfaltet wur-
den, dienen „nun auch weiterhin als Maßstäbe für die ethisch legiti-
mierbare Anwendung von (Gegen-)Gewalt als ultima ratio“. Noch 
etwas realpolitischer heißt es: „Wer für Verhandlungen als Weg 
zum Frieden eintritt, muss auch die Mittel bereitstellen, um diese 
Verhandlungen abzusichern. Angesichts einer sich verschiebenden 
geopolitischen Tektonik und der Deutlichkeit, mit der die USA von 
Europa mehr sicherheitspolitisches Engagement verlangen, weil sie 
nicht mehr bereit sind, die Hauptlast militärischer Abschreckung zu 
tragen, muss Deutschland in enger Abstimmung mit den Staaten 
der Europäischen Union und der NATO in die sicherheitspolitische, 
aber auch in die wirtschaftliche Widerstandsfähigkeit investieren.“ 
Und im Blick auf die „nukleare Teilhabe“ wird verlautbart: „In die-
ser Konstellation auf nuklearen Schutz gänzlich zu verzichten, wäre 
sicherheitspolitisch kaum zu verantworten.“ Schließlich heißt es im 
Blick auf die Wehrpflicht, es gelte, „eigene Fähigkeiten zur Landes- 
und Bündnisverteidigung substanziell auszubauen. Ein allgemein 
verpflichtender Wehrdienst könnte helfen, diese Fähigkeiten zu si-
chern […].“ 



130 
 

Es muss als grundsätzliches Problem benannt werden, dass hier 
die Vorrangstellung von militärischer Logik, Abschreckung, Hoch-
rüstung, (Gegen-)Gewaltlegitimation, Verfeindung, Glaube an die 
Überlegenheit militärischer Konfliktbearbeitung, kurz: der Glaube 
an die Gewaltlogik als die unabdingbar gültige Vornahme christ-
lich-friedensethischer Positionierungen gesetzt wird. Das ist eine 
Setzung, die sich eher aus der Übernahme der gegenwärtig forcier-
ten politischen Militärlogik herleitet, als aus dem eigentlich binden-
den biblischen Friedenszeugnis. Die mit Jesus von Nazareth verbun-
dene Friedenslogik wird de facto suspendiert und für die Anwen-
dung im Bereich des gegenwärtig Politischen für untauglich erach-
tet. 
 
 

„Entfeindung“ 
erst am Ende eines Prozesses? 

 
Zusammenfassen beschrieb das der Vorsitzende des „friedensethi-
schen Redaktionsteams“, welches die Friedensdenkschrift erstellt 
hat, Reiner Anselm, in einem Radiobeitrag am Buß- und Bettag: 
„Uns ist es wichtig zu betonen, dass einen heißen Krieg, wie wir ihn 
im Augenblick in der Ukraine als sogenannten ‚Full-Scale-War‘ er-
leben, mit Methoden der zivilen Friedensarbeit befrieden zu wollen, 
dass das naiv ist. Das führt völlig in die falsche Richtung und rückt 
aber auch diese Praktiken in ein falsches Licht. Die brauchen wir in 
dem Augenblick, in dem die Waffen schweigen. Es wird notwendig 
sein, Entfeindung zu betreiben, aber wir müssen beide Dinge kom-
plementär sehen und können nicht sagen, das eine ist richtig und 
das andere brauchen wir deswegen nicht mehr. Und das gilt sowohl 
für die zivile Friedensarbeit, als auch für die robusten Sicherheits-
kräfte, wir brauchen beides.“ 

„Entfeindung“ – ein Schlüsselbegriff des biblischen Friedens-
zeugnisses – wird also an das Ende eines Prozesses gesetzt, den man 
meint, zunächst gewaltförmig gestalten zu müssen. „Entfeindung“ 
wird nicht dorthin gesetzt, wohin sie entsprechend des biblischen 
Zeugnisses und der Friedenslogik eigentlich gehört: An den Anfang 
eines Prozesses der Friedenssuche und Konfliktlösung. „Entfein-
dung“ ist nicht eine ferne Frucht am Ende eines robusten Gewalt-



131 
 

weges, sondern die Bedingung für die Möglichkeit eines Weges aus 
der Gewalt heraus in Richtung Frieden. „Entfeindung“ ist keine Er-
gänzung der (Gegen-)Gewaltlogik, sondern ihr Ersatz. Denn erst 
dann, so die biblische Logik, kann ein echter Prozess in Richtung 
Frieden überhaupt erst möglich werden. Doch diese Richtung kehrt 
die Denkschrift einfach um – und müsste deshalb vom Kopf auf die 
Füße gestellt werden. 
 
 

Mit Friedenslogik beginnen 

 
Es käme entscheidend darauf an, mit der Friedenslogik zu beginnen. 
Diese müsste als das begriffen werden, was sie ist: Ein entscheiden-
der „Gamechanger“ zur Transformation einer gewaltverstrickten Si-
tuation. Das hat die Friedens- und Konfliktforschung längst umfas-
send herausgearbeitet: Dass die Bedingungen für die Möglichkeit 
von Frieden diese sind: Entfeindung, Vertrauensbildung, Bezie-
hung, Entpolarisierung und schrittweise Konflikttransformation 
durch Dialog. Dafür müsste die Friedenslogik am Anfang stehen 
und alle weiteren Schritte prägen. Was heute wenige sehen – und 
was leider auch die Friedensdenkschrift nicht sieht –: Gewaltlogik 
verhindert oft die Eröffnung eines solchen Prozesses in Richtung 
Frieden. Sie verhindert die Schaffung von Bedingungen für die 
Möglichkeit von Friedenswegen. Mehr noch: Immer wieder zeigt 
sich, dass Gewalt und Gegengewalt eher Konflikte verschärfen, ver-
tiefen, verlängern, anstatt sie in Richtung eines Auswegs zu öffnen 
und zu befrieden. Denn die militärische Logik kennt letztlich nur 
Wege in den Krieg hinein, aber nicht aus ihm heraus. 

In gewisser Weise gilt auch hier der Satz: „Ihr könnt nicht Gott 
dienen und dem Mammon“ (Matthäus 6, 24). Man kann nicht der 
Gewaltlogik dienen und der Friedenslogik. Kriegslogik und Frie-
denslogik sind zwei voneinander kategorisch zu unterscheidende 
Wege. Krieg (oder Gegenkrieg) schafft keinen Frieden. Er kann es 
einfach nicht. Gewaltminderung, Entfeindung und Friedenslogik 
sind der Anfang von allem. Und sie sind der Weg. 
 
 



132 
 

Mythos der erlösenden Gewalt 

 
Das berührt letztlich die mentale oder spirituelle Frage: Von wel-
chem Geist, welchem Muster, welcher Norm lasse ich mich in mei-
nem Denken, Fühlen und Handeln leiten? Der US-amerikanische 
Theologe Walter Wink (1935-2012) hat herausgearbeitet, dass der 
heute am weitesten verbreitete Glaube der Glaube an den Mythos 
der erlösenden Gewalt sei – letztlich eine Spielart eines verblendeten 
Götzenglaubens in der Spur der gewaltgläubigen babylonischen 
Marduk-Religion. Dem widerspricht das christliche Gottesverständ-
nis. Der christliche Weg bestünde in einer „Verwandlung der gefal-
lenen Mächte“, also jener Mächte, die nicht mehr dem gemeinsamen 
Menschsein, sondern dem Egoismus und der gewaltbewehrten 
Durchsetzung eigener Herrschaft dienen. 

Das setzt entscheidend eine mentale Desidentifikation mit den 
herrschenden (gefallenen) Mustern und Prinzipien voraus – eine 
geistige Entkopplung vom Glauben an Gier, Selbstsucht und die 
Notwendigkeit des Tötens. Man muss ihnen auf einer anderen 
Ebene begegnen, sie verwandeln. Walter Wink schreibt: „Eine bib-
lisch gegründete Mystik ist der Versuch, ‚diese Welt‘ zu übersteigen 
auf eine alternative Wirklichkeit hin, die die alte Ordnung durch-
dringt. Sie zielt darauf, jenes Mind-Set abzulegen, das sagt ‚Gier ist 
gut‘, ‚Selbstsucht ist normal‘ und ‚Töten ist notwendig‘. Mystik im 
biblischen Verständnis bedeutet nicht Weltflucht, wie es vielfach 
verzerrend behauptet wird, sondern einen Kampf für ethisches Ver-
halten und sozialen Wandel.“ 
 
 

Der Anfang von allem 

 
Es ist also ein „Mind-Set“ nötig, das sich an der Wurzel entkoppelt 
hat von der Gewaltlogik, um den Geist, den „Spirit“ dieses Friedens 
wirklich wirksam werden lassen zu können. Damit ein Feld ent-
steht, in dem überhaupt erst andere Ableitungen als die der Gewalt 
und des Gegeneinanders möglich sind. Dieser „Spirit“ ist nicht et-
was, das als schöne Zierde am Ende von Waffengängen hervortritt 
– das wäre der trügerische, illusorische und mythische Gehalt des 
Glaubens an die erlösende Gewalt. Sondern dieser „Spirit“, dieses 



133 
 

„Mind-Set“ ist der Anfang von allem. Dieser „Spirit“ muss gewagt 
werden. Man muss ganz und gar in ihn eintauchen und kann ihn 
nicht als bloße Taktik oder ferne und nachrangige Option behan-
deln. 

Es spricht leider vieles dafür, dass die aktuelle Friedensdenk-
schrift der EKD die Chance vertan hat, einen Weg zu diesem „Spirit“ 
zu eröffnen und somit die Wirksamkeit des christlichen Friedens-
geistes und der Macht der Gewaltlosigkeit zu befördern. Zu mächtig 
scheint die Verstrickung in einem anderen „Mind-Set“. 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ  Stefan Seidel ist Theologe und Psychologe. Er war 
langjähriger Leitender Redakteur der Evangelischen Wochenzeitung 
„Der Sonntag“ in Leipzig. Zuletzt ist von ihm das Buch erschienen: 
„Entfeindet Euch! Auswege aus Spaltung und Gewalt“ (Essay 2024, 
Claudius Verlag). 
 
 
 
 



134 
 

 
 
 

Ethische Legitimierung 

aktueller politischer Debatten? 
 
„Auffällig ist, dass die neue Friedensdenkschrift die aktuellen politischen 
Debatten und Entscheidungen weitgehend übernimmt und ethisch legiti-
miert. Dadurch ist ihr – friedenswissenschaftlich gesprochen – ein (neo)re-

alistischer Duktus eigen mit einem Fokus auf Frieden durch militärische 
Abschreckung. Die Notwendigkeit einer Verteidigungsfähigkeit soll ange-
sichts der aktuellen Situation an dieser Stelle gar nicht bestritten werden, 
sie ist aber nicht hinreichend. Ethisch abzuwägen wären zum einen die Ri-
siken, die mit bestimmten Rüstungsentscheidungen einhergehen. Recht-
fertigt es beispielsweise, dass EU-Staaten, um verteidigungsfähig gegen-
über Russland zu sein, aus der Ottawa-Konvention gegen Anti-Personen-

Minen austreten? Das sind Waffen, die ausschließlich gegen Menschen 
eingesetzt werden, sich unterschiedslos gegen Soldaten und Zivilisten auf 
der einen wie auf der anderen Seite richten und noch Jahrzehnte nach 
dem Konflikt eine Gefahr darstellen. 
Zum anderen – und das wiegt deutlich schwerer – fehlt es der Denkschrift 
an weiterführenden Ansätzen. Wie kann beispielsweise eine künftige eu-

ropäische Friedensordnung und Sicherheitsarchitektur aussehen? Wel-
cher Schritte bedarf es hierzu aus christlicher Perspektive? Letztlich sind 
es die Empfehlungen in der Denkschrift, die deutlich zu kurz greifen. Damit 
hat die evangelische Kirche in dieser sicherheitspolitisch prekären Zeit 
eine Chance vertan. Werden ihre friedensethischen Debatten in der Öf-
fentlichkeit nur als eine Duplizierung bereits stattfindender politischer Dis-

kurse wahrgenommen und kommt das christliche Proprium nicht zum Vor-
schein, kann dies zu einem weiteren Bedeutungsverlust der Kirche füh-
ren.“ 
 

Dr. INES-JACQUELINE WERKNER, Leiterin des Arbeitsbereichs „Frieden“ 
bei der Forschungsstätte der Evangelischen Studiengemeinschaft (FEST) 
in Heidelberg (Eine Chance vertan. Warum die neue Friedensdenkschrift 

der EKD enttäuscht. In: zeitzeichen. Evangelische Kommentare zu 
Religion und Gesellschaft, 26.11.2025 – hier ein Zitatauszug) 

 
 
 



135 
 

Staatstreue EKD 

verlässt mit ihrer Denkschrift 
die evangelische Friedenstradition 

 

(Sozialismus.de ǀ  Dezember 2025)1 
 

Von Ulrich Duchrow 
 
 
 

Auf ihrer Synode am 10.11.2025 verabschiedete die EKD eine neue 
Friedensdenkschrift unter dem Titel: Welt in Unordnung – Gerechter 
Friede im Blick. Evangelische Friedensethik angesichts neuer Herausforde-
rungen. Darin verabschiedet sie sich in mehrerer Hinsicht von 70 
Jahren evangelischer friedenspolitischer Tradition und passt sich an 
die „Zeitenwende“ hin zur Militarisierung und Aufrüstung an. Auf 
welcher Basis kann man dies begründet kritisieren? Am besten, 
wenn man die Neupositionierung mit der früheren Tradition und 
deren Grundlagen vergleicht, aber auch, wenn man ihre Schlussfol-
gerungen an ihren eigenen Kriterien überprüft, also mit Vernunft-
gründen. 
 
 

1. Die evangelische friedensethische Tradition 

 
Die Abschaffung des Krieges hatte schon 1948 in Amsterdam die 
Gründungsversammlung des Ökumenischen Rats der Kirchen gefor-
dert mit dem berühmten Satz: „Krieg soll nach Gottes Willen nicht 
sein“. In Westdeutschland begann die Auseinandersetzung darüber 
in den 1950er Jahren, als die Bundesregierung unter Adenauer mit 
der Wiederbewaffnung begann und die Frage der Atomrüstung 
akut wurde. Zwei Positionen standen sich unversöhnlich gegen-
über: Nein ohne jedes Ja versus Bereitschaft, in einer Welt der Sünde 

 
1 Der Beitrag ist zuerst erschienen unter dem Titel „Kirche wird staatstreu und 
kriegstüchtig. Die EKD verlässt die evangelische Friedenstradition“ in der Zeitschrift: 
Sozialismus.de – Monatlich Hintergründe, Analysen und Kommentare. Heft 
12/2025, S. 12-16. – Darbietung hier mit Einverständnis von Ulrich Duchrow. 



136 
 

an einer militärischen Verteidigung teilzunehmen. Ein Kompromiss 
wurde 1959 in den Heidelberger Thesen gefunden.2 Hier wird als 
Grundlage formuliert, dass der Frieden die Lebensbedingung des 
wissenschaftlich-technischen Zeitalters ist, d. h. für beide Positionen 
absolute Priorität haben muss. Die quantenphysikalische Kategorie 
der Komplementarität erlaubte es, beide widerstreitende Positionen 
gelten zu lassen, aber unter der Maßgabe, dass die Entscheidung für 
militärische Gegengewalt mit einem „noch“ versehen wurde für 
eine begrenzte Übergangszeit, in der alle Kraft darauf zu konzent-
rieren ist, abzurüsten und den Krieg abzuschaffen. Nur wenn diese 
Abrüstungspolitik mit Priorität verfolgt wird, ist also Beteiligung 
von ChristInnen daran noch legitim.3 Das gemeinsame Ziel ist die 
Vermeidung eines Atomkriegs und die Herstellung des Weltfrie-
dens. 

1981 veröffentlichte auch die EKD eine Friedensdenkschrift un-
ter dem Titel Frieden wahren, fördern und erneuern. In Teil A I bietet 
sie eine kritische Darstellung und geopolitische Analyse der akuten 
Gefahren für den Frieden in einer Zeit, in der die Entspannungspo-
litik mit Rüstungskontrolle (SALT I und II von 1972) in die Krise 
kommt. Erstaunlicherweise wird dabei nicht nur etwa der Gegner 
betrachtet, die Sowjetunion, der gerade durch die kritischen Bewe-
gung im Ostblock in unsicheres Fahrwasser gerät, sondern auch die 
USA, die in Abstiegsangst auf Konfrontation und Aufrüstung setzt 
( S. 17) – ganz im Gegensatz zur heutigen Denkschrift, die die Schuld 
für die Steigerung der Gewalt nur bei Russland sucht. Außerdem 
wird die Spaltung der Welt in arm und reich als Konfliktpotential 
ins Auge gefasst und auch Israels Verweigerung der Selbstbestim-
mung der palästinensischen Volkes – auch hier ein großer Unter-
schied zu heute. Außerdem wird kritisiert, dass die Logik der Ab-
schreckung Wettrüsten generiert, und es wird dazu aufgefordert, 
alle Kraft auf Rüstungskontrolle, Abrüstung und vertrauensbilden-
den Maßnahmen zu konzentrieren, wobei Deutschland aus histori-
schen Gründen eine besondere Rolle spielen sollte. Die Konferenz 

 
2 Vgl. https://www.ekd.de/heidelberger-thesen-1959-75680.htm mit Literatur. 
3 Es stimmt nicht, was die neue EKD-Denkschrift (149) behauptet, die Heidelber-
ger Thesen hätten in der Komplementarität die militärische Position als eine Nor-
malität gesehen. 



137 
 

für Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE) wird als po-
sitives Beispiel genannt. 

II. werden die politischen Bemühungen um Sicherung des Frie-
dens nach 1945 dargestellt. Hier wird die zentrale Rolle der UNO 
und ihrer Charta hervorgehoben und die Bestrebungen um Rüs-
tungskontrolle und Abrüstung dargestellt, vor allem das System ge-
meinsamer Sicherheit in Europa auf der Basis der Helsinki-Schluss-
akte. 

III. folgen die Stimmen zur kirchlichen Friedensdiskussion. Hier 
werden die Heidelberger Thesen aufgenommen und daraus abge-
leitet, dass mit neuer Dringlichkeit darauf hingearbeitet werden 
muss, den Krieg als Institution abzuschaffen. Außerdem wird für 
die Beteiligung an militärischer Gewalt das „noch“ unterstrichen – 
und auch das nur, wenn das gemeinsame Ziel die Vermeidung des 
Atomkriegs und die Herstellung des Weltfriedens ist. Sodann wer-
den kirchliche Initiativen genannt, die zur Versöhnung beitrugen, 
an erster Stelle die Ostdenkschrift unter dem Titel „Die Lage der Ver-
triebenen und das Verhältnis des deutschen Volkes zu seinen östli-
chen Nachbarn“ (1965). Sie war eine Sternstunde in der Geschichte 
der EKD, insofern sie dazu beitrug, die Wende in Deutschland zur 
Entspannungspolitik des späteren Bundeskanzlers Willi Brandt 
(1969-1974) herbeizu führen, die ihrerseits wesentlich zum Ende des 
Kalten Kriegs 1989 beitrug. Auch wird auf den Appell der ÖRK-
Vollversammlung in Nairobi 1975 zur Abrüstung und die Einrich-
tung eines „Programms für Abrüstung und gegen Militarismus und 
Wettrüsten“ hingewiesen. Verwiesen wird auch auf das gemein-
same Wort der EKD und des Bundes der Evangelischen Kirchen in 
der DDR, das dazu aufrief, in beiden deutschen Staaten an der Ver-
tiefung der Entspannungspolitik und der Erziehung zum Frieden 
mitzuarbeiten. Damals war die EKD sogar bereit, die ökumenischen 
Basisinitiativen wie „Ohne Rüstung leben“ zu würdigen. 

Teil B IV wendet sich der christlichen Orientierung in der Frie-
densaufgabe zu. Aus der Teilnahme am Frieden Gottes folgt die Ver-
antwortung für den Frieden der Welt. Dabei muss man sich davon 
verabschieden, die Frage der Sicherheit als rein militärisches Prob-
lem zu verhandeln, sondern vielmehr die Konfliktursachen in sozi-
alen, ökonomischen und weltweiten Ungerechtigkeiten wahrneh-
men. Es geht um gemeinsames Leben auf dieser Erde. Verhand-



138 
 

lungsbereitschaft und Kooperationswilligkeit sind gefragt, damit 
Krieg in jedem Fall vermieden wird. 

V. behandelt die Friedensaufgabe der Kirche – jetzt. Dabei steht 
die Ablehnung des NATO-Doppelbeschlusses zur Stationierung 
atomarer Mittelstreckenraketen und Marschflugkörper gemeinsam 
mit der Friedensbewegung an erster Stelle, denn das „noch“ der Be-
teiligung an militärischer Verteidigung „ist nur in einem Rahmen 
ethisch vertretbar, in welchem alle politischen Anstrengungen da-
rauf gerichtet sind, Kriegsursachen zu verringern, Möglichkeiten 
gewaltfreier Konfliktbewältigung auszubauen und wirksame 
Schritte zur Senkung des Rüstungsniveaus zu unternehmen“ (S. 58). 
Zentral dabei ist, „das Schlechte nicht nur im Gegner und im Gegner 
nicht nur das Schlechte“ zusehen und die „Sicherheit des Gegners“ 
mit zu bedenken (63). Darum gilt es, in diesem Sinn „die Erfüllung 
der staatlichen Friedensaufgabe kritisch und konstruktiv (zu) be-
gleiten“ (64). Die Kirche soll für „Erkennen von Konfliktursachen“ 
(66) und für unabhängige Informationen sorgen, um „politische 
Sachverhalte sorgfältig und verlässlich darzustellen“ – dies alles im 
Gegensatz zu dem, was man bei der Denkschrift von 2025 sieht. In-
haltlich geht es darum, soziale Gerechtigkeit auf internationaler 
Ebene zu fördern sowie auf umfassende Kooperation, ein völlig de-
fensives Verteidigungskonzept und effektive Abrüstung hinzuwir-
ken. Dazu sollten regelmäßig Friedensgutachten erstellt werden. 
Gemeinschaft sollte auch dahingehend praktiziert werden, dass 
kirchliche Institutionen und engagierte Initiativgruppen der  öku-
menischen Basis für Gerechtigkeit, Frieden und Umwelt zusammen-
arbeiten. 

Genau dies wurde Realität im Konziliaren Prozess für Gerechtigkeit, 
Frieden und Bewahrung der Schöpfung, der auf der 6. Vollversamm-
lung des ÖRK in Vancouver 1983 initiiert wurde, und zwar auf der 
Basis des Pfingsten 1983 mit diesem Titel gegründeten Ökumeni-
schen Netzes in Baden. Dann folgten bis 1990 Prozesse in Wechsel-
wirkung zwischen allen Ebenen: lokal, mit regionalen Vernetzun-
gen und Landeskirchen, national, auf kontinentaler und Weltebene. 
Dem Reformierten Weltbund (RWB) gelang es dann, ab 1990 eine 
zweite Phase dieses Prozesses unter dem Stichwort des Bekennens 
(processus confessionis) herbeizuführen, dem sich der ÖRK 1998 
und der Lutherische Weltbund (LWB) im Jahr 2000 anschlossen. 



139 
 

Dieser Prozess kann hier nicht ausführlich behandelt werden4, zwei 
wichtige Aspekte sind aber hervorzuheben. 

Der eine betrifft die Kirchen in der DDR. 1965 legte die Konfe-
renz der evangelischen Kirchenleitungen in der DDR 1965 „Eine 
Handreichung für Seelsorge an Wehrpflichtigen“ unter dem Titel 
„Zum Friedensdienst der Kirche“ vor. „Die Handreichung sah in 
den beiden Formen des Waffenverzichts nicht nur eine mögliche 
‚christliche Handlungsweise‘, sondern ‚ein deutlicheres Zeugnis des 
gegenwärtigen Friedensgebotes unseres Herrn‘.“5 Mit dieser klaren 
Positionierung trugen die evangelischen Kirchen wesentlich zur 
friedlichen Revolution in der DDR 1989 bei. 

Die zweite zentrale Bedeutung des Konziliaren Prozesses für die 
Friedensethik der weltweiten  Ökumene besteht darin, dass von An-
fang an der imperiale Kapitalismus als systemische Grundursache 
für Ungerechtigkeit, Unfrieden und Zerstörung der Schöpfung 
identifiziert wurde. Dazu bedurfte es eines Studien- und Entschei-
dungsprozesses von 30 Jahren (1983-2013), bis alle ökumenischen 
Organisationen ihre klaren Entscheidungen getroffen und formu-
liert hatten.  

Die erste der großen Vollversammlungen, in denen der gemeinsame 
processus confessionis jeweils für eine der Organisationen auf einen 
Höhepunkt zulief, ist die des Lutherischen Weltbunds in Winnipeg/ 
Kanada im Jahr 2003. Der dortige Beschluss „Die wirtschaftliche 
Globalisierung verwandeln“ enthält starke Formulierungen, u. a.:6 
 

„(59) Als Communio müssen wir der falschen Ideologie der ne-
oliberalen wirtschaftlichen Globalisierung so begegnen, dass wir 
dieser Realität und ihren Auswirkungen Widerstand entgegen-
setzen, sie grundlegend umwandeln und verändern. Diese fal-
sche Ideologie gründet auf der Annahme, dass der auf Privatei-
gentum, ungezügeltem Wettbewerb und der unabänderlichen 

 
4 Dazu vgl. Ulrich DUCHROW: Gerechtigkeit, Frieden, (Über)Leben. Erfahrungen, 
Kämpfe und Visionen in der weltweiten Ökumene. Hamburg: VSA 2025. 
5 Zum Friedensdienst der Kirche, II. 4 Vgl. GARSTECKI in: http://gesellschaft-zeit 
geschichte.de/fileadmin/projekte/gfz/download/Friedensarbeit.ev.Kirchen-Weg 
bereiterin.10.09.pdf , S. 5. 
6 https://www.kirche-mv.de/fileadmin/_einrichtungen_daten/2003_LWB-Botsch 
aft_Auszug.pdf 



140 
 

Geltung von Verträgen aufgebaute Markt das absolute Gesetz 
ist, das das menschliche Leben, die Gesellschaft und die Umwelt 
beherrscht. Hier handelt es sich um Götzendienst. Er führt dazu, 
dass die, die kein Eigentum besitzen, systematisch ausgeschlos-
sen werden, die kulturelle Vielfalt zerstört wird, instabile Demo-
kratien demontiert werden und die Erde verwüstet wird.“ 

 
Die 2. Generalversammlung war die des Reformierten Weltbunds 
(RWB) 2004 in Ghana. Hier wurde das Accra-Bekenntnis beschlossen. 
Es arbeitete die Koppelung von militärischen und polit-ökonomi-
schen Dimensionen des imperialen Kapitalismus klar heraus. Die 
zentralen Abschnitte lauten:7 
 

(18) „Wir glauben, dass Gott über die ganze Schöpfung regiert. 
,Die Erde ist des Herrn und was darinnen ist’ (Ps 24, 1). 
(19) Darum sagen wir Nein zur gegenwärtigen Weltwirtschafts-
ordnung, wie sie uns vom globalen neoliberalen Kapitalismus 
aufgezwungen wird … Wir weisen jeden Anspruch auf ein wirt-
schaftliches, politisches und militärisches Imperium zurück, das 
Gottes Herrschaft über das Leben umzustürzen versucht, und 
dessen Handeln in Widerspruch zu Gottes gerechter Herrschaft 
steht.“ 

 
In der 10. Vollversammlung in Busan 2013 legte der ÖRK keine ein-
zelne Resolution zum Thema vor, sondern hatte mehrere Doku-
mente erarbeitet, die dann von der Vollversammlung angenommen 
wurden. Sie enthalten ebenso klare Aussagen wie die des LWB und 
des RWB: Vor allem in der Missionserklärung heißt es zusammenfas-
send:8 
 

„Die wirtschaftliche Globalisierung hat den Gott des Lebens 
durch Mammon ersetzt, den Gott des freien Marktkapitalismus, 
der die Macht für sich beansprucht, die Welt durch die Anhäu-
fung unmäßigen Reichtums und Wohlstands zu retten. Mission 

 
7 Das gesamte Bekenntnis ist nachzulesen unter: http://wcrc.ch/de/accra/bekennt-
nis-von-accra 
8 https://missionrespekt.de/fix/files/missionserklaerung-de-wcc.pdf 



141 
 

in diesem Kontext muss eine Gegenkultur vorleben und Alter-
nativen zu solch götzendienerischen Visionen anbieten.“ 

 
14 Tage nach Busan Ende November 2013 veröffentlichte Papst Fran-
ziskus sein Apostolisches Schreiben „Die Freude des Evangeliums“. 
Darin bringt er den weltweiten ökumenischen Konsens auf den 
Punkt: „Diese Wirtschaft tötet!“ … 

Es ist als kirchengeschichtliches Ereignis anzusehen, dass alle 
christlichen historischen Kirchengemeinschaften in einem 30jähri-
gen Prozess auf internationaler Ebene offiziell den imperialen Kapi-
talismus verworfen und zur Arbeit an Alternativen aufgerufen ha-
ben. Leider folgten die deutschen Kirchen diesem Beispiel nicht, was 
sich auch in den Denkschriften, vor allem aber in der von 2025 zeigt. 

 
2007, als es zwar Busan noch nicht gab, aber Winnipeg und Ac-

cra, veröffentliche die EKD wieder eine Denkschrift unter dem Titel 
„Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden sorgen“. Sie beginnt 
wieder mit den Friedensgefährdungen (1), hebt aber gegenüber der 
Denkschrift von 1981 gleich hervor, dass durch das Ende des Ost-
Westkonflikts und die Reduzierung der Atomwaffen sowie durch 
die Weiterentwicklung der KSZE zur Organisation für Sicherheit 
und Zusammenarbeit in Europa (OSZE) sich günstigere Ausgangs-
bedingungen entwickelt hätten, allerdings sich die Hoffnung auf 
eine Friedensdividende und eine neue Weltfriedensordnung nach 
1989 nicht wirklich erfüllt habe. Vielmehr entstand eine Weltunord-
nung mit sozio-ökonomischen Verwerfungen konkurrierenden 
Machtinteressen und zusätzlich Terrorismus. Besonders die sozio-
ökonomischen Ungerechtigkeit werden ausführlich beschrieben. 
Außerdem sind neue Bedrohungen durch Waffengewalt entstan-
den, auch durch Privatisierung der Gewalt. Auch wurde die Ver-
breitung von Atomwaffen nicht gestoppt (Israel und Nordkorea). Es 
wird auch nach den Ursachen des verstärkten Terrorismus gefragt 
und in der US-amerikanischen Politik, u. a. auch durch die Blockade 
von Resolutionen des UN-Sicherheitsrats gegenüber Israel gesehen. 
Auch kritisiert die Denkschrift die Doppelstandards des Westens im 
Blick auf Handels-, Klima-, Nuklearpolitik und die Tendenz, auch 
eigene Interessen mit Gewalt durchzusetzen (27), was besonders 
hinsichtlich der Weltwirtschaft zu beobachten ist. Auch die Schwä-



142 
 

chung der multilateralen Strukturen durch die USA wie z. B. im 
Irakkrieg werden kritisiert. 

2. wird der Friedensbeitrag der Christen auf biblischer Basis ent-
faltet, aber auch die Verbindung von Religion und Gewalt kritisiert, 
auch in der Geschichte des Christentums. Zentral ist die Rolle der 
Friedenserziehung, wobei die Bedeutung der ökumenischen Dekade 
zur Überwindung von Gewalt (2000-2010) hervorgehoben wird. Betei-
ligung an gewaltmindernder Gegengewalt kann es nur im Rahmen 
einer internationalen Rechtsordnung geben. Das Recht auf Kriegs-
dienstdienstverweigerung muss es nicht nur für grundsätzliche Pa-
zifisten geben, sondern auch für die, die situationsbezogen den 
Kriegsdienst verweigern. Beispiele zeigen, wie man für Versöhnung 
arbeiten kann. Ausführlich wird die Verbindung der Arbeit für Ge-
rechtigkeit und Frieden im Begriff des gerechten Friedens erläutert. 
Dessen vier Dimensionen sind gleichberechtigt und miteinander zu 
beachten: Schutz vor Gewalt, Förderung der Freiheit, Abbau von 
Not inklusive sozioökonomischer Gerechtigkeit / Korrektur sozio-
ökonomischer Asymmetrie und Bewahrung der Schöpfung sowie 
Anerkennung kultureller Verschiedenheit. 

Der 3. Teil betrifft den gerechten Frieden durch Recht: auf globa-
ler Ebene durch eine kooperativ verfasste Ordnung, ein kollektives 
Sicherheitssystem auf der Basis der UN-Charta, der universalen An-
wendung der Menschenrechte, der Überwindung der Ungleichheit 
durch Recht auf Entwicklung und Ermöglichung kultureller Viel-
falt. Statt gerechter Kriege braucht es im äußersten Fall rechtserhal-
tende Gewalt. Dabei hat das Völkerrecht eine zentrale Rolle. Die 
früheren Kriterien des gerechten Kriegs sind jetzt zu nutzen als Kri-
terien für rechtserhaltende Gewalt, wobei die Verhältnismäßigkeit 
besonders zu betonen ist. Und es gibt auch Grenzen für den rechts-
erhaltenden Gewaltgebrauch. So ist die National Security Strategy 
der USA zu kritisieren, die auch große Kriege gegen den Terroris-
mus einschließt und Militäreinsätze bis hin zur Option von Kern-
waffen. 

4. geht es um p o l i t i s c h e Friedensaufgaben. Dabei sollte die 
„menschliche Sicherheit“ im Vordergrund stehen. Zentral ist die 
Stärkung universaler Institutionen und die Gleichrangigkeit der Ge-
rechtigkeitsziele, z. B. durch die Umsetzung der Milleniumsziele 
mittels Einführung einer Devisentransaktionssteuer und eines inter-



143 
 

nationalen Insolvenzrechts für Staaten. Bei der Dimension Schutz 
vor Gewalt sollten zusätzliche Kapazitäten für präventive Aktionen 
investiert werden. Der Sicherheitsrat sollte reformiert werden, um 
die Blockade durch die USA zu überwinden, die Globalisierung 
sollte besser reguliert und die OSZE gestärkt werden. Im Blick auf 
die Bundeswehr wird kritisiert, dass nach dem Ende des Ost-West-
Konflikts der Übergang von einer Verteidigungsarmee zu einer in-
ternationalen Interventionstruppe vollzogen wurde, aber dafür kein 
demokratisch legitimes Gesamtkonzept vorliegt. Vor allem waren 
die von der UNO nicht legitimierten militärischen Interventionen in 
Jugoslawien und Afghanistan völkerrechtswidrig. Nur vom UN-Si-
cherheitsrat mandatierte Einsätze sind legitim. Waffenpotenziale 
sollten abgebaut werden statt weiter aufzurüsten, Abrüstung und 
Rüstungskontrolle verstärkt werden. Hier tut die Denkschrift nun 
einen bemerkenswerten bewussten Schritt über die Heidelberger 
Thesen hinaus und sagt: 
 

„Aus der Sicht evangelischer Friedensethik kann die Drohung 
mit Nuklearwaffen nicht mehr als Mittel legitimer Selbstverteidi-
gung betrachtet werden … Wenn es die traditionellen Nuklear-
mächte an Ernsthaftigkeit bei der Verfolgung ihrer Abrüstungs-
verpflichtungen fehlen lassen, ist das NPT-Regelwerk [scil. der 
Nichtverbreitungsvertrag] selbst gefährdet … Friedensethisch 
geboten ist daher nach dieser Argumentationslinie die vollstän-
dige nukleare Abrüstung. Konkrete Schritte dazu sind ein nuk-
learer Teststopp, die Beendigung der Produktion von spaltba-
rem Material für Waffenzwecke, die Einrichtung kernwaffen-
freier Zonen und die vollständige Beseitigung der noch aus den 
Zeiten des Ost-West.Konflikts stammenden nichtstrategischen 
Kernwaffen.“ (163) 

 

Vor allem aber geht es darum, menschliche Sicherheit und mensch-
liche Entwicklung zu verwirklichen. Beides, die Aussage, dass die 
Drohung mit Atomwaffen nicht mehr mit evangelischer Ethik ver-
einbar ist, wie auch die Betonung der notwendigen umfassenden so-
zio-ökonomischen und ökologischen Gerechtigkeit wird 2019 in der 
Kundgebung der 12. Synode der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land auf ihrer 6. Tagung zum Thema Kirche auf dem Weg der Gerech-
tigkeit und des Friedens noch einmal bestätigt.  



144 
 

Trotz der treuen Fortschreibung der evangelischen friedensethi-
schen Tradition, auch trotz der bemerkenswerten Bereitschaft zur 
selbstkritischen Reflexion im Blick auf westliche Verhaltensweisen 
und speziell auf die US-Politik, hat die Denkschrift von 2007 einen 
Mangel: die Nichtbeachtung der ökumenischen Einsichten in den 
imperialen Kapitalismus als kohärente Grundursache der verschie-
denen kritisierten Phänomene von Ungerechtigkeit, Unfrieden und 
Zerstörung der ökologischen Grundlagen des Lebens. Ich werde da-
rauf bei der folgenden Kritik der neuen Denkschrift von 2025 einge-
hen. 
 
 

2. Die Denkschrift von 2025 

 
Der Titel lautet: Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evan-
gelische Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen. Zunächst 
kurz eine Übersicht über diese Änderungen: 

2.1  Die ökumenische Konzeption des Gerechten Friedens gilt als 
Leitlinie. Danach haben in der Nachfolge Jesu Gewaltverzicht und 
Mechanismen der gewaltfreien Konfliktbearbeitung den Vorrang. 
Ziel ist ein umfassender Shalom. Die Denkschrift nimmt dann den 
Vorrang wieder zurück und sagt: Dieses Ziel ist aber von Menschen 
in der Welt der Sünde nicht zu erreichen, dient aber der Orientie-
rung. Deshalb braucht es das Gesetz zur Verteidigung des Rechts 
durch rechtmäßige Gewalt. In dieser Konstellation hat der Pazifis-
mus seine Funktion nur als Zeichenhandlung und politischer Im-
pulsgeber, aber nicht als universale politische Ethik. 

Deshalb wird behauptet, dass aus den vier Dimensionen des Ge-
rechten Friedens – Schutz vor Gewalt, Freiheit, Abbau von Not und 
kulturelle Vielfalt – der Schutz vor Gewalt Priorität hat (anders als in 
der Denkschrift 2007, wo alle Dimensionen gleichrangig sind). Der 
Schutz muss allerdings mit rechtserhaltender Gegengewalt gesche-
hen nach den alten Kriterien des gerechten Kriegs, insbesondere mit 
Verhältnismäßigkeit im Blick auf den Abbau von Not wird die Sozi-
ale Marktwirtschaft empfohlen. Militärische Gegengewalt darf aller-
dings nur als ultima ratio für Selbstverteidigung eingesetzt werden. 
Hier (in Abschnitt 58) heißt es nun zum ersten Mal entgegen den 
Positionen von 2007 und 2019: 



145 
 

„Wenn der Erwerb von Massenvernichtungswaffen unmittelbar 
bevorsteht, ihr Einsatz konkret angedroht ist und alle diplomati-
schen Mittel erschöpft sind, kann eine militärische Reaktion bei 
Abwägung aller Umstände des Einzelfalls als Selbstverteidigung 
gegen einen unmittelbar bevorstehenden Angriff betrachtet wer-
den (s. unten, Ziff. 146)“. 

 
Weiter wird der  Begriff „Kriegstüchtigkeit“ verteidigt, denn er soll 
angeblich feststellen, „dass eine ausreichende Ausstattung der Bun-
deswehr für einen Verteidigungsfall derzeit nicht gegeben ist.“ (59) 
Dafür sollte aber der Begriff „Verteidigungsfähigkeit“ benutzt wer-
den.  

2.2 werden die heutige Gewalt und die daraus erwachsenden ak-
tuellen Herausforderungen geschildert. Dabei stehen Ukraine, Gaza 
und die Kriege in Afrika an erster Stelle. Als Reaktion steigen die 
Militärausgaben. Verteidigungsfähigkeit ist nötig und hat ihre Be-
rechtigung. Verhandlungen sind nur dann ethisch vertretbar auf der 
Basis des Rechts. „Investition in die Verteidigung (ist) Teil einer ver-
antwortlichen Friedenspolitik.“ (80). Russlands Krieg gegen die Uk-
raine „ist eine markante Disruption dieser regelbasierten Ordnung“ 
(114). Aber auch die USA, besonders unter Trump, sind kein „ver-
lässlicher Ordnungshüter“, weil sie die internationalen Institutionen 
nicht unterstützen. Der Kapitalismus wird nicht systemisch unter-
sucht. 

2.3 muss es neue, aktuelle Antworten  auf bekannte friedensethische 
Fragen geben. Atomare Abschreckung bleibt ein „zu überwindendes 
Dilemma“. Aber angesichts des Angriffs Russlands gegen die Ukra-
ine inklusive der Androhung nuklearer Waffeneinsätze ist der Ver-
zicht auf Atomwaffen „kaum politisch zu vertreten“ und ihr Besitz 
„eine ethisch begründbare Entscheidung“. Damit entfernt sich die 
Denkschrift erneut von früheren Positionen der EKD (2007 und 
2019). Das gilt ebenso für die Zustimmung zu Waffenlieferungen an 
Angegriffene. Außerdem müsse man der Wehrpflicht zustimmen, 
am besten im Rahmen eines allgemeinverpflichtenden sozialen Jah-
res. Ausdrücklich abgelehnt wird, dass die Totalverweigerung oder 
ein Ersatzdienst das „deutlichere Zeugnis“ für ChristInnen ist, wie 
es die DDR-Kirchen 1965 festgestellt hatten und wie es der Asym-
metrie der Komplementarität in den Heidelberger Thesen entspricht 



146 
 

(158, wiederholt in 169). Gewaltfreiheit verdient nur als „individu-
elle Glaubensüberzeugung Respekt“ (159). In dieser veränderten 
Zeit „gilt es eigene Fähigkeiten zur Landes- und Bündnisverteidi-
gung substanziell auszubauen“ (162). Das gilt inklusive Einführung 
der Wehrpflicht. Damit identifiziert sich die EKD hundertprozentig 
mit der Politik der Bundesregierung und der NATO. 

2.4 beginnt der Friede „mit einem vertrauenden Herzen, verge-
wissert sich im Gebet und zeigt sich im Handeln. Hier wird noch 
einmal zusammengefasst und zu gegenseitigem Respekt zwischen 
den verschiedenen Positionen aufgefordert. 
 
 

3. Kritik: Falsche Schlussfolgerungen aus dem 
Fehlen einer rationalen geopolitischen Situationsanalyse 

 
Ganz im Sinn des geforderten Respekts möchte ich die Verantwort-
lichen in der EKD auffordern, ihre Positionen in der neuen Denk-
schrift dringend zu überprüfen und zu verändern. Unter reformato-
rischen Christen sollten nicht nur biblische Argumente zählen, son-
dern auch nachprüfbare Argumente der Vernunft. In beiden Feldern 
versagt die Denkschrift. 

Biblisch gesehen bezeugt sie selbst, dass Jesus der Gewaltfreiheit 
den Vorrang gab. Dann hebelt sie aber diese Aussage damit aus, das 
angeblich im Konzept des gerechten Friedens die Schutzpflicht Vor-
rang hat, ohne diese widersprüchliche Dialektik biblisch zu begrün-
den. Denn dass die Realität der Welt von Sünde gekennzeichnet 
wird, wusste auch Jesus. Aber selbst, wenn man sich über Jesus hin-
aus mit der Reformation darauf einlässt, dass durch Recht be-
grenzte, gewaltmindernde Gegengewalt zum Schutz der Nächsten 
und der Rechtsordnung das geringere Übel ist, hält die Denkschrift 
ihre eigenen, aus der Lehre vom gerechten Krieg gewonnenen Kri-
terien nicht ein. 

Sie lässt nämlich ihre gesamte Situationsanalyse zum Beweis der 
gestiegenen Gewalt- und Kriegsgefahr auf dem Hinweis ruhen, dass 
Russland die Ukraine und Hamas den Staat Israel angegriffen ha-
ben. Sie lässt aber vollständig die Vorgeschichte und den Kontext 
heraus und fragen gar nicht nach dem ersten, aus der Lehre vom 
gerechten Krieg übernommenen Kriterium, nämlich der Ursache 



147 
 

(causa iusta) und schon gar nicht nach der Verhältnismäßigkeit (pro-
portionalitas in bello). Nehmen wir zuerst die Verhältnismäßigkeit. 
Welche Vernunft würde zustimmen, wenn man bei der heutigen Re-
alität sagt: Die NATO gibt zehnmal so viel für Rüstung aus wie 
Russland, darum müssen die NATO-Länder ihre Rüstungsausga-
ben auf 5 Prozent ihres Bruttosozialprodukts steigern? Bemerkt die 
EKD diese Unlogik nicht? 

Viel gravierender ist aber die Frage der Ursache, der causa iusta. 
Auf der Hand liegt die Antwort bei der Frage: Wer hat den Aus-
bruchsversuch der Hamas aus dem völkerrechtswidrigen Freiluft-
gefängnis Gaza mit seinerseits allerdings völkerrechtswidrigen An-
griffen auch auf Zivilbevölkerung verursacht? Die Antwort sollte 
klar sein: Eindeutig die völkerrechtswidrige Besetzung der palästi-
nensischen Gebiete durch ein völkerrechtswidriges Apartheidsys-
tem Israels, was der Westen nicht nur toleriert, sondern mit Waffen 
und wirtschaftlichen Vorteilen unterstützt. Ist also Israels völker-
mordende „Selbstverteidigung“ als Beispiel für leider notwendige, 
aber legitime und verhältnismäßige Gegengewalt gegen Terror ver-
nünftig und friedensethisch zu unterstützen? 

Komplexer ist die Frage der Ukraine, aber die Antwort darauf 
mit Fakten belegbar. Schon das Accra-Bekenntnis des Reformierten 
Weltbunds hatte 2004 den imperialen Charakter des herrschenden 
Kapitalismus klar erkannt und verworfen. Das hätte also dem Re-
daktionsteam der Denkschrift bekannt sein können. Aber dies war 
doch zu allgemein und reichte nicht, um die gegenwärtigen Kata-
strophen zu verhindern. Darum muss die Friedensfrage in ihren ge-
opolitischen Dimensionen unbedingt neu in den gesellschaftlichen 
und kirchlichen Diskursen und Strategien bearbeitet werden. Denn 
die extremen Kosten und Schäden, die die Kriege und die daraus 
folgende Militarisierung verursachen, verhindern die Investitionen 
in eine lebensfähige Zukunft – und auch die Entwicklung von Ko-
operation zwischen den Völkern zur gemeinsamen Lösung der 
Menschheitsprobleme. 

Die beste Analyse und Hilfe zu dieser Aufgabe bieten Noam 
Chomsky und Marv Waterstone mit ihrem Buch Konsequenzen des 
Kapitalismus – Der lange Weg von der Unzufriedenheit zum Widerstand.9 

 
9 Frankfurt: Westend, 2022. – Vgl. auch Kristian LAUBJERG* – Meer, From Deter-



148 
 

Sie zeigen, wie konkret die Mechanismen funktionieren, wenn man 
die Idee eines sich selbst regulierenden Marktes, der angeblich aus 
den individuellen Egoismen gemeinsamen Wohlstand schafft, 
Schritt für Schritt in die Praxis umsetzt. Denn der kapitalistische 
Markt, dessen Zweck und Ziel Profitmaximierung für Kapitaleigner 
ist, hat ungenannte reale Voraussetzungen und Folgen.  

– Eine der realen Voraussetzungen des angeblich sich zur allge-
meinen Wohlfahrt selbst regulierenden globalen Marktes ist staatli-
ches Militär zur Eroberung des Zugangs zu Rohstoffen und Märkten 
mit der Folge von Kriegen und Rüstungswahnsinn. Angesichts des 
Ukrainekriegs und des Völkermords in Gaza ist es unbedingt nötig, 
einen Blick auf diese Dimension des Kapitalismus zu werfen. 
Chomsky und Waterstone untersuchen nach dem klassischen Kolo-
nialismus und Imperialismus des europäischen Weltsystems die 
verschiedenen geschichtlichen Wendepunkte nach dem 2. Weltkrieg 
daraufhin, wie jeweils die USA als neue Hegemonialmacht neue 
Feindbilder erzeugt hat, um die Militarisierung zur Absicherung der 
Wirtschaftsinteressen und Ausbau der Rüstungsindustrie voranzu-
treiben.  

Das ist hochrelevant zum Verständnis der Vorgeschichte der von 
der Denkschrift diagnostizierten Gewaltzunahme, besonders im 
Ukrainekrieg, die angeblich die Steigerung der Rüstung nötig 
macht. Nach der Wende von 1989 setzte die US-Regierung 1991/92 
eine geheime Strategiekommission ein, in der das sog. Wolfowitz-Me-
morandum erarbeitet wurde.10 Darin ist eines der Hauptpunkte die 
Verhinderung eines Systems der gemeinsamen Sicherheit und wirt-
schaftlicher Kooperationsstrukturen in Europa unter Einschluss 
Russlands. Die USA wollen unbedingt das Gorbatschowsche „Euro-
päische Haus“ verhindern, damit die von ihnen dominierte NATO 
die einzige Sicherheitsstruktur und mit ihr die USA die einzige Su-
permacht bleiben kann. So entschieden die US-Regierungen, das 
Versprechen an Gorbatschow (leider nicht in einem Vertrag, son-
dern nur in Protokollen schriftlich festgehalten) zu brechen, die 
NATO nicht über die Elbe hinaus auszudehnen, und stattdessen den 

 
rence and Defence to Confrontational Warmongering in: https://www.other-
news.info/from-deterrence-and-defence-to-confrontational-warmongering/. 
10 Dazu vgl. Thomas BARGATZKY: Der große Wahn. Der neue Kalte Krieg und die 
Illusionen des Westens. Baden-Baden: Tectum 2020, S. 135. 



149 
 

Sieg über die Sowjetunion auszukosten und die Welt unilateral mit 
Militärbasen zu überziehen (um 800). Dabei spielt die Frage der 
Kontrolle über die Ukraine seit 1997 eine zentrale Rolle, wie man in 
aller Klarheit bei Zbigniew Brzezinski, Die einzige Weltmacht: Ameri-
kas Strategie der Vorherrschaft, nachlesen kann.11 Denn, so heißt es, 
wer die Ukraine kontrolliert, kontrolliert den euro-asiatischen 
Markt. Gemeinsame Sicherheit und evtl. sogar gemeinsame Markt-
strukturen hätten zu einer multipolaren Welt beigetragen, was die 
USA um jeden Preis verhindern wollen. Dann folgt der Krieg gegen 
den Terror mit dem neuen Feindbild des Islam und jetzt China. Und 
so wird die NATO schrittweise bis an die direkten Grenzen Russ-
lands erweitert. Es wird gezeigt, wie all dies die Vorbedingung für 
Russlands Krieg geschaffen hat, der natürlich auch selbst völker-
rechtswidrig ist und wieder extrem negative Folgen für Umwelt und 
soziale Gerechtigkeit hat. Hinzu kommt, dass Russland und die Uk-
raine bereits im April 2022, wenige Woche nach Kriegsbeginn, einen 
Waffenstillstandsvertrag mit Aussicht auf Friedensverhandlungen 
vorbereitet hatten. Auch das verhinderten die USA. Sie schickten 
Boris Johnson nach Kiew, um Präsident Selinskyj zu beeinflussen, 
den Vertrag nicht zu unterschreiben. Motiv: Russland schwächen – 
oder in der Sprache der damaligen deutschen Außenministerin 
Baerbock „Russland kaputtzumachen“. Alle Toten und Zerstörun-
gen über die folgenden dreieinhalb Jahre bis heute gehen also auf 
das Konto der USA und indirekt der NATO. Und trotzdem soll man 
nach der Denkschrift gegen Russland aufrüsten. 

Nimmt man weiter die völkerrechtswidrigen Kriege der NATO 
unter Beteiligung Deutschlands in Kosovo, Libyen und Afghanistan 
hinzu, muss man eindeutig feststellen, dass die NATO unter Füh-
rung der USA und mit Beteiligung Deutschlands nicht ein Bündnis 
für Recht und Frieden erhaltende ultima ratio-Militäreinsätze, son-
dern eine die US-Hegemonie durchsetzende und Kriege provozie-
rende Institution ist. Nach den Kriterien der Denkschrift muss aber 
legitime militärische Gewalt verbunden sein mit vorrangigem Ziel 
Frieden und Abrüstung. Auch Letzteres ist das Gegenteil von dem, 
was die USA tut.12 

 
11 Frankfurt: S. Fischer, 1997. 
12 Vgl. z. B. Alexander Neu in: https://www.nachdenkseiten.de/?p=141913. 



150 
 

Besonders wichtig ist angesichts dieser Realität, dass die europä-
ischen Kirchen mit anderen darauf hinarbeiten, dass sich Europa un-
abhängig von den USA wieder Strukturen der gemeinsamen Sicher-
heit erarbeitet. Auch kann angesichts dieser belegbaren Fakten ein 
junger Christ oder eine junge Christin in Deutschland mit der 
Kriegsdienstverweigerung nicht nur ein deutlicheres Zeugnis able-
gen, sondern muss dies in diesem institutionellen Rahmen unbe-
dingt tun, selbst wenn er oder sie kein prinzipieller Pazifist ist, son-
dern nach den Kriterien des gerechten Kriegs handelt. Dies sollte die 
EKD ihren Gemeinden erläutern. 

Den Verantwortlichen für Politik in Deutschland sollte sie raten, 
Deutschland dringend von der Abhängigkeit an die USA zu lösen 
und sich wieder auf die Neuentwicklung eines Systems der gemein-
samen Sicherheit im Sinn der Organisation für Sicherheit und Zu-
sammenarbeit in Europa (OSZE) unter Einschluss Russlands zu 
konzentrieren.13 Gab es nicht einmal eine EKD-Denkschrift, die die 
Berücksichtigung der Sicherheitsinteressen der anderen als Frie-
denshandeln empfahl? Nur so kann auch die EU wieder zu einer 
Friedenskraft werden. Das wäre die vernünftige Ausübung der 
Schutzpflicht. Und wenn man dann noch von der Ökumene lernen 
würde, den sozial spaltenden und durch Wachstumszwang ökolo-
gisch zerstörerischen imperialen Kapitalismus mit einer Wirtschaft 
im Dienst des Lebens zu überwinden, würden auch die anderen Di-
mensionen des gerechten Friedens umsetzbar sein. 
 
 
 

Über den Verfasser ǀ Ulrich Duchrow ist apl. Professor für systematische 
Theologie an der Universität Heidelberg. Seit 1969 in der ökumenischen 
Bewegung tätig – besonders im interreligiösen Feld Gerechtigkeit, Frie-
den, Schöpfung; Mitbegründer und Ehrenvorsitzender des ökumeni-
schen Basisnetzwerkes ‚Kairos Europa‘ und Ko-Vorsitzender des Kairos 
Palästina Solidaritätsnetzes in Deutschland und Mitglied des Theologi-
schen Ausschusses von Global Kairos for Justice, dem internationalen 
Netzwerk von Kairos Palästina. – Im Frühjahr 2025 erschien im VSA: Ver-

 
13 Dazu könnten sogar frühere deutsche Diplomaten und Generäle helfen – wie 
z. B. Michael von der Schulenburg und General a. D. Harald Kujat, vgl. z. B. 
https://www.beck-shop.de/schulenburg-nie-wieder-krieg/product/40265769; 
https://www.nachdenkseiten.de/?p=118536. 



151 
 

lag sein Buch „Gerechtigkeit, Frieden, (Über)Leben“, in dem er seine lang-
jährigen „Erfahrungen, Kampfe und Visionen in der weltweiten Öku-
mene“ zusammengefasst hat. 

 
 

 



152 
 

 

Kirche gegen christlichen Pazifismus? 
 
„[. . .] Von einer ‚Neupositionierung‘ berichtet die ‚Tagesschau‘: Um Frie-
den zu sichern, müsse unter Umständen auch Gewalt als letztes Mittel an-
gewendet werden. Und der Spiegel titelt ‚Friedensdenkschrift 2025: Evan-
gelische Kirche spricht sich für Möglichkeit der atomaren Abschreckung 
aus‘. Sogar der christliche Pazifismus werde infrage gestellt. 
Tatsächlich hat sich die EKD auf ihrer Synode in Dresden vom christlichen 

Pazifismus verabschiedet – jedenfalls als kollektivem ethischen Leitmotiv, 
das sich aus der Bergpredigt im Neuen Testament herleitet. So heißt es in 
der Denkschrift: ‚Christlicher Pazifismus ist als allgemeine politische Theo-
rie ethisch nicht zu begründen.‘ [. . .] War also der Pazifismus eines Martin 
Luther King – oder, im interreligiösen Kontext: eines Mahatma Gandhi – 
lediglich ‚Ausdruck individueller Gewissensentscheidung‘, und nicht zu-

gleich auch politische Theorie und Praxis etwa gegen die Rassentrennung 
in den Vereinigten Staaten und den US-Krieg in Vietnam mit bis zu vier 
Millionen getöteter vietnamesischer Zivilisten, oder für ein Ende der Jahr-
hunderte währenden Herrschaft des britischen Empire in Indien? […] Doch 
es gibt noch Hoffnung. Schon bei der Präsentation der neuen ‚Friedens-
denkschrift‘ protestierte eine Gruppe von Friedensaktivisten in Dresden. 

Dass die EKD-Positionen nicht für die gesamte evangelische Kirche stehen, 
zeigt auch die prompte Erwiderung ‚Gerät der Friede aus dem Blick?‘ der 
‚Initiative Christlicher Friedensruf‘, die das Ökumenische Friedenszentrum 
im Mai 2025 gemeinsam mit 25 Friedensorganisationen gegründet hat: 
‚Die Gefahr eines dritten Weltkrieges ist so groß wie nie zuvor. In dieser 
Situation stärkt die Denkschrift mit ihrer theologischen Rechtfertigung 

kriegerischer Gewalt als ultima ratio militärische Optionen . . .‘  
[. . .] Unterzeichnet ist die EKD-Denkschrift zur ‚Evangelischen Friedens-
ethik angesichts neuer Herausforderungen‘ von Bischöfin Kirsten Fehrs, 
der Vorsitzenden des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland. 
Fehrs Vorgängerin als EKD-Ratsvorsitzende 2009/2010, Margot Käßmann, 
fand in ihrem Redebeitrag für die Demonstration ‚Nie wieder kriegstüch-
tig!‘ in Stuttgart am 3. Oktober 2025 deutlich andere Worte: Der Präsident 

des Reservistenverbandes rechnete kürzlich für den Fall eines Krieges mit 
Russland mit täglich 5.000 toten Soldaten auf der eigenen Seite. Das ein-
deutige Zeichen gegen diesen Wahnsinn ist: Kriegsdienstverweigerung!“ 
 

(Volker REKITTKE: Abschied vom christlichen Pazifismus. 

In: Nachdenkseiten, 13.11.2025.) 

 
 



153 
 

Kirchen wollen kriegstüch4g werden 
 

Ein internes Dokument zeigt, wie die Kirchen sich auf den Krieg 
vorbereiten. Eine offene Diskussion gibt es darüber nicht.1 

 

(Publik-Forum ǀ 5. Dezember 2025) 

 
Von Christoph Fleischmann 

 
 
 
Kriegstüchtig sollen Bundeswehr und Gesellschaft nach den Vor-
stellungen von Verteidigungsminister Boris Pistorius werden. Ein 
umstrihener Begriff. In der neuen Friedensdenkschrift der Evange-
lischen Kirche in Deutschland (EKD) wird er dennoch mit viel Ver-
ständnis gewürdigt: Es gehe um die Fähigkeit, die eigenen Werte zu 
verteidigen, darum, „wie Soldatinnen und Soldaten befähigt wer-
den können, eine militärische Auseinanderseiung erfolgreich zu 
bestehen“. Dazu will auch die EKD ihren Beitrag leisten und lässt 
seit rund eineinhalb Jahren ein Konzept ausarbeiten, wie sie sich auf 
einen Krieg vorbereiten kann. Die katholische Kirche wurde inzwi-
schen mit einbezogen. Publik-Forum liegt das „Ökumenische Rah-
menkonzept Seelsorge und Akutintervention im Spannungs-, Bünd-
nis- und Verteidigungsfall“ in einer Fassung vom September diesen 
Jahres vor. Es ist ein internes Arbeitspapier, doch geheim sind diese 
Überlegungen nicht. 

Der evangelische Militärbischof Bernhard Felmberg spricht gern 
davon: Die Militärseelsorge müsse sich vom Verteidigungsministe-
rium fragen lassen, ob sie im Kriegsfall in der Lage sei, sich an der 
NATO-Ostflanke um Verletzte zu kümmern, Rücktransporte zu be-
gleiten, Todesnachrichten zu überbringen und Bestattungen durch-
zuführen, erklärte Felmberg schon vor über einem Jahr im Berliner 
Tagesspiegel. Diese Aufgabe könne er mit 104 evangelischen Mili-
tärgeistlichen nicht leisten; dafür brauche es die ganze Kirche. Des-
halb habe er von der Kirchenkonferenz der EKD den Auftrag erhal-
ten, eine Art „geistlichen Operationsplan Deutschland“ zu erstellen, 

 
1 Zuerst erschienen in: Publik-Forum 23/2025 am 5.12.2025; erneuter Abdruck an 
dieser Stelle mit freundlicher Erlaubnis des Verfassers. 



154 
 

so Felmberg. Er meint das besagte Rahmenkonzept, das sich derzeit 
noch im „ökumenischen Abstimmungsprozess“ befinde, wie es aus 
dem Kirchenamt der EKD heißt. Deswegen will man dort genauso 
wie bei der katholischen Bischofskonferenz noch nichts dazu sagen. 

Tatsächlich knüpft das Kirchenkonzept an den sogenannten 
„Operationsplan Deutschland“ an, den die Bundeswehr erstellt hat. 
In ihm würde die militärische Landes- und Bündnisverteidigung 
mit den zivilen Unterstützungsleistungen in einem Plan zusammen-
geführt, erfährt man im Rahmenkonzept der Kirche. Im Operations-
plan gehe es auch um die Frage, welche Rolle die Religionsgemein-
schaften bei der Verteidigung hätten. 

Das wollen die Kirchen mit ihrem Konzept beantworten und 
zählen all die Ressourcen auf, die es bei ihnen gibt: Gemeindeseel-
sorge, Notfallseelsorge, Krankenhausseelsorge, Polizei- und Ge-
fängnisseelsorge. Es wird überlegt, wie diese alle im Bündnis- oder 
Verteidigungsfall eingesetzt werden können, welche Kompetenzen 
bereits vorhanden sind und in welchen Bereichen noch Schulungen 
nötig sind, um den Anforderungen im Krieg zu genügen. Vieles da-
von bleibt noch unkonkret. Das 24-seitige Konzept soll später durch 
„Handlungsleitfäden“ ergänzt werden. 

„Die Kirchen lassen sich nach meiner Wahrnehmung zu einem 
Teil des Betrugs machen, dass Krieg eine Handlungsmöglichkeit 
sei“, sagt Gottfried Orth empört. Er ist emeritierter Theologieprofes-
sor mit dem Schwerpunkt Friedenstheologie. Und Angelika Clau-
ßen, Kovorsitzende der deutschen Sektion der Internationalen Ärzte 
für die Verhütung des Atomkrieges (IPPNW), meint, dass die Ver-
fasser des Konzeptes sich wohl nicht die Dimension eines Krieges 
klargemacht hätten. Bundeswehroffiziere hätten gegenüber Ärzte-
vertretern Szenarien vorgestellt, wonach Deutschland im Kriegsfall 
bis zu 1000 verletzte Soldaten täglich versorgen müsse, was nur zu-
lasten der normalen Krankenversorgung gehen könne. 

Diesen Konflikt sieht das Rahmenkonzept durchaus: Kapazitä-
ten für verletzte Soldaten würden „tief in den Regelbetrieb“ der 
Krankenversorgung eingreifen und „Standards der bestmöglichen 
individualmedizinischen Versorgung“ außer Kraft setzen, heißt es. 
Eine inhaltliche Position dazu haben die Kirchen aber nicht in ihrem 
Plan. Nur dass man das Seelsorgepersonal auf diese Situation vor-
bereiten müsse und – wie es in dem Konzept häufig heißt – mit den 



155 
 

staatlichen Stellen zusammenarbeiten werde. Die Aufgabe der Seel-
sorge in Kriegszeiten wird beschrieben als „emotional und seelisch 
zu stabilisieren, Halt und Orientierung“ zu vermitteln. Entscheidun-
gen der kirchlichen Stäbe sollen „Ruhe, Ordnung“ und „Hand-
lungsfähigkeit“ gewährleisten. Es fällt auf, dass an keiner Stelle ein 
möglicher inhaltlicher Konflikt mit den Anordnungen staatlicher 
Stellen angesprochen wird. 

Claußen sieht in diesen Beschreibungen eine „Unterwerfung“; 
die Befehle kämen im Kriegsfall, autorisiert durch Notstandsge-
setze, vom Militär. Und Gottfried Orth sieht es kritisch, dass das 
Konzept der Kirche selbst eine militärische Sprache verwende, 
wenn etwa von „Stabsarbeit“ die Rede ist oder wenn es heißt, dass 
es darauf ankäme, „in bereichernder Vielfalt und dennoch mit einer 
Stimme zu sprechen“. 

In dem Konzept wird einerseits die föderale Struktur von Kirche 
als Ressource gewürdigt, aber es wird auch davon gesprochen, 
„dass im Krisenfall“ Entscheidungen „durch Stabsarbeit getroffen 
werden“. Solche Stäbe könne es von der Gemeinde- oder Pfarrei-
ebene bis zur Bundesebene geben: „Die Einrichtung eines kompak-
ten, circa zehnköpfigen ökumenischen Krisenstabs auf Bundesebene 
ist in Erwägung zu ziehen.“ Dazu sollen Kirchenleute in „Krisen-
stabsarbeit“ ausgebildet werden. 

Gottfried Orth stellt verwundert fest, dass Kriegsdienstverwei-
gerer in dem Konzept nur zweimal knapp erwähnt werden, und 
zwar als „besondere Personengruppe“, die „in den Fokus von Ge-
meindearbeit und Seelsorge geraten“ könne. Orth hingegen findet, 
Kriegsdienstverweigerer und die ebenfalls erwähnten Deserteure 
seien Menschen, „die auf besondere Unterstützung gerade der Kir-
chen angewiesen“ seien – bis hin zum Kirchenasyl für Deserteure. 
Friedensbewegte Stimmen aus den Kirchen würden in dem Konzept 
völlig fehlen, so Orth. 

Dafür werden aber den gefallenen Soldaten knapp zweieinhalb 
der 24 Seiten gewidmet: Es geht um die Überbringung der Todes-
nachricht, die würdevolle Bestattung und die Begleitung trauernder 
Angehöriger bis hin zur Schaffung von „Gedenkorten und -zeiten“: 
„Neben dem Volkstrauertag, dem Ewigkeitssonntag und Allersee-
len werden weitere Zeiten und Orte geschaffen, an denen der Gefal-
lenen in einer besonderen Weise gedacht werden kann.“ Orth 



156 
 

schüttelt den Kopf. Er kann sich nicht vorstellen, dass die Landes-
kirchen wieder ein Gefallenengedenken einführten, wie es das frü-
her gegeben habe. 

Bleibt die Frage, ob es bei dem Rahmenkonzept nur um opera-
tive Fragen geht, wie die Autorinnen und Autoren des Konzeptes 
meinen, wenn sie schreiben, dass sie in keiner Weise die friedens-
ethischen Grundeinsichten der Kirchen relativieren wollen. Orth 
meint, dass man sich auf den Weg der Kriegsvorbereitung begebe, 
wenn man so tue, als sei ein Krieg führbar. 

Militärbischof Felmberg hält dagegen: „Fördert die Notfallseel-
sorge den Unfall auf der A9? Fördert die Krankenhausseelsorge die 
Entstehung von Krebs?“, fragte er kürzlich im Bayerischen Rund-
funk. „Nein, tut sie nicht.“ Aber weil diese Dinge passieren können, 
sei man besser darauf vorbereitet. Ja, es sei geradezu „fahrlässig“, so 
Felmberg, „wenn wir in einem hoffentlich niemals eintretenden Ver-
teidigungsfall nicht handlungsfähig wären“. Orth hingegen sieht 
die vom Evangelium gebotene Aufgabe der Kirchen darin, Stopp zu 
sagen, wenn Krieg wieder als Option erscheine. 

Wie so ein Stopp aussehen kann, macht die IPPNW gerade mit 
einer Kampagne gegen die Militarisierung im Gesundheitswesen 
vor: „Ich halte alle Maßnahmen und Vorkehrungen für gefährlich, 
die auf das Verhalten im Kriegsfall vorbereiten sollen. Nur kriegs-
präventive Maßnahmen kann ich vertreten“, heißt es in einer Selbst-
verpflichtung, die bisher rund 900 Bedienstete im Gesundheitswe-
sen unterschrieben haben. „Ich lehne deshalb jede Schulung oder 
Fortbildung in Kriegsmedizin ab und werde mich daran nicht aktiv 
beteiligen.“ Eine vergleichbare Kampagne, meint Angelika Claußen, 
könne man auch in den Kirchen machen. Dort gäbe es doch auch 
viele, die mit der Politik der Kriegstüchtigkeit nicht einverstanden 
seien. 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ Christoph Fleischmann ist Redakteur der kirchenunab-
hängigen christlichen Zeitschrift Publik-Forum: www.publik-forum.de ǀ 
Der dargebotene Text ist zuerst erschienen in: Publik-Forum 23/2025 am 
05.12.2025. 



157 
 

 
 
 
 

Echo aus Friedens- und 
Sozialbewegung 

 
 
 
 



158 
 

 
 

„Treue zum Evangelium und 
Bekenntnis zum Gott des Friedens“ 

 

Ökumenische Erklärung von Christinnen und Christen aller Konfessionen 
zu Militärdoktrinen im Dienste nationaler Wirtschaftsinteressen ǀ 2006 

 
Die Gemeinschaft der Kirchen umfasst heute Christen, die einen „Frie-
densdienst mit Waffen“ für möglich halten, und christliche Pazifisten. 
Diese Gemeinschaft von Christen auf unterschiedlichen Wegen und in ge-

genseitigem Respekt basiert auf dem ökumenischen Konsens, dass Krieg 
nach Gottes Willen nicht sein darf. Ohne diesen Konsens kann sie nicht 
bestehen. 
Im dritten Jahrtausend werden nun in der so genannten „westlichen Welt“ 
immer offener nationale Wirtschaftsinteressen als Zielvorgaben in militä-
rischen Planungen geltend gemacht und sogar dem zuarbeitende Verfas-
sungsänderungen angestrebt. Verschiedene Militärdoktrinen nennen in 

diesem Zusammenhang unter anderem „freie Weltmärkte“, freie Handels- 
und Seewege, den Zugang zu Rohstoffen, eine gesicherte Versorgung mit 
Energie-Ressourcen, die Wahrung des nationalen Wohlstands und eine 
Abwehr von Immigration aus armen Erdregionen. 
All diese Gesichtspunkte rechtfertigen weder nach dem Völkerrecht noch 
nach der Friedensethik der christlichen Ökumene den Einsatz von tödli-

chen Waffen oder die Gefährdung des Lebens von Zivilisten und Soldaten. 
Als Getaufte erklären wir in aller Deutlichkeit: Wer für Soldaten betet und 
gleichzeitig Militärdoktrinen zugunsten von Wirtschaftsinteressen befür-
wortet, lästert Gott. Wer nationale Wirtschaftsinteressen zur Rechtferti-
gung von militärischem Handeln heranzieht, verlässt die Treue zum Evan-
gelium und trennt sich selbst von der Gemeinschaft der Glaubenden. Wir 

bitten alle Schwestern und Brüder inständig, das gemeinsame Band nicht 
zu zerreißen, am Bekenntnis zum Gott des Friedens festzuhalten und ge-
gen jegliche politische Rechtfertigung von Kriegen aus wirtschaftlichem In-
teresse Widerstand zu leisten. 
 
Dokumentation des Ökumenischen Aufrufes aus dem Jahr 2006 und der 

Erst-Unterzeichnenden auf dem Portal ‚Lebenshaus Schwäbische Alb‘ 
(https://www.lebenshaus-alb.de/magazin/aktionen/004080.html) 

 
 
 



159 
 

Friedensgruppen entsetzt über 

„nukleare Zeitenwende“ in der EKD 
 

Pressemitteilung vom 11.11.20251 

 
Aktionsbündnis „atomwaffenfrei.jetzt“ 

 
 
 
Das Aktionsbündnis „atomwaffenfrei.jetzt“ kritisiert die neue EKD-
Friedensdenkschrift „Welt in Unordnung – Gerechter Frieden im 
Blick“ als Kapitulation der christlichen Friedensethik vor der staat-
lichen Aufrüstungsraison. Das Bündnis von über 70 Friedensorga-
nisationen, dem auch viele kirchliche Gruppen angehören, sieht in 
dem Papier eine „nukleare Zeitenwende“ und bedauert den Rück-
fall der EKD in längst überholt geglaubte Positionen für die Recht-
fertigung nuklearer Abschreckung. Dass nun öffentlich der Ein-
druck entsteht, der Besitz von Atomwaffen sei friedensethisch ver-
tretbar, hält das Aktionsbündnis für verheerend und gefährlich.  

„Die seit Jahrzehnten zugestandene Gewährung einer Noch-
Frist für eine Akzeptanz von Atomwaffen durch die Kirchen ist 
längst abgelaufen. Das hat Papst Franziskus bereits 2019 in seiner 
Rede in Hiroshima festgestellt, als er den Besitz von Atomwaffen als 
unmoralisch geißelte“, betont Martin Singe, Sprecher des Aktions-
bündnisses. Die Atomwaffenstaaten seien ihrer Verpflichtung zu 
nuklearer Abrüstung aus dem Nichtverbreitungsvertrag nicht ein-
mal ansatzweise nachgekommen und hätten somit die ethische Dul-
dungsfrist verwirkt. „Wir erwarten daher von der evangelischen 
Kirche keine Legitimation dieser Politik, sondern einen klaren, frie-
densethisch begründeten Ruf nach sichtbaren Schritten zu einer 
Welt ohne Atomwaffen.“  

„Auch kirchliche Basisgruppen kämpfen seit Jahren in Büchel 
für den Abzug der hier gelagerten US-Atombomben. Die EKD fällt 
deren Engagement mit der neuen Denkschrift in den Rücken“, kon-
statiert Hildegard Slabik-Münter von der Friedensgruppe Daun in 

 
1 Textquelle ǀ https://www.atomwaffenfrei.de/friedensgruppen-entsetzt-ueber-
nukleare-zeitenwende-in-der-ekd/ 



160 
 

der Eifel. Der Atomwaffenstandort Büchel wird gerade mit über 
zwei Milliarden Euro für die neuen F-35-Atombomber der Bundes-
wehr und für zielgenauere US-Atombomben umgebaut. Das Akti-
onsbündnis hofft, dass die evangelische Kirchenbasis der Kirchen-
leitung klaren Widerspruch entgegensetzt, wie es der Friedensbe-
auftragte der EKD, Friedrich Kramer, bereits getan hat: „Ich bin der 
Meinung, wir sollten bei einem klaren Nein ohne jedes Ja bleiben“, 
hatte der Landesbischof der mitteldeutschen Kirche am gestrigen 
Montag zum Thema Atomwaffen gesagt. Dem schließt sich das Ak-
tionsbündnis „atomwaffenfrei.jetzt“ vorbehaltlos an. 
 
 



161 
 

Erklärung zur 

EKD-Friedensdenkschrift 2025 
 

(11.11.2025) 

 
Bundesarbeitsgemeinschaft 

Linke Christ:innen1 
 
 
 
Oberste Maxime für Christ:innen in der Nachfolge des Jesus von Na-
zareth ist der Grundsatz: Krieg soll nach Gottes Willen nicht sein. 

Wir lehnen deshalb alle kriegsvorbereitenden Maßnahmen ab, 
die letztlich dazu führen, dass Menschen getötet und ihre Lebens-
grundlagen vernichtet werden. Und auf der anderen Seite werden 
der Rüstungswirtschaft satte Gewinne ermöglicht, während für 
Menschen in prekären Lebenslagen Unterstützung massiv abgebaut 
wird. Kriegstüchtigkeit wird zum vorherrschenden Ziel erklärt, 
dem alles andere unterzuordnen ist. Ressourcen, die notwendig wä-
ren, um allen Menschen ein Leben in Frieden, Freiheit und Würde 
zu ermöglichen, werden verschleudert für die Rüstungsindustrie. 

Sowohl Papst Franziskus als auch Leo XIV. sprechen von einer 
„Wirtschaft, die tötet“. 

Die Denkschrift der EKD zum Frieden vom 10.11.2025 trägt lei-
der nicht zum gesellschaftlichen Frieden zwischen den Völkern bei. 
Die Ächtung von Atomwaffen wird zwar als ethisch geboten, deren 
Einsatz aber politisch für verantwortlich gehalten. Christlicher Pazi-
fismus wird klein geredet als „Ausdruck gelebter Frömmigkeit“, 
womit der Haltung gegen Krieg ein Platz ohne Wirkmächtigkeit in 
Kirche und Gesellschaft zugewiesen wird. Menschen, die aus der 
Kriegslogik ausscheren und politische Impulse für eine umsetzbare 
Sicherheitspolitik erarbeiten, werden dadurch marginalisiert. 
 
Eine Kirche, die als Steigbügelhalter für eine kriegsbereite Regierung dient, 
verrät die Friedensbotschaft Jesu. 

 
1 Textquelle ǀ Hier dokumentiert nach: https://friedenstheologie-institut.jimdo 
free.com/praxisfelder/kritik-an-ekd-denkschrift/ 



162 
 

Unsere Positionen sind nach wie vor: 
 

− Absage an eine nukleare Teilhabe Deutschlands und  
− Abzug aller nuklearen Waffensysteme aus Deutschland, 
− Stopp aller Waffenlieferungen,  
− Nein zur Wiedereinführung einer Wehr- und Kriegspflicht, 
− Friedensfähigkeit statt Kriegstüchtigkeit.  

 
Eine Kirche im Sinne Jesu Christi muss immer nach allen Möglich-
keiten für Dialog, Verständigung und Entspannung von Konflikten 
suchen. Martin Luther King prägte den Satz: „True Peace is not merely 
the Absence of Tension; it is the Presence of Justice.“2 

Dazu gehört zuallererst die Aufarbeitung des zugrundeliegen-
den Konflikts unter Berücksichtigung der Fehler und Versäumnisse 
beider Konfliktseiten und das Bemühen, die Perspektive auch der 
Gegenseite einzunehmen; der Weg einer „rechtserhaltenden Ge-
walt“ rechtfertigt aber letztlich Gewalt, er führt in die Irre.  
 
Der Vorstand der BAG Linke Christ:innen am Gedenktag 
des Hl. Martin von Tours, Kriegsdienstverweigerer, 11.11.2025. 
 

V.i.S.d.P.: Clemens Selzer und Mechthild Greim (Vorsitzende). 
 
 
 
Über die Gruppierung: 
https://www.die-linke.de/partei/parteidemokratie/weitere-zusammen 
schluesse/bag-linke-christinnen/ 
 
 

 
2 [Wahrer Frieden ist nicht nur die Abwesenheit von Spannungen, sondern die 
Anwesenheit von Gerechtigkeit.] 



163 
 

Kritik der „Christ*innen in der 

Deutschen Friedensgesellschaft – VK“ 
an der EKD-Denkschrift 2025 

 
November 20251 

 
 
 
Zwar ist der sprachliche Duktus wie gewohnt kirchlich-friedlich. 
Man spricht oft von Frieden, Frieden und nochmals Frieden. Aber 
am Ende findet man kein klares Nein zu Atomwaffen [Seiten 15 und 
114], kein klares Nein zur Wehrpflicht [Seite 128] und kein klares 
Nein zur Aufrüstung [Seite 77].   

Die Denkschrift nutzt oft den Zauberstab „rechtserhaltender Ge-
walt“. Man fragt sich: Wie kann man die rechtserhaltende Gewalt 
von Jesus Christus her, von seinen Worten und Taten her – und vor 
allem von seinem Friedensgeist her – rechtfertigen?   

Als Mitglied einer evangelischen Landeskirche schäme ich mich 
für diese EKD-Schrift. Niemand braucht eine Denkschrift, die den 
Schulterschluss mit der aktuell allgegenwärtigen Aufrüstungspoli-
tik (Hofreiter, Nouripour, Kiesewetter) vollzieht.  

Selbst teilgenommen habe ich an der „3. Konsultation der EKD-
Friedenswerkstatt“ (20. bis 21. Februar 2024 in Bad Boll). Übergroß 
an der Leinwand war ein Offizier zugeschaltet. Die Bundeswehr – 
vor allem die Abteilung Seelsorge – hat heftig an der Denkschrift 
mitgearbeitet. Und so fehlt auch das „Dilemma“ – ein Lieblingswort 
der Militärseelsorge – nicht. Es steht elfmal im Text. Der Begriff „Di-
lemma“ klingt zwar nach Bildung. Man nutzt das Wort „Dilemma“ 
in der Bundeswehr und in kirchlichen Kreisen aber fast ausschließ-
lich, um den Einsatz militärischer Mittel zu rechtfertigen. An wel-
cher Stelle hat Jesus Christus eigentlich das Dilemma gelehrt oder 
gelebt? Schon damals in Bad Boll hat man die Stimmen der wenigen 
Vertreter*innen der Friedensbewegung überhört und nicht ernst ge-
nommen.  

 
1 Text hier übernommen nach: https://friedenstheologie-institut.jimdofree.com/ 
praxisfelder/kritik-an-ekd-denkschrift/ 



164 
 

Anstatt dieser Denkschrift hätte ich mir eine S c h u l d e r -
k l ä r u n g gewünscht, in der die EKD offen bekennt:  
 

„Als wir den Afghanistaneinsatz unterstützt haben, sind wir in 
die Irre gegangen. Und als wir den Malieinsatz unterstützt ha-
ben, sind wir in die Irre gegangen. Als wir im Stellvertreterkrieg 
in der Ukraine auf Waffengewalt gesetzt haben, sind wir in die 
Irre gegangen. Als wir in den vergangenen Jahrhunderten immer 
wieder gemeinsame Sache mit der Staatmacht und dem Militär 
gemacht haben, sind wir in die Irre gegangen. Wir kehren um 
und unterstützen ab sofort nur noch diplomatische und andere 
aktiv-gewaltfreie Methoden.“  

 
Ungefähr so könnte das „EKD-Schuldbekenntnis 2025“ lauten. 
 

Seit der Konstantinischen Wende arbeiten Thron und Altar, Militär 
und Kirche zusammen. Die neue EKD-Kriegstüchtigkeits-Denk-
schrift ist eine traurige Fortsetzung dieser Tradition. Warum orien-
tiert sich dann die neue EKD-Denkschrift zu 100% am Zeitgeist (an 
der militärpolitischen Zeitenwende), aber zu wirklich null Prozent 
an Jesus Christus?  
 
 
 
Kontakt: Rainer Schmid, Theologe und Religionslehrer in Ulm/Donau. 
 
 
 



165 
 

Erklärung von ICAN Deutschland zur 

EKD-Friedensdenkschrift 2025: 
Ethische Lücken, 

sicherheitspolitische Mängel 
 

Veröffentlicht am 1. Dezember 20251 

 
ICAN Deutschland 

 
 
 
Die kürzlich veröffentlichte Friedensdenkschrift der Evangelischen 
Kirche in Deutschland (EKD) „Welt in Unordnung – Gerechter Frie-
den im Blick“2 stößt auf scharfe Kritik aus Friedensorganisationen 
und der Zivilgesellschaft. Auch der Friedensbeauftragte der EKD, 
Landesbischof Friedrich Kramer, stellte sich gegen die Denkschrift.3 

ICAN Deutschland schließt sich der Kritik an: Die Denkschrift 
weist bezüglich Atomwaffen eklatante analytische Mängel auf, sie 
ignoriert die Stimmen der Opfer und Betroffenen von nuklearer Ge-
walt und sie übergeht internationale Fortschritte der atomaren Rüs-
tungskontrolle und Abrüstung. 
 
 

Fehlerhafte Prämissen 

 
Die Denkschrift beruht auf der falschen Prämisse, dass der Besitz 
von Atomwaffen und die Androhung von atomarer Vernichtung 
friedenswahrend seien. Das Konzept der Nuklearen Abschreckung 
wird in dem Text völlig unreflektiert verwendet, während seine in-
härenten Risiken ausgeblendet werden. 

 
1 https://www.icanw.de/wp-content/uploads/2025/12/ICAN-Statement-zur-EKD 
-Friedensdenkschrift-2025.pdf 
2 https://www.eva-leipzig.de/de/ekd-denkschrift-welt-in-unordnung-gerechter-
friede-im-blick 
3 https://www.vaticannews.va/de/kirche/news/2025-11/deutschland-ekd-frieden 
sbeauftragter-gegen-denkschrift.html 



166 
 

Doch Fakt ist: Atomwaffen sind eine existentielle Bedrohung für 
die gesamte Menschheit und den Planeten. Selbst ein regionaler 
Atomkrieg, etwa zwischen Pakistan und Indien, würde weltweit zu 
Milliarden Toten führen. Diese realen Problematiken zu ignorieren, 
ist sicherheitspolitisch gesehen unseriös. 
 
 

Innere Widersprüche 

 
Die ethischen Überlegungen des Textes bezüglich Atomwaffen sind 
in sich widersprüchlich. Einerseits finden sich Aussagen wie diese: 
 
− „Der Besitz und die Drohung mit dem Einsatz von Atomwaffen 

widersprechen dem Geist des Gerechten Friedens.” 
− „Ethisch ist die Ächtung von Atomwaffen aufgrund ihres 

verheerenden Potenzials geboten.” 
− „Hinter die Ächtung von Atomwaffen, wozu auch die Androhung 

eines nuklearen Schlags gehört, gibt es kein ethisches Zurück.” 
− „Atomwaffen sind […] in keiner Weise ethisch zu legitimieren.” 
 
Doch diese Sätze, die zunächst ethische Klarheit suggerieren, wer-
den an anderer Stelle wieder entkräftet: „Hinsichtlich der nuklearen 
Abschreckung und der nuklearen Teilhabe lassen sich keine eindeutigen, 
ethisch begründeten Vorgaben […]  festhalten.” 
 
 

Falsches Dilemma 

 
Diese Widersprüchlichkeit versuchen die Autor:innen durch die 
Konstruktion eines falschen ethischen Dilemmas zu überbrücken. 
Sie schreiben: „Der Besitz von Nuklearwaffen kann sicherheitspoli-
tisch notwendig sein, auch wenn ihr Einsatz durch nichts zu recht-
fertigen ist.” 

Was die Autor:innen an dieser Stelle ausblenden: Der Besitz von 
Nuklearwaffen ist unumgänglich mit der Fähigkeit und dem Willen 
verknüpft, sie auch einzusetzen. Nukleare Abschreckung beruht auf 
der Idee, dass beide Parteien davon überzeugt sein müssen, dass die 
jeweils andere Seite bereit ist, ihre Atomwaffen einzusetzen. Wer 



167 
 

also den Besitz von Atomwaffen sicherheitspolitisch als notwendig 
erklärt, rechtfertigt damit auch implizit ihren Einsatz. 

Zudem: Nukleare Abschreckung bedeutet die ständige Andro-
hung der gegenseitigen Vernichtung. In diesem Sinne werden 
Atomwaffen bereits seit Jahrzehnten tagtäglich eingesetzt. Notwen-
dig verwoben mit dem System der Nuklearen Abschreckung sind 
auch die mehr als 2000 Atombombentests, die weltweit ganze Land-
schaften zerstört und verseucht haben. Hunderttausende Tote und 
Opfer, die bis heute unter den Folgen leiden – all diese Menschen 
bleiben in der EKD-Denkschrift unerwähnt. 
 
 

Stimmen der Betroffenen, Perspektiven der Diplomatie 

 
Dass die Denkschrift bezüglich Atomwaffen teils die zynisch-real-
politische Sicht der Macht übernimmt, während sie die Stimmen der 
Opfer und Betroffenen ausblendet, ist aus ethischer Sicht besonders 
zu kritisieren. Die breite Kritik an der Denkschrift aus christlichen 
Friedensorganisationen und weiten Teilen der evangelischen Kirche 
ist deshalb kaum verwunderlich. Immerhin sehen die meisten Gläu-
bigen die Solidarität mit den Schwächsten in der Gesellschaft und 
den Opfern von (atomarer) Gewalt als ihre christliche Pflicht. Atom-
waffen sind zur Massenvernichtung konzipiert. Ein Atomkrieg 
wäre das unterschiedslose Töten von Abermillionen unschuldiger 
Menschen – Grund genug, diese Waffen aus ethischer Sicht abzu-
lehnen. 

Aus sicherheitspolitischer Perspektive ist die Ausblendung von 
internationalen Fortschritten der nuklearen Rüstungskontrolle und 
Abrüstung in der Denkschrift eklatant. Der Text erwähnt weder den 
Nuklearen Nichtverbreitungsvertrag, noch das Abkommen der Ver-
einten Nationen zum Verbot von Atomwaffen. Der Kernwaffentest-
stopp-Vertrag, atomwaffenfreie Zonen, Maßnahmen zu Verifikation 
und Vertrauensbildung, bilaterale Abkommen wie der auslaufende 
New START-Vertrag – nichts davon wird in der Denkschrift aufge-
griffen. 

Dabei ist es diesem internationalen Regime an Verträgen zu ver-
danken, dass es nicht wesentlich mehr Staaten mit Atomwaffen gibt 
und dass es bisher zu keinem Atomkrieg gekommen ist. Das Regel-



168 
 

werk ist heute wichtiger denn je, da immer mehr Staaten mit dem 
Gedanken spielen, eigene Kernwaffen anzuschaffen. Doch auch hier 
schweigt die Denkschrift: Das globale Problem der nuklearen Proli-
feration bleibt einfach unerwähnt. 
 
 

Was Gemeinden und Gläubige tun können 

 
Die beträchtlichen Mängel des Papiers bezüglich Kernwaffen, nuk-
learer Gerechtigkeit und atomarer Abrüstung sind – besonders im 
Vergleich zur letzten Denkschrift von 20074 – offensichtlich. Der Rat 
der EKD muss sich nun entscheiden, wie er mit der breiten Kritik5 
an diesem Text umgeht. Bezüglich Atomwaffen sollte er dringend 
die Perspektiven der Betroffenen und der Expert:innen aus Diplo-
matie und Zivilgesellschaft aufgreifen. 

Seit diesem Jahr ist die Mehrheit der Staatenwelt Mitglied des 
Atomwaffenverbots der Vereinten Nationen – ein wichtiger Erfolg 
in krisengebeutelten Zeiten. Den vielen Menschen in der evangeli-
schen Kirche, die ein starkes Zeichen gegen atomare Gewalt und 
Massenvernichtung setzen wollen, empfehlen wir: 
 
1. Aktiv für den Beitritt Deutschlands zum 

Atomwaffenverbotsvertrag einzutreten, 
2. Den Abzug der in Deutschland gelagerten 

Atomwaffen zu fordern, 
3. Gelebte Solidarität mit den Opfern und Betroffenen 

von atomarer Gewalt zu üben. 
 
Dafür bieten die Internationale Kampagne zur Abschaffung von 
Atomwaffen und ihre Partnerorganisationen viele Anknüpfungs-
punkte und Möglichkeiten für Engagement. 
 
Berlin, 1. Dezember 2025 
 

 
4 https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm 
5 https://www.evangelische-friedensarbeit.de/meldungen-friedensarbeit/agdf-n 
eue-ekd-friedensdenkschrift-veraendert-konzept-des-gerechten 



169 
 

Über die Organisation ǀ  ICAN Deutschland ist Teil der Internationalen 
Kampagne zur Abschaffung von Atomwaffen. Mit Unterstützung der 
Öffentlichkeit setzt sich ICAN (Friedens-Nobelpreis 2017) für die Äch-
tung der Atomwaffen ein. – Website: https://www.icanw.de ǀ https:// 
www.icanw.de/action/kritik-zur-ekd-friedensdenkschrift-2025/ 
 
 



170 
 

Gegen die Propaganda einer 

christlichen Kriegstheologie 
 

Überlegungen aus der gewerkschaftlichen 
Basisinitiative ‚Sagt Nein!‘ 

 
Von Andreas Buderus & Johannes Schillo1 

 
 
 
Als vor mehr als hundert Jahren das Zeitalter der Weltkriege be-
gann, versagten die kosmopolitischen Programme, die sich vorher 
noch als Warner vor einem drohenden Weltenbrand hervorgetan 
hatten. Der Internationalismus der Arbeiterbewegung verschwand 
zugunsten einer  „Burgfrieden“-Politik der Gewerkschaften, die das 
nationale Kollektiv gegen die ausländischen Klassenbrüder gnaden-
los in Stellung brachte; die evangelische und die katholische Kirche 
in Deutschland bekannten sich – ähnlich wie ihre auswärtigen Glau-
bensbrüder – zu ihrem Kriegsherren und bedienten ihn mit einer 
Kriegstheologie, die den Nachgeborenen die Sprache verschlug. 

Und all das kommt jetzt wieder! Das Heilsversprechen des mili-
tärischen Komplexes feiert seit der von Kanzler Scholz angesagten 
„Zeitenwende“ seine Wiederauferstehung, eine katholische Kriegs-
theologie im Dienst an NATO und Nation ist in Arbeit, und die 
Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) veröffentlicht eine Frie-
densdenkschrift, die „wirkt, als käme sie direkt aus dem Bundes-
tag“. Da lässt sich auf katholischer Seite die Deutsche Bischofskon-
ferenz (DBK) nicht lumpen und steuert zur Debatte um den Wehr-
dienst eine Erklärung bei, von der man den Eindruck hat, sie käme 
direkt aus dem Verteidigungsministerium. 

 
1 Der Text wurde von den Verfassern am 13.12.2025 an den Herausgeber des vor-
liegenden Sammelbandes eingesandt. Vgl. inzwischen auch: Andreas BUDERUS / 
Johannes SCHILLO, Ein fester Burgfrieden. Evangelische wie katholische Propagan-
disten einer deutschen Kriegsmoral räumen mit den letzten pazifistischen „Irr-
tümern“ auf. Dagegen legen nicht nur christliche Basisinitiativen Protest ein. In: 
junge Welt, 10.01.2026. https://www.jungewelt.de/artikel/515389.ein-fester-burg 
frieden.html 



171 
 

Damit hat man natürlich nicht das ganze Bild: Es gibt Christen 
und Christinnen – und sie dürfen sich teilweise auch noch öffentlich 
bemerkbar machen in unserer auf „Kriegstüchtigkeit“ geeichten Re-
publik! –, die diesen Kurs ihrer Kirchenleitung entschieden ableh-
nen. Damit sind sie übrigens in einer ähnlichen Lage wie die oppo-
sitionellen Kräfte in den DGB-Gewerkschaften, die entschiedenen 
Einspruch gegen den Kurs der Gewerkschaftsführungen einlegen 
und versuchen, an der Basis Widerstand zu organisieren. 

Zu dieser Situation sollen im Folgenden einige Überlegungen 
aus der gewerkschaftlichen Basisinitiative Sagt NEIN! – Gewerk-
schafter:innen gegen Krieg, Militarisierung und Burgfrieden beige-
steuert werden, und zwar vor allem zur EKD-Denkschrift „Welt in 
Unordnung – Gerechter Friede im Blick“. 
 
 

Gegen einen kirchlichen Burgfrieden 
in der Zeitenwende 

 
Im November 2025 beschloss der Rat der Evangelischen Kirche in 
Deutschland (EKD) – ein 15köpfiges (!) Leitungsgremium – die be-
sagte Denkschrift. Dieses Papier markiert nicht weniger als eine Ab-
kehr von zentralen friedensethischen Positionen der EKD, wie sie 
über Jahrzehnte – nicht zuletzt seit der Friedensdenkschrift von 2007 
– vertreten wurden. Mit dieser Denkschrift verfällt die EKD, wie 
friedensbewegte Kreise bemerkten, dem „Mythos der erlösenden 
Gewalt“: 
 
− Militärische Mittel werden jetzt im Atomzeitalter (das bislang 

am Sinn von Kriegen zweifeln ließ) als „politisch notwendig“ 
akzeptiert,  

− Aufrüstung und Abschreckung (die sich notfalls auch präven-
tiver Gewalteinsätze bedienen muss) ethisch eingehegt, 

− zivile und gewaltfreie Alternativen wie überhaupt die Vision 
eines gewaltfreien globalen Zusammenlebens marginalisiert.  

− Fazit: Krieg erscheint so nicht mehr als Scheitern der Politik 
angesichts christlicher Ideale, die auch und gerade für Staaten-
lenker gelten, sondern als legitimierbares Instrument verant-
wortlichen Handelns. 



172 
 

Warum wir uns einmischen 

 
Dazu wollen wir als kritische Gewerkschafter*innen nicht schwei-
gen. Wir erleben seit der ausgerufenen „Zeitenwende“ in unseren 
eigenen Organisationen, wie rasch sich friedenspolitische Grund-
sätze auflösen, wenn staatliche Machtpolitik als alternativlos gilt. 
Aufrüstung wird normalisiert, Militarisierung moralisch unterfüt-
tert, soziale Kosten werden relativiert – und Kritik aus den eigenen 
Reihen gerät unter Druck. 

Genau diesen Prozess beobachten wir nun – wie auch in anderen 
gesellschaftlichen Bereichen, etwa im Kulturleben oder im Wissen-
schaftsbetrieb – in der Evangelischen Kirche. Das sagen wir nicht als 
unbeteiligte Beobachter*innen, die von außen auf eine bedenkliche 
Entwicklung blicken, sondern als solidarische Kritiker*innen, die 
wissen, wovon sie sprechen. So wie wir den DGB und seine Einzel-
gewerkschaften an ihren eigenen Beschlüssen messen, messen wir 
auch die EKD an den eigenen christlichen Grundlagen, die eben 
nicht mit der jahrhundertelangen Geschichte von Kriegstheologie 
und Militärseelsorge erledigt sind, sondern den erklärten Anspruch 
enthalten, eine „Kirche des Friedens“ zu sein. 
 
 

„Welt in Unordnung“ –  
oder Ordnung der Herrschenden? 

 
Schon der Titel der Denkschrift verrät mehr, als er vermutlich will. 
Wenn von einer „Welt in Unordnung“ die Rede ist, entsteht der Ein-
druck, als sei diese Unordnung gleichsam über uns gekommen – 
vom Himmel gefallen, aus der Hölle gekrochen oder Ergebnis eines 
plötzlichen moralischen Verfalls. Genau darin liegt eine zentrale 
Verzerrung und Verschleierung. 

Die gegenwärtige gewalttätige, kriegerische, sozial zutiefst spal-
tende und den Planeten existenziell bedrohende „Unordnung“ ist 
kein Zufall, keine Anomalie, auch kein Ergebnis einer anonymen 
Entwicklung, die die Menschheit vor Herausforderungen stellt, wie 
die politischen Führer immer behaupten. Sie ist auch nicht das Werk 
einer Handvoll von Autokraten, die als Anführer von Schurkenstaa-
ten „unsere“ moralisch einwandfreie Weltordnung in Frage stellen. 



173 
 

Sie ist im Gegenteil das konsequente, erwartbare und erklärbare Er-
gebnis der herrschenden Wirtschaftsordnung: eines globalisierten, 
kapitalistisch-imperialen Reproduktionsregimes, das auf Konkur-
renz, Ausbeutung, militärischer Absicherung von Interessen und 
systematischer Externalisierung von Kosten beruht. Eine Erkennt-
nis, die auch der Kirche an anderer Stelle durchaus bekannt ist – 
wenn etwa die beiden letzten Päpste von der globalisierten Markt-
wirtschaft als einem mörderischen System sprechen: „Diese Wirt-
schaft tötet“. 

Und damit sind die herrschenden Zustände eben keine „Unord-
nung“, sondern die Ordnung der Herrschenden. Wer aber diese 
Ordnung nicht als Problem benennt, sondern ihre Folgen als diffuse 
„Unordnung“ beschreibt, entpolitisiert die Ursachen. Die Gewalt er-
scheint dann als tragisches Geschehen, bei dessen Ausbreitung wir 
alle uns an die Brust klopfen sollen, und nicht als Resultat konkreter 
ökonomischer, politischer und militärischer Machtverhältnisse. So 
wird Widerstand gegen die tatsächlichen Ursachen erschwert: Nicht 
das System gerät in den Blick, sondern nur seine Eskalationen, die 
allein als Schuld der anderen, mit Deutschland konkurrierenden 
Staatenlenker dingfest gemacht werden sollen. 
 
 

Einschwenken auf den Regierungskurs 

 
Die neue EKD-Denkschrift markiert einen deutlichen Bruch mit 
früheren friedensethischen Positionen. Der „Schutz vor Gewalt“ 
wird zum dominanten Maßstab erhoben, während militärische Mit-
tel gleichzeitig – von Waffenlieferungen über Abschreckung bis hin 
zur massiven Aufrüstung, die militärische Überlegenheit garantie-
ren soll – als „politisch notwendig“ akzeptiert werden. Zivile Kon-
fliktbearbeitung, internationale Rechtsdurchsetzung und gewalt-
freie Alternativen spielen nur noch eine untergeordnete Rolle. 

Besonders problematisch ist dabei, dass die Ächtung von Atom-
waffen zwar für „ethisch geboten“, politisch aber für „unverant-
wortlich“ gehalten wird. Damit wird der eigene erkennbare und so-
gar benannte ethische Widerspruch nicht aufgelöst, sondern poli-
tisch in der Hand der Kriegstreiber verwertbar gemacht. Hinzu 
kommt, dass der offensive militärische Anspruch, der imperialisti-



174 
 

scher Politik immanent ist, in der Denkschrift explizit den kirchli-
chen Segen erhält: „Wenn friedliche Mittel der Konfliktbearbeitung 
ausgeschöpft sind und bewaffnete Gegenwehr die einzig verblei-
bende Möglichkeit zur Abwehr einer existenziellen Bedrohung dar-
stellt, kann aus ethischer wie völkerrechtlicher Perspektive eine prä-
ventive militärische Reaktion gerechtfertigt sein.“ (Nr. 147) „Präven-
tiv“ – also aus dem eigenen, selbstgerechten Anspruch, die Welt in 
gut und böse, in willfährige Partner und unbotmäßige Gefährder 
einzuteilen – darf demnach die deutsche Nation ihren dritten Ver-
such zum „Griff nach der Weltmacht“ starten. 

Diese Entwicklung ist innerhalb der Evangelischen Kirche kei-
neswegs unumstritten. Zahlreiche Stimmen aus der kirchlichen 
Friedensarbeit, aus Initiativen, Netzwerken und Stiftungen kritisie-
ren, dass die Denkschrift militärische Logiken stabilisiert, zivile Op-
tionen marginalisiert und sich eng an die sicherheitspolitischen 
Deutungen von Bundesregierung, NATO und EU anlehnt. Zu nen-
nen sind hier insbesondere die Stellungnahmen der Aktionsgemein-
schaft Dienst für den Frieden (AGDF) sowie der Bonhoeffer-Nie-
möller-Stiftung. Letztere attestiert dem Papier, dass es „hinter die 
Charta der Vereinten Nationen und hinter den aktuellen friedens-
ethischen Diskurs“ zurückfalle, dem „Mythos der erlösenden Ge-
walt verfällt“, und warnt vor einem neuen staatskirchlichen Anpas-
sungsprozess.  
 
 

Barmer Erklärung – noch aktuell? 

 
Unsere Kritik richtet sich bewusst an die Evangelische Kirche – 
nicht, weil Kirche per se friedensfähig wäre, das war und ist sie allzu 
häufig gerade nicht –, sondern weil die evangelische Kirche in 
Deutschland aus einem Bruch mit überkommener Herrschaftslegiti-
mation hervorgegangen ist. Die Reformation stand dafür, auch 
wenn Luther mit der brutalen Unterdrückung der aufständischen 
Bauern gleich die nächste Legitimationsvariante absegnete. Später 
hat die Barmer Theologische Erklärung der Bekennenden Kirche 
von 1934 sich von solchen legitimatorischen Traditionen freizuma-
chen versucht; seitdem steht sie als Beispiel für die konsequente und 
mutige Einsicht, dass sich Kirche weder staatlichen Machtansprü-



175 
 

chen unterordnen noch ihre Botschaft den jeweils herrschenden po-
litischen Logiken anpassen darf. 

An diesem Maßstab messen wir die aktuelle EKD-Denkschrift – 
so, wie wir als „Sagt NEIN!“ auch unsere Gewerkschaften an ihren 
eigenen programmatischen Grundlagen und ihrer Geschichte mes-
sen. Die Barmer Erklärung kann zu eine klaren Absage an die Selbst-
gerechtigkeit einer wertebasierten Weltordnung motivieren, in der 
die maßgeblichen Staaten die unmaßgeblichen mit ihrer Komman-
dogewalt konfrontieren und in der sie ihre eigene Machtpolitik von 
grundlegender ethischer und politischer Kritik ausnehmen wollen. 

Vor diesem Hintergrund ist es problematisch, dass die EKD-
Denkschrift sicherheits- und militärpolitische Grundannahmen der 
Bundesregierung weitgehend übernimmt und in eine eigene ethi-
sche Sprache übersetzt. Nicht durch offene Kriegsrhetorik, sondern 
durch wohlabgewogene, moralisch anspruchsvolle Ableitung wird 
ein Kurs mitgetragen, der Aufrüstung, Waffenlieferungen und Ab-
schreckung (inklusive, wie bemerkt, präventive Kriegführung) als 
politisch notwendig erscheinen lässt. Gerade diese Form der Zu-
stimmung wirkt im gegenwärtigen Militarisierungsprozess eskalie-
rend – weil so staatlicher Kriegslogik zusätzliche moralische Legiti-
mation verschafft wird. 

Entscheidend ist dabei, dass durch diesen Leitungsgremiumsbe-
schluss des EKD-Rates ein offizieller Deutungsrahmen entsteht, der 
nach innen wie nach außen wirksam ist. Kritische Stimmen geraten 
dadurch unter Druck – nach außen, weil sich Befürworter*innen von 
Militarisierung auf kirchliche Autorität berufen können; nach innen, 
weil Widerspruch nun als Abweichung von der „verantworteten Li-
nie“ erscheint. 
 
 

Was folgt daraus? 

 
Die neue EKD-Denkschrift steht exemplarisch für einen breiteren 
gesellschaftlichen Trend: den Rückzug kritischer Institutionen in ei-
nen neuen Burgfrieden der politischen Unterwerfung, gesellschaft-
lichen Militarisierung und aktiven Kriegsvorbereitung. Dagegen 
wenden wir uns – konsequent, solidarisch und lernfähig aus der ei-
genen Geschichte. 



176 
 

Wir erklären uns ausdrücklich solidarisch mit allen Kräften in-
nerhalb der Evangelischen Kirche, die diesen Kurs nicht mittragen. 
Wir freuen uns auf gemeinsame Arbeit in der Friedensbewegung, 
gegen Aufrüstung, gegen soziale Spaltung und gegen die Normali-
sierung von Krieg. 
 
Nie wieder Faschismus – nie wieder Krieg heißt heute: 
 

− Keine Übernahme staatlicher Kriegsnarrative! 
− Kein moralisches Abfedern von Aufrüstung und 

Kriegsvorbereitung! 
− Kein Burgfrieden – weder kirchlich noch gewerkschaftlich! 

 
Sagt NEIN! 
 

Kontakt: info@sagtnein.org  
 
 
 
Über die beiden Verfasser: 
 

ANDREAS SCHILLO – Sozialwissenschaftler und Journalist, lange Jahre als 
Autor und Redakteur in der außerschulischen (politischen) Bildung tä-
tig, wirkt in verschiedenen Antikriegsprojekten wie der Gewerkschafts-
initiative „Sagt NEIN!“ und in der antimilitaristischen Gegenöffentlich-
keit („FriedensForum“, „Gewerkschaftsforum“…) mit, letzte Buchver-
öffentlichung (zusammen mit N. Wohlfahrt): „Deutsche Kriegsmoral 
auf dem Vormarsch“ (VSA, Hamburg 2023). Website: www.i-v-a.net, 
Kontakt: info@i-v-a.net 
 

ANDREAS BUDERUS – Sozialarbeiter, Coach, Mediator und freier Autor 
(jW, gewerkschaftsforum.de, Marxistische Blätter, SOZ); Mitglied (u.a.) 
in: Forum InformatikerInnen für Frieden und gesellschaftliche Verant-
wortung (FIfF e.V), Bund für soziale Verteidigung (BSV), PRO ASYL, 
ver.di, Industrial Workers of the World (IWW); seit über 40 Jahren  
Gewerkschafsaktivist; Mitbegründer gewerkschaftliche Basisinitiative 
‚Sagt NEIN! Gewerkschafter:innen gegen Krieg, Militarismus und Burg-
frieden‘ und Zentraler Arbeitskreis gegen Rassismus und Rechtsextre-
mismus (ver.di). 
 
 



177 
 

Evangelische Kirche für Atomwaffen 
 

Stellungnahme zur EKD-Denkschrift 
„Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick …“1 

 

(Internetportal ‚Unabhängige Grüne Linke‘ ǀ 15.12.2025) 

 
Von Karl-W. Koch 

 
 
 
Die vorgelegte Denkschrift der Evangelische Kirche „Welt in Unord-
nung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische Friedensethik angesichts 
neuer Herausforderungen“2 ist lesenswert, detailliert und versucht 
sich aktuell mit der – ihrer Meinung nach – neu zu definierenden 
Friedenspolitik auseinanderzusetzen. Viele gute und richtige Ansät-
zen werden durch falsche, unchristliche Schlussfolgerungen z. B. 
zur Wehrpflicht oder zum Pazifismus entwertet. Gravierend ist u. E. 
vor allem die Fehlbewertung in der neuen Haltung zu den Atom-
waffen. Hiermit beschäftigt sich das nachfolgende Papier. 

Warum hier in dieser Art ein „Kurswechsel“ um 180° vollzogen 
wird, bleibt vermutlich allen informierten evangelischen Christen 
ein Rätsel. 
 
 

Zu den Inhalten 

 
In mystisch verklärten Worthülsen versucht die Evangelische Kir-
che in ihrer neuen Denkschrift, „wenn es notwendig ist“ den Besitz 
und auch den Einsatz von Atomwaffen nicht mehr länger katego-
risch zu verneinen: 
Zitat S. 9 (Hervorhebung durch die Autoren): 
„In solchen Konstellationen ist es mitunter notwendig, zwischen der ethi-
schen Beurteilung und der politischen Einschätzung zu unterscheiden. 
Dann gilt: In solchen Konstellationen gibt es keine ‚guten‘ Lösungen im 

 
1 Die Stellungnahme ist zuerst erschienen am 15.12.2025 auf dem Internetportal 
„Unabhängige Grüne Linke“: https://www.u-g-l.de/evangelische-kirche-fuer-atom 
waffen/ 
2 https://www.ekd.de/friedensdenkschrift-2025-91393.htm 



178 
 

ethischen Sinn, wohl aber Optionen, die unter den gegebenen Um-
ständen als am wenigsten problematisch erscheinen. Das ist beson-
ders im Blick auf Atomwaffen der Fall: Der ethisch gebotene Verzicht bleibt 
orientierend, ist angesichts der politischen Konstellation im Blick auf die 
Folgen aber politisch schwer zu vertreten.“ 
und Zitat S. 15 (Hervorhebung durch die Autoren): 
„6. Der Besitz und die Drohung mit dem Einsatz von Atomwaffen wider-
sprechen dem Geist des Gerechten Friedens. Ethisch ist die Ächtung von 
Atomwaffen aufgrund ihres verheerenden Potenzials geboten. Der Besitz 
von Nuklearwaffen kann aber angesichts der weltpolitischen Ver-
teilung dieser Waffen trotzdem politisch notwendig sein, weil der 
Verzicht eine schwerwiegende Bedrohungslage für einzelne Staaten 
bedeuten könnte. Dies führt in ein Dilemma: Egal welche Option gewählt 
wird, die Verantwortlichen machen sich schuldig. Dieses Dilemma kann 
im Moment nicht aufgelöst werden. Die Denkschrift erkennt das Di-
lemma an.“ 
und Zitat S. 116 (Hervorhebung durch die Autoren):  
„Die sehr herausfordernde Frage nach der ethischen Legitimationsfä-
higkeit einer präventiven bewaffneten Gegenwehr stellt ein Teilprob-
lem der grundsätzlichen Dilemmata dar, in die die Tatsache des Vorhan-
denseins nuklearer Bewaffnung führt. Hinsichtlich der nuklearen Ab-
schreckung und der nuklearen Teilhabe lassen sich keine eindeuti-
gen, ethisch begründeten Vorgaben treffen, sondern lediglich die ge-
nannten Dilemmata festhalten.“ 
„Ein Dilemma anerkennen“ – diese Aussage bedeutet nichts ande-
res, als die Situation objektiv zu analysieren und zu akzeptieren, 
dass es keine perfekte Lösung gibt, sondern eine Entscheidung mit 
Vor- und Nachteilen getroffen werden muss. Die evangelische Kir-
che lässt also mit diesen Aussagen, die Entscheidung für Atombe-
waffnung und in der Folge auch ihren Einsatz3 zu. 

Dass Abschreckung auch immer den gegebenenfalls notwendi-
gen Einsatz einschließt, wird – aus Sicht der Schreibenden – kluger-
weise nicht weiter vertieft. Denn dann wäre das „Dilemma“ zumin-
dest nach christlichen Kriterien sehr eindeutig zu entscheiden. Es 
wird also unterstellt, dass (sinngemäß) „eine Entscheidung zum Ein-
satz der Atomwaffen– trotz der Nachteile (?) getroffen werden kann.“ 

 
3 S. 116. 



179 
 

Dass diese „Nachteile“ für Zehntausende einen elenden Tod, für 
Hundertausende schwerste Verletzungen, Vernichtung der Exis-
tenz und der Lebensgrundlage, also in der Folge ein Verrecken in 
Not und Elend und ohne jegliche Unterstützung bedeuten, wird als 
„Dilemma“ abgetan, das „… im Moment nicht aufgelöst werden 
(kann)“4. 

Dabei wird die Ausweitung eines Atomwaffeneinsatzes zu ei-
nem Atomkrieg mit vielfachem Einsatz von Atomwaffen auf beiden 
Seiten – völlig unrealistisch – offenbar ausgeschlossen bzw. ver-
drängt. Der Begriff „Nuklearer Winter“5 von mehreren Jahren – 
nach allen bekannten Berechnungen und Einschätzung aller Exper-
ten zum Thema – die zwangsläufige Folge bereits beim Einsatz von 
jeweils mehreren Dutzend Atomwaffen auf beiden Seiten, wird kein 
einziges Mal erwähnt. Ein großer, nicht auszuschließender Atom-
krieg zwischen den Großmächten (andere Überlegungen gehen ak-
tuell von einer kaum noch zu verhindernden Zwangsläufigkeit beim 
ersten Einsatz von Atomwaffen aus6) würde das Ende der aktuellen 
Zivilisation auf der Erde und eine Vernichtung großer Teile der 
Menschheit und natürlich auch der Tiere und Pflanzen nach sich zie-
hen. 

Spätestens bei Einbeziehung dieser Überlegungen hätte sich 
die Einschätzung als „unlösbares Dilemma“ als völlige Fehlein-
schätzung geklärt. 
 
 

Bewertung der Aussagen im Einzelnen 

(Hervorhebungen bei Zitaten immer durch die Autoren) 
 
Zitat 1, S. 9: „Schwieriger stellt sich die Lagebeurteilung in Spannungs-
verhältnissen bei Staaten dar, die mit der Bedrohung durch die atomare 
Aufrüstung anderer konfrontiert sind, wie im Fall von Israel und dem Iran. 
In solchen Konstellationen ist es mitunter notwendig, zwischen der ethi-
schen Beurteilung und der politischen Einschätzung zu unterscheiden. 
Dann gilt: In solchen Konstellationen gibt es keine ‚guten‘ Lösungen im 

 
4 S. 15. 
5 https://www.spektrum.de/news/welche-folgen-haette-ein-regionaler-atomkrie 
g-fuer-die-welternaehrung/1347744 
6 S.a. https://de.wikipedia.org/wiki/72_Minuten_bis_zur_Vernichtung 



180 
 

ethischen Sinn, wohl aber Optionen, die unter den gegebenen Um-
ständen als am wenigsten problematisch erscheinen. Das ist beson-
ders im Blick auf Atomwaffen der Fall: Der ethisch gebotene Verzicht 
bleibt orientierend, ist angesichts der politischen Konstellation im Blick auf 
die Folgen aber politisch schwer zu vertreten – ein Zustand, der sich wie-
derum für eine friedensethische Perspektive nur als eine zu überwin-
dende Übergangslösung denken lässt.“ 

Damit beginnt die Aufweichung der bisherigen strikten Ableh-
nung von Atomwaffen. Trotz des „ethisch gebotenen Verzichtes“ 
lässt sich „… eine friedensethische Perspektive nur als eine zu über-
windende Übergangslösung“ denken. Nicht ausgeführt, aber her-
auszulesen: Das Vorhalten von Atomwaffen lässt sich „als Über-
gangslösung“ denken. Hierbei an dieser Stelle interessant – aber zu-
mindest logisch – ist nebenbei, dass dies namentlich nicht nur Israel, 
sondern auch dem Iran zugestanden wird7. In Gesprächen zum Pa-
pier entstand bei den Autoren der Eindruck, dass vor allem die 
Atomwaffen Israels und die Präventiv-Schläge Israels und der USA8 
thematisiert – und gerechtfertigt – werden sollten. Aber verkannt 
wird dabei – und auch das zeigt wiederum die Unkenntnisse der 
Autoren, dass diese Forderung genauso umgekehrt gilt: Israel i s t 
atomar bewaffnet, der Iran ist auf dem Weg dahin. Der Iran droht 
Israel mit Vernichtung9, aber der Iran wurde im 1. Golfkrieg vom 
Irak, damals Verbündeter der USA und Westeuropas, nach der Re-
volution mit einem achtjährigen fürchterlichen Krieg inklusiver 
Chemiewaffeneinsätze (die Fabriken geliefert von Deutschland!) 
überzogen10: Es gab ca. eine Million Todesopfer, die große Mehrheit 
auf der Seite des Irans. 

Eines wird völlig übersehen bei dieser Argumentation: Was hier 
zugunsten Israels gesagt wird (es sei zur Klarheit wiederholt): „… 
wohl aber Optionen, die unter den gegebenen Umständen als am we-
nigsten problematisch erscheinen. Das ist besonders im Blick auf 

 
7 Zitat: „Schwieriger stellt sich die Lagebeurteilung in Spannungsverhältnissen bei Staa-
ten dar, die mit der Bedrohung durch die atomare Aufrüstung anderer konfrontiert sind, 
wie im Fall von Israel und dem Iran.“ 
8 https://tagesschau.de/ausland/asien/interview-angriffe-usa-iran-100.html 
9 https://www.deutschlandfunk.de/israel-iran-erzfeinde-nahost-100.html 
10 https://www.bpb.de/kurz-knapp/hintergrund-aktuell/212301/der-erste-golfkri 
eg-1980-1988/ 



181 
 

Atomwaffen der Fall: Der ethisch gebotene Verzicht (hier: auf einen 
Präventivschlag) bleibt orientierend, ist angesichts der politischen Kons-
tellation im Blick auf die Folgen aber politisch schwer zu vertreten – ein 
Zustand, der sich wiederum für eine friedensethische Perspektive nur 
als eine zu überwindende Übergangslösung denken lässt“ gilt – zu 
Ende gedacht – natürlich auch für einen Angriff der USA und/oder 
des europäischen Nato-Teils auf Russland. 
Ab Seite 15 wird das Thema erneut aufgegriffen:  
Zitat 2, S. 15: „Der Besitz und die Drohung mit dem Einsatz von Atom-
waffen widersprechen dem Geist des Gerechten Friedens. 
Ethisch ist die Ächtung von Atomwaffen aufgrund ihres verheerenden Po-
tenzials geboten. Der Besitz von Nuklearwaffen kann aber angesichts 
der weltpolitischen Verteilung dieser Waffen trotzdem politisch 
notwendig sein, weil der Verzicht eine schwerwiegende Bedrohungslage 
für einzelne Staaten bedeuten könnte. Dies führt in ein Dilemma: Egal wel-
che Option gewählt wird, die Verantwortlichen machen sich schuldig. Die-
ses Dilemma kann im Moment nicht aufgelöst werden. Die Denk-
schrift erkennt das Dilemma an. Sie spricht sich trotzdem dafür aus, inner-
halb der NATO-Initiativen zu entwickeln, wie Sicherheit dauerhaft ohne 
Nuklearwaffen gedacht und organisiert werden kann.“  
„Dieses Dilemma kann im Moment nicht aufgelöst werden“ und die 
„NATO (wird aufgefordert) Initiativen zu entwickeln, wie Sicherheit 
dauerhaft ohne Nuklearwaffen gedacht und organisiert werden kann“. Bis 
dahin kann und darf die NATO – nach vielfacher Einschätzung 
durchaus „Teil des Problems“, nicht der Lösung, vor allem auf-
grund der von ihr und ihren Mitgliedern geführten Angriffskriege11 
– also mit evangelischen christlichen Segen Atombomben inkl. der 
völkerrechtswidrig in Büchel gelagerten Bomben der „Nuklearen 
Teilhabe“ vorhalten und „wenn es notwendig ist“ einsetzen.  
Ab S. 111 ff wird das Thema ausführlich behandelt. Dargestellt wird 
dabei auch die bisherige bedingungslose Ablehnung,  
Zitat 3, S. 112: (142) „Eine besondere Aufmerksamkeit im Raum der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland galt der nuklearen Abschreckung, nieder-
gelegt insbesondere in den Heidelberger Thesen 1959 und den Friedens-

 
11 Kosovo, Afghanistan, Libyen, Irakkrieg bzw. Dritter Golfkrieg, … Quelle: 
https://www.bpb.de/themen/internationale-organisationen/nato/556389/einsaet 
ze-der-nato/ 



182 
 

denkschriften 1981 und 2007. Die Mitgliedskirchen des Bundes der Evan-
gelischen Kirchen in der DDR setzten sich ebenfalls intensiv mit diesem 
Thema auseinander. Auf ihrer Synode 1987 in Görlitz bekannten sie 
sich ausdrücklich zur ‚Absage an Geist, Logik und Praxis der Ab-
schreckung‘ und formulierten ein theologisches und friedensethi-
sches Bekenntnis, das als verbindliche Orientierung ihrer Kirchen 
festgeschrieben wurde.“  
die nun aber aufgeweicht wird. 
Zitat 4, S. 112: „Deutschland besitzt zwar selbst keine Atomwaffen, aber 
es verfügt über Flugzeuge, die mit in Deutschland gelagerten Atomwaffen 
der USA bestückt werden können. Damit ist das Problem der ‚nuklearen 
Teilhabe‘ angesprochen. Während vielen diese nukleare Teilhabe zu 
weit geht, werden derzeit Stimmen laut, die eine deutsche Beteili-
gung an einer europäischen Atombewaffnung fordern.“ 
Als eine dieser „Stimmen“ wollen offenkundig die Schreiber*innen 
des Papiers wahrgenommen werden. Dass diese Forderung völlig 
unrealistisch – und, wenn überhaupt, eine „deutsche Atombombe“ 
noch eher umsetzbar wäre, wird bereits ausführlich politisch disku-
tiert.12 Als Begründung muss „beispielhaft“, ohne weitere Differen-
zierung, Russlands völkerrechtswidriger Angriffskrieg gegen die 
Ukraine herhalten:  
Zitat 5, S. 112/113: (143) „Atomwaffen sind eine existentielle Bedrohung 
für Menschen und ganze Lebensräume. Russlands Angriffskrieg gegen die 
Ukraine macht beispielhaft die Problematik nuklearer Rüstung in heutigen 
Konflikten deutlich: Zum einen hat der Verzicht der Ukraine auf die 
auf ihrem Gebiet verbliebenen sowjetischen Atomwaffen wohl mit 
dazu beigetragen, dass sie Opfer eines konventionellen Angriffs ge-
worden ist. Zum anderen sind die teils versteckten, teils offenen 
Drohungen mit dem Einsatz von Atomwaffen durch die Russische 
Föderation ein Zeichen dafür, dass auch in einem konventionellen 
Konflikt die Drohung mit nuklearen Waffen eine entscheidende 
Rolle spielen kann. In einer Welt, in der nukleare Waffen existieren, ist 
eine ethische Auseinandersetzung mit dieser Bedrohung unabdingbar.“  
Hier sind gleich mehrere Fehler enthalten: 
 

 
12 https://u-g-l.de/atomwaffen-erleben-ein-gefaehrliches-comeback/ 



183 
 

1. Mit dieser Verharmlosung („und ganze Lebensräume“) wird ne-
giert, dass der „ganze Lebensraum“ im worst case die gesamte 
Nordhalbkugel der Erde sein wird. (s. o.) 

2. Der Verzicht der Ukraine auf die sowjetischen Atomwaffen 
wurde von den USA und Russland gefordert. Die gesamte, not-
wendige Infrastruktur zur regelmäßigen Wartung und Unter-
haltung lag auf russischem Gebiet und hätte vollständig neu 
aufgebaut werden müssen, für Milliardenbeträge, die im Haus-
halt des neuen Staates schlicht nicht vorhanden waren. 

3. Die mit einem „wohl“ (dazu beigetragen) abgeschwächte Behaup-
tung ist eine völlig unbewiesene, nicht belegbare Behauptung. 

4. Die „teils versteckten, teils offenen Drohungen mit dem Einsatz von 
Atomwaffen“ durch Russland sind übrigens kein Alleinstel-
lungsmerkmal. Auch die USA dachten in Vietnam mehrfach 
über den Einsatz von Atomwaffen nach13 … und verloren den-
noch den Krieg. 

 
„Ethische Auseinandersetzung mit dieser Bedrohung (ist zwar) unab-
dingbar“, der hier gezogene Schluss: Das einzige und überaus vor-
sichtige Zugeständnis an die Drohung mit atomaren Waffen besteht 
darin, dass nur im Fall von Extremsituationen existenzieller Gefahr 
für den Staat nicht festgestellt werden kann, dass „taktische“ Ein-
sätze mit kleinerer atomarer Ladung von vornherein verboten 
sind. Auch hier sind Atomwaffen und ihr Einsatz nicht erlaubt, son-
dern nur nicht ausnahmslos verboten, das ist aber die falsche 
Schlussfolgerung.  
Zitat 6, S. 113 (144) stellt richtig fest: „Die US-amerikanischen römisch-
katholischen Bischöfe haben schon 1983 festgehalten, dass jeglicher Ein-
satz, also auch der sogenannte Zweitschlag, von Atomwaffen 
ethisch verwerflich ist. Denn bei einem Einsatz würden die Verhältnis-
mäßigkeit von militärischem Ziel und zivilen Opfern sowie die Unterschei-
dung zwischen Kombattanten und Zivilpersonen in einem Ausmaß ver-
letzt, das durch nichts zu rechtfertigen wäre. Aufgrund der nicht-diskrimi-
nierenden Wirkung und der lange fortwährenden Schädigung durch die im 
Falle eines Einsatzes freigesetzten nuklearen Substanzen (Fallout) sind in 

 
13 https://www.atomwaffena-z.info/geschichte/atomwaffen-als-drohmittel/vietn 
amkrieg 



184 
 

ethischer Perspektive der Besitz, die Drohung mit und der Einsatz von 
Atomwaffen abzulehnen. Das gilt auch für sogenannte taktische, also kleine 
Atomwaffen. Das internationale Recht folgt dieser Linie.“ 
Was daran jetzt neuerdings falsch sein soll, wird ausgeschwiegen.  
Nochmals das Zitat 7, S. 113/114 (144): „Das einzige und überaus 
vorsichtige Zugeständnis an die Drohung mit atomaren Waffen be-
steht darin, dass nur im Fall von Extremsituationen existenzieller 
Gefahr für den Staat nicht festgestellt werden kann, dass ‚takti-
sche‘14 Einsätze mit kleinerer atomarer Ladung von vornherein ver-
boten sind. Auch hier sind Atomwaffen und ihr Einsatz nicht erlaubt, 
sondern nur nicht ausnahmslos verboten.“ 
Die sprachlichen Volten erreichen einen traurigen Höhepunkt. 
Atomwaffen – selbst der „Einsatz“ – sind also weiter nicht erlaubt, 
aber auch „nicht ausnahmslos verboten“. Dabei zeigt sich gravie-
rende fachliche Unkenntnis u. a. an dem Begriff „taktische Einsätze 
mit kleinerer atomarer Ladung“, womit die „Logik“ endgültig hier ad 
absurdum geführt wird.15 
Zitat 8, S. 114 (145): „In diesem Szenario (Drohungen mit dem Einsatz 
von Atomwaffen durch die Russische Föderation) würden alle Staa-
ten, die nicht glaubwürdig auf eine nukleare Abschreckung verwei-
sen können, zu potenziellen Opfern konventioneller Angriffe von 
Staaten oder Regimes, die über Atomwaffen verfügen. In dieser Kons-
tellation auf nuklearen Schutz gänzlich zu verzichten, wäre sicherheits-
politisch kaum zu verantworten. … Eine ethisch richtige Option ist, 
einseitig auf Atomwaffen zu verzichten. Dies wäre im Blick auf die Fol-
gen in der jetzigen konkreten politischen Situation wiederum kaum poli-
tisch zu vertreten. Auch die nukleare Teilhabe oder der Besitz von 
Nuklearwaffen kann also vor diesem konkreten Hintergrund eine 
ethisch begründbare Entscheidung sein.“ 
Im nächsten Absatz gehen die Autoren noch weiter, hier wird sogar 
im Sinne einer „rechtmäßige[n] Selbstverteidigung“ als „sogenann-

 
14 „Taktische Atomwaffen“ unterscheiden sich von „strategischen Atomwaffen“ 
schon lange nicht mehr in der „Größe“ (= Sprengkraft, es gibt taktische Atomwaffen 
mit der mehrfachen Sprengkraft der Hiroshimabombe), sondern nur in der Art des 
Einsatzes: taktisch (im Gefechtsfeld) oder strategisch (gegen strategische Ziele wie 
Großstädte, Infrastrukturen oder Befehlszentren), s. […] https://sicherheitspoli 
tik.bpb.de/de/m6/articles/delivery-systems 
15 S. https://sicherheitspolitik.bpb.de/de/m6/articles/delivery-systems 



185 
 

ter präemptiver Gewaltgebrauch“16 argumentiert, wenn es „um die 
Zerstörung oder Verhinderung völkerrechtswidriger Bewaffnung 
geht“. Zwar muss „… auch hier die Gefährdung deutlich zutage getreten 
sein muss, bevor militärische Angriffe zu ihrer Abwehr gerechtfertigt 
sind“. Man kann hier herauslesen, dass bei weiter wachsender Be-
drohung durch Russland ein atomarer Erstschlag („Enthauptungs-
schlag“)17 denkbar und nach der Denkweise der Schreiber*innen 
moralisch wie christlich zu verantworten wäre. 
Zitat 9, S 115/116 (147): „Wenn friedliche Mittel der Konfliktbearbeitung 
ausgeschöpft sind, bewaffnete Gegenwehr die einzig verbleibende Möglich-
keit zur Abwehr einer existenziellen Bedrohung darstellt, kann aus ethi-
scher wie völkerrechtlicher Perspektive eine präventive militärische Re-
aktion gerechtfertigt sein. … Analog zur Gegengewalt als Ultima Ratio 
kann eine solche präventive Reaktion nur dann erfolgen, wenn alle diplo-
matischen Wege erschöpft sind und das Kriterium der Verhältnismäßigkeit 
angewendet wird.“  
Vollkommen absurd (sic!) wird es an der Stelle: 
„Damit das Recht der Selbstverteidigung nicht überdehnt oder ad absur-
dum geführt wird, müssen – mindestens im Nachgang – ausreichende 
Belege für eine solche unmittelbare Angriffsgefahr angeführt werden kön-
nen.“ 

Dass es keinen „Nachgang“ geben wird, ist den Verfassern of-
fenbar völlig unklar! 

Was dieses Schreiben mit christlichem Glauben, speziell mit der 
Bergpredigt noch gemein hat, erschließt sich an kaum einer Stelle. Die 
Autoren meinen mit dem mehrfachen Treffen der Feststellung, dass ein 
(sinngemäß so zu lesen) „fürchterliches, leider, leider unlösbares Dilemma 
vorliegt“ aus ihrer christlichen Verantwortung stehlen zu können, statt 
sich mit den durchaus vorhandenen Lösungsansätzen im Sinn des 
Christentums auseinanderzusetzen bzw. dies zumindest zu versuchen. 

 
16 Geläufiger ist der in der Folge dann auch verwendete Begriff „Präventiv“, wo-
mit auch – so ganz nebenbei – offenbar die Stationierung der US-Ultraschallra-
keten gerechtfertigt wird. Diese sind eindeutige Erstschlags- also Enthauptungs-
waffen, wozu sie nicht einmal atomar bestückt sein müssen. Der Text orientiert 
sich deutlich an einem Papier des Bundestags dazu: https://www.bundestag. 
de/resource/blob/414640/WD-2-049-07-pdf.pdf.  
17 https://www.atomwaffena-z.info/glossar/begriff/enthauptungsschlag 



186 
 

Dieser Teil liest sich stellenweise wie von der NATO direkt diktiert oder 
per Gedankenübertragung gesteuert. 

Die Autoren dieser Gegenschrift berufen sich auf die Bibel, ex-
plizit auf das Neue Testament. Dabei müssten sie in der Bergpre-
digt18 feststellen, dass dort (und anderswo) nichts steht von: 
 
− Präemptiv- bzw. Präventivschlägen, 
− Einsatz von Massenvernichtungswaffen, 
− auch bei vermuteter Bedrohung oder zur Abwehr von 

Bedrohungen. 
 
Wir lesen da Sätze – heute wichtiger denn je – wie 
 
− Selig sind, die Frieden stiften; denn sie werden Gottes Kinder 

heißen. 
− Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt ist 2. Mose 20, 13: ‚Du 

sollst nicht töten‘; wer aber tötet, der soll des Gerichts schuldig 
sein. 

− Vertrage dich mit deinem Widersacher sogleich, solange du 
noch mit ihm auf dem Weg bist. 

− Wenn dich jemand auf deine rechte Backe schlägt, dem biete die 
andere auch dar. Und wenn jemand mit dir rechten will und dir 
deinen Rock nehmen, dem lass auch den Mantel. Und wenn 
dich jemand eine Meile nötigt, so geh mit ihm zwei. 

− Liebt eure Feinde und bittet für die, die euch verfolgen. 
 
In einer Mail zu meinen Fragen zum Thema erhielt ich die folgende 
Rückmeldung, besser kann man es nicht auf den Punkt bringen: 
 

„Ich kann mir keine Situation vorstellen, in der ich auf die Frage,  
‚Herr, was willst du, das ich tun soll?‘ von Gott die Antwort 
erhalte ‚Wirf eine Atombombe!‘ “ 
(Martin Niemöller, 1958). 

 
Mir stellt sich die Frage, wurde Jesus mittlerweile aus der evangeli-
schen Kirche ausgestoßen oder wer sind die Autoren dieses Papiers, 

 
18 https://www.die-bibel.de/bibel/LU17/MAT.5 



187 
 

dass sie sich in dieser Weise über die Worte der Bibel hinwegsetzen 
und meinen damit für die Kirche zu sprechen? 
 
 
Über den Verfasser ǀ  Karl-W. Koch, Jg. 1952, ehem. Beruf: OStR (BBS, be-
rufliches Gymnasium, Umwelttechnik), aktueller Beruf: Journalist, Ver-
leger, politisch engagiert u. a. bei B90/Die Grünen, Publikationen: u. a. 
„Störfall Atomkraft“ (Nomenverlag, VAS-Verlag). 

 
 

 
 

„Es trieft der ganze Erdkreis von gegenseitigem 

Blutvergießen; und begeht der einzelne einen Mord, 

so ist es ein Verbrechen; Tapferkeit aber nennt man es, 

wenn das Morden im Namen des Staates geschieht. 

Nicht Unschuld ist der Grund, der dem Frevel 

Straflosigkeit sichert, sondern die Größe der 

Grausamkeit.“ 

 

Bischof Cyprian von Karthago 

(† 258 nach Christus) 

 
 

 
 



188 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 
 
 



189 
 

Sind die wahnsinnig? … die Kirchen wollen 

kriegstüchtig werden. Nicht mit mir! 
 

Persönliche Anmerkungen zur Denkschrift des Rates 
der Evangelischen Kirche in Deutschland / EKD „Welt in  

Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische 
Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen“ 

sowie zum geplanten „Ökumenischen Rahmenkonzept 
Seelsorge und Akutintervention im Spannungs-, 

Bündnis- und Verteidigungsfall“ 

 
Von Albert Ottenbreit 

 
 
 

Vorbemerkung 

 
Ich bin jetzt 70 Jahre alt und war dreiundsechzigeinhalb Jahre rö-
misch-katholisch. Im Jahr 2019 bin ich zur Evangelischen Kirche im 
Rheinland / EKiR konvertiert. Nach sechseinhalb Jahren Erfahrung 
in meiner neuen Gemeinde Malstatt-Burbach/Saarbrücken und in 
der EKiR sowie der aktiven Beobachtung der Entwicklungen in der 
gesamten evangelischen Kirche in Deutschland/EKD (z. B. Ausmaß 
sexualisierter Gewalt auch in der Ev. Kirche, Entwicklung zur „un-
ternehmerischen Kirche“ und Ökonomisierung, Hierarchisierung 
von Entscheidungen, Tendenzen zur „Untergangsverwaltung“ statt 
„Übergangsgestaltung“) habe ich nochmals Bilanz gezogen. 

In diesem Beitrag geht es mir über all die oben genannten Ent-
wicklungen hinaus, insbesondere um die Frage der evangelischen 
Friedenstradition im Zusammenhang der Themen „Gerechtigkeit, 
Frieden und Bewahrung der Schöpfung“. In meinen ehren- und 
hauptamtlichen Tätigkeiten seit den siebziger Jahren habe ich in der 
kirchlichen Jugendarbeit, als Sozialarbeiter im Caritasverband, in 
der Katholischen ArbeitnehmerInnen-Bewegung, in der Wärme-
stube Saarbrücken (Tagesaufenthalt für wohnungslose und arme 
Menschen) sowie bei Pax Christi und im Ökumenischen Netz Rhein-
Mosel-Saar das Prinzip „Sehen-Urteilen-Handeln“ gelernt. Um als 
Christ angemessen handeln zu können, bedarf es zunächst einer 



190 
 

gesellschaftskritischen Einordnung / auch theoretischen Analyse 
von Problemen als auch einer darauffolgenden biblisch-theologi-
schen Reflexion. 

Nur „gut gemeintes“ engagiertes Handeln (so habe ich auch mal an-
gefangen) reicht in unserer immer komplexer werdenden Welt nicht 
aus. Und wir müssen immer besser lernen, „global zu denken, um 
dann (auch lokal) angemessen handeln zu können“. 

Die christlichen Kirchen als sowohl lokale wie auch weltweit ver-
netzte Bewegungen, könnten in diesem Sinne aktive Akteure für 
eine sozial gerechte, friedliche und ökologisch zukunftsfähige Welt 
sein – sie könnten ... 

Am Beispiel der beiden o. g. Dokumente und mit Bezug auf vier kriti-
sche Kommentare dazu, will ich meinen persönlichen Erkenntnisstand, 
meine Positionen sowie mein persönliches Fazit daraus darstellen und er-
läutern. 
 
 

Als ich das gelesen habe … 

 
wollte ich es erst nicht glauben: der Inhalt der neuen EKD-Denk-
schrift „Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick, Evangeli-
sche Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen“, aber 
noch mehr die Auszüge aus dem in Arbeit befindlichen „Ökumeni-
schen Rahmenkonzept Seelsorge und Akutintervention im Span-
nungs-, Bündnis- und Verteidigungsfall“ (Stand September 2025) – 
das kann doch nicht wahr sein. 

Dann habe ich die kritischen Kommentare von „Ohne Rüstung 
leben“, Prof. Ulrich Duchrow, Christoph Fleischmann und Jakob 
Augstein gelesen (siehe Literaturhinweise) und musste zur Kenntnis 
nehmen: doch, es ist wahr:  
− „Scharfe Kritik an neuer EKD-Friedensdenkschrift: Dem My-

thos der erlösenden Gewalt verfallen“ (Ohne Rüstung leben). 
− „Kirche wird staatstreu und kriegstüchtig, Die EKD verlässt 

die evangelische Friedenstradition“ (Ulrich Duchrow). 
− „Kirchen wollen kriegstüchtig werden“ 

(Christoph Fleischmann). 
− „Wie politisch sollen Kirchen sein?“ (Jakob Augstein). 
 



191 
 

Oh Gott, 

wohin entwickeln sich die beiden (noch?) großen 
christlichen Kirchen in Deutschland ??? 

 
Ich bin religiös und politisch ab Ende der 1970er Jahren erwachsen 
geworden: nach dem Wehrdienst (Oktober 1975 bis Dezember 1976) 
und meinem Studium der Sozialarbeit (1977 – 1980) habe ich Anfang 
1980 den Kriegsdienst aus religiösen Gewissensgründen verweigert 
und anschließend vom Bistum Trier „kirchlich bestallt“ junge Män-
ner bei der Kriegsdienstverweigerung nach Artikel 4 Absatz 3 des 
Grundgesetzes beraten. 

Als Funktionsträger in der katholisch-verbandlichen Jugendar-
beit (Diözesanvorsitzender und Referent für entwicklungspoliti-
sches Engagement der DPSG sowie Vertreter der DPSG im BDKJ in 
der Diözese Trier) haben wir uns intensiv in den „ökumenisch-kon-
ziliaren Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der 
Schöpfung“ eingebracht (in Gang gesetzt 1983 von der Vollver-
sammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen/ÖRK in Vancou-
ver). Das hat mein Christsein und mein politisches Engagement ent-
scheidend geprägt. Nach Ende meiner Tätigkeit in der Jugendarbeit 
habe ich mich entschieden, mein Engagement bei der internationa-
len katholischen Friedensbewegung Pax Christi fortzusetzen, dar-
über habe ich das Anfang der 1990er Jahre gegründete Ökumenische 
Netz Rhein-Mosel-Saar kennengelernt. 

In gemeinsamen „Wirtschaftsseminaren“ von Ökumenischem 
Netz, Pax Christi und Katholischer ArbeitnehmerInnen-Bewegung 
haben wir über die Jahre den „Kapitalismus“ als grundlegende Ur-
sache für die zunehmenden Krisen der Menschheit erkannt; so bin 
ich „Kapitalismuskritiker“ geworden. 

Erkannt haben wir in diesen Jahren, dass die großen Mensch-
heitsprobleme im Rahmen der kapitalistischen Form nicht lösbar 
sind. 

Wir haben begonnen, intensiver (auch theoretisch) nachzuden-
ken und in der „Wertabspaltungskritik“ eine Theorie gefunden, die 
hilfreich ist beim Verstehen der „zerstörerischen gesellschaftlichen 
Totalität des globalen kapitalistischen Systems“. Nach dem Prinzip 
„Sehen – Urteilen – Handeln“ haben wir uns eine inhaltlich grund-
legende Position erarbeitet, die der Diözesanverband Trier von Pax 



192 
 

Christi im November 2022 bezogen auf die Friedensthematik in sei-
nem „Schalom-Papier“ festgehalten hat: 
 

− Kritische Gesellschaftsanalyse (Sehen), 
− theologische Reflexion (Urteilen), 
− Auftrag der Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft 

angesichts der globalen Krisen (Handeln). 
 

(siehe Literaturhinweise im Anhang). 
 
Die inhaltliche Ausrichtung der beiden Dokumente: „EKD – Frie-
dens-Denkschrift 2025“ sowie „Ökumenisches Rahmenkonzept Seelsorge 
und Akutintervention im Spannungs-, Bündnis- und Verteidigungsfall“ 
sind mit dieser/meiner oben beschriebenen Position grundlegend 
unvereinbar – sowohl in der Analyse der gesellschaftlichen Situa-
tion, in der darauf bezogenen theologisch-biblischen Reflexion als 
auch in den daraus abgeleiteten Handlungsoptionen (Kapitel 3): Le-
gitimierung von Atomwaffen, Waffenlieferungen und Rüstungsexporten, 
die Relativierung der Kriegsdienstverweigerung als das deutlichere christ-
liche Zeichen gegenüber dem Kriegsdienst, der Relativierung des persönli-
chen Gewissens gegenüber der Weisungsgebundenheit als Soldat der Bun-
deswehr. 

Die bereits o. g. kritischen Kommentare aus den Kirchen – wie 
die von ‚Ohne Rüstung leben‘, Duchrow und Fleischmann sowie die 
Rede von Jakob Augstein – bestätigen dies auf jeweils eigene Weise. 
 
 

Mein persönliches Fazit 

 
Für mich gehen besonders die beiden besprochenen Kirchen-Doku-
mente zu „Frieden und Krieg“, aber auch die reale Entwicklung der 
Kirche insgesamt (siehe Vorbemerkung) in eine völlig falsche Rich-
tung. Christliche Kirchen, die auf diese Weise den vielfältigen Krisen 
und Herausforderungen unserer Zeit begegnen wollen, sind nicht 
meine Kirchen. 

Ich überlege deshalb ernsthaft, nach der katholischen auch die 
verfasste Institution Evangelische Kirche in Deutschland / EKD zu 
verlassen, obwohl mir das sehr schwerfällt. Und es macht mich sehr 
traurig, weil ich diesen Kirchen viel verdanke, in kirchlichen Grup-



193 
 

pen und Bewegungen viel gelernt habe und großartige Menschen, 
Solidarität und Gemeinschaft erleben durfte. Mit meinen katholi-
schen und evangelischen FreundInnen – auch in meinem Saarbrü-
cker Stadtteil Malstatt incl. des Evangelischen Gemeindezentrums 
Malstatt, die mir in den letzten sechseinhalb Jahren ein gutes Stück 
Heimat geworden sind –, werde ich auch weiter Kontakt halten und 
mich auch an der einen oder anderen Aktivität gerne beteiligen. 

Gott sei Dank gibt es innerhalb und außerhalb der Kirchen Grup-
pen, Initiativen, Einrichtungen und Bündnisse, in denen und mit de-
nen ich meine Ziele und das, was mir wichtig ist, weiterhin verfol-
gen kann und in denen auch ChristInnen aktiv sind. Sie müssen 
eben nicht immer das Label „katholisch“ oder „evangelisch“ haben, 
wichtig ist mir, dass sie mir weiterhin helfen, „solidarisch Mensch zu 
werden“ (Ulrich Duchrow u.a., 2006). 

Zurzeit sind das für mich weiterhin Pax Christi, das Ökumeni-
sche Netz Rhein-Mosel-Saar, die Evangelische Akademie im Saar-
land, das FriedensNetz Saar, der Ortsverband Saar-Blies meiner Ge-
werkschaft ver.di sowie auch in meinem unmittelbaren Wohn- und 
Lebensumfeld der Stadtteilverein „Malstatt gemeinsam stark“. 

Neu dazugekommen sind Amnesty International, das Bündnis 
solidarische Linke Saar sowie die palästinasolidarischen Gruppen 
im Saarland für gerechten Frieden im „Nahen Osten“. 

Auch ist es mir als nun alter Mann wichtig, Gruppen, Initiativen 
und Bewegungen von jungen Leuten wie beispielsweise „fridays for 
future“ und die „SchülerInnen gegen die Wehrpflicht“ zu unterstüt-
zen und ihnen Mut zu machen in ihrem Engagement! – „heiter hum-
pelnd gegen die Zerstörung der Welt“ (Fulbert Steffensky). 
 

Saarbrücken, zum 18. Dezember 2025, 
meinem 70. Geburtstag. 
 
 
 

Literatur 
 
Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische Friedens-

ethik angesichts neuer Herausforderungen. Eine Denkschrift des Ra-
tes der Evangelischen Kirche in Deutschland. Hannover, November 
2025, 150 Seiten. 



194 
 

EVANGELISCHE KIRCHE IN DEUTSCHLAND / EKD UND DEUTSCHE BISCHOFS-

KONFERENZ / DBK: Ökumenisches Rahmenkonzept Seelsorge und 
Akutintervention im Spannungs-, Bündnis- und Verteidigungsfall“, 
Stand September 2025, zitiert in: Publik Forum Nr. 23 vom 5. De-
zember 2025, Seite 38 f. 

Ulrich DUCHROW: Kirche wird staatstreu und kriegstüchtig. Die EKD 
verlässt die evangelische Friedenstradition, in: Sozialismus. de, Heft 
12-2025, Seiten 12-16. 

Ulrich DUCHROW u. a.: Solidarisch Mensch werden, VSA, 2006. 
Christoph FLEISCHMANN: Kirchen wollen kriegstüchtig werden, in: Pub-

lik Forum Nummer 23 vom 5. Dezember 2025, Seite 38 f. 
OHNE RÜSTUNG LEBEN: Scharfe Kritik an neuer EKD-Friedensdenk-

schrift: „Dem Mythos der erlösenden Gewalt verfallen“, www.orl. 
gaia.de. November 2025. 

Jakob AUGSTEIN: Wie politisch soll Kirche sein?, Rede beim Empfang des  
Evangelischen Kirchenkreises Duisburg zum Beginn des neuen Kir-
chenjahres, 28.11.2015 – Salvatorkirche. 

PAX CHRISTI DIÖZESANVERBAND TRIER: SCHALOM. Frieden, Gerechtigkeit 
und Bewahrung der Schöpfung, Friedensbewegung in einer kapita-
listisch geformten Gesellschaft. – Eine Positionsbeschreibung, Trier, 
5.11.2022. 

 
[Textstand: eingesandt am 13.12.2025.] 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ Albert Ottenbreit (Jahrgang 1955): Beruf Diplom-So-
zialarbeiter (FH),Tätigkeiten in den Bereichen Jugendarbeit, Gemeinwe-
senarbeit, Arbeitnehmer-Bewegung und Wohnungslosenhilfe, seit Ok-
tober 2021 in Rente. – Ehrenamtliche Tätigkeiten seit Mitte der 1970er 
Jahre in der verbandlichen Jugendarbeit, kirchlichen Sozial- und Frie-
densorganisationen sowie in der Friedensbewegung und bei der Ge-
werkschaft ötv/ver.di (mehr dazu im Text selbst). 
 



195 
 

 
 
 
 

Zusendungen 
 
 



196 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 
 
 
 
 



197 
 

Kritik an der EKD-Denkschrift 
(November 2025) 

 
Dipl.-Theol. Ursula Mathern, Merxheim 

 
 
 
„Sehr geehrte Frau Fehrs,  dem Anspruch, Orientierungshilfe zu bie-
ten, wird diese Denkschrift leider nicht gerecht. Nicht nur die Welt 
ist in Unordnung, auch der Text lässt eine gedankliche Stringenz be-
dauerlicherweise vermissen. 

Jesus hat Gewaltverzicht nicht nur gelehrt, sondern selbst die 
Verteidigung seiner Person vor Gewalt zurückgewiesen, Gewaltver-
zicht (von der Tempelreinigungsszene abgesehen) also bis zur letz-
ten Konsequenz gelebt.  

Bereits bei Sacharja ist zudem zu lesen: Es soll nicht durch Heer 
oder Kraft, sondern durch meinen Geist geschehen. 

Mit welchem Recht wird dann abwertend von den ‚so genann-
ten‘ Friedenskirchen geredet und problematisiert, ihr Beispiel zur 
allgemeinen Norm werden zu lassen?  

Warum wird der Friede zwar als anzustrebendes Ziel benannt, 
das aber nicht zu erreichen sei?  

Klar ist die Denkschrift allerdings, wenn’s um die ‚Aktuelle(n) 
Herausforderungen evangelischer Friedensethik in einer Welt im 
Umbruch geht‘. 

Trotz Verpflichtung zur Wahrhaftigkeit werden da 1 : 1 die west-
liche und gerade auch in Deutschland vorherrschende Weltsicht 
und entsprechende Wertungen incl. des Wordings von der ‚regelba-
sierten Ordnung‘ statt des Völkerrechts, übernommen, ungeachtet 
der Tatsache, dass die NATO-Länder nur 12 % der Weltbevölkerung 
ausmachen, und der ‚Rest der Welt‘ einen gänzlich anderen Blick 
auf die gegenwärtige Lage hat. […] 

Ebenso wenig wie in Politik und Medien wird in der Denkschrift 
nach den Ursachen der Konflikte gefragt. Geböte nicht genau das 
die von Jesus gepredigte ‚Feindesliebe‘, d. h. der Respekt vor dem 
Gegner und seinen womöglich berechtigten Interessen, die seit vie-
len Jahren, im Falle Palästinas seit Jahrzehnten strikt ignoriert wur-
den und weiterhin werden? 



198 
 

Hinsichtlich der Ukraine zeigt ein Blick auf die jüngste Gallup-
Umfrage, dass 69 % der Ukrainer schnellstmögliche Verhandlungen 
und ein Ende des Kriegs gegen Russland wollen. Zwischen 16.000 
und 19.000 Ukrainische Soldaten pro Monat desertierten in den ers-
ten 8 Monaten dieses Jahres! Gleichzeitig werden hohe Schmiergel-
der gezahlt, um zu einer Einheit seiner Wahl oder wieder nach 
Hause gehen zu können. 

 

Mit welchem Recht also zwingen deutsche und EU-Politiker die 
Ukraine zur Fortsetzung dieses Fiaskos, das bei etwas gutem Willen 
ganz hätte vermieden werden können? 

 

Mit welchem Recht lassen Deutschland und der Westen die mör-
derische Gewalt gegen die Palästinenser immer noch zu, obwohl 
doch vor ein paar Wochen bereits ein Waffenstillstand ausgerufen 
wurde? – Deutschland hat als zweitgrößter Rüstungslieferant Israels 
in den Augen der Mehrheit der Weltbevölkerung längst jedes Anse-
hen eingebüßt. 

 

Dass man auch sehr anders auf die aktuellen Verhältnisse sehen 
kann, sollte Ihnen eigentlich auch die weltweite Ökumene deutlich 
machen. 

 

Während Jesus mit seiner Predigt vom Reich Gottes die Gerings-
ten, Missachteten und die Opfer herrschender Verhältnisse zum 
Maßstab machte, wird in der Denkschrift die hierzulande und EU-
weit herrschende Politik der monströsen Aufrüstung, der Rüstungs-
exporte, der ‚atomaren Teilhabe‘, der Einführung der Wehrpflicht 
und der aktiven Kriegsvorbereitung gerechtfertigt. 

 

Ist Ihnen denn nicht klar, dass wir mit zunehmender Beschleu-
nigung auf den Abgrund zurasen? 

Die Stationierung von nuklear bestückbaren US-Mittelstrecken-
raketen hierzulande schützen uns keineswegs. Im Gegenteil: sie ma-
chen uns zu Angriffszielen. Und dann war’s das mit Europa. 

 

Nicht nur wird hinter den Kulissen bereits eifrig daran gearbei-
tet, das Gesundheitswesen ‚kriegstüchtig‘ zu machen, Munitionsde-
pots in Kommunen anzulegen etc., 2026 soll der Spannungsfall aus-
gerufen werden. (Spannungsfall 2026. Wie die deutsche Industrie 
auf Kriegswirtschaft vorbereitet wird. 02.11.2025: Michael Hollister 
Seniora.org – Aufgepasst! Alle mal herhören: *Spannungsfall 2026*). 



199 
 

Wäre es da nicht endlich an der Zeit, dass auch die Kirchen öf-
fentlich klar und deutlich Position beziehen und alles unternehmen, 
um weiteres Unheil abzuwenden?“1 
 

 
 
 

Mit Gewalt gegen Gewalt 
 

Leserbrief an die Frankfurter Rundschau ǀ 12.11.2025 
Zu: ‚Die Angst darf nicht gewinnen‘, 

FR-Politik vom 10. November 

 
Von Gerhard Kern, Hofheim 

 
 
Die neue Friedensdenkschrift hält fest an der These: Als Ultima ratio 
ist „der Einsatz von militärischer Gegengewalt zur Verhinderung 
schlimmerer Gewalt und der Wiederherstellung von friedlichen 
Verhältnissen erforderlich“. 

Die sich als Pazifistin bezeichnende Ratsvorsitzende, die an kei-
ner Stelle auf die absolute Gewaltlosigkeit Jesu Christi, des Namens-
gebers der christlichen Kirchen, eingeht, hat sich damit dem Zeit-
geist der Rede von einer Zeitenwende und der Forderung nach 
Kriegstüchtigkeit und Militarisierung unserer Gesellschaft ange-
schlossen. Bezüglich Atomwaffen macht Kirsten Fehrs sogar noch 
eine Rolle rückwärts zu den Heidelberger Thesen von 1959 („Die 
Kirche muss […] durch das Dasein von Atomwaffen einen Frieden 
in Freiheit sichern“), wenn sie meint, dass ein einseitiger Verzicht 
auf atomare Waffen „eine aggressive Diktatur zum Krieg ermun-
tern“ könne. 

Die oberste Repräsentantin der EKD will also Sicherheit durch 
Androhung von militärischer (gegen-)Gewalt inklusiv mit Atom-
waffen erlangen. Wie sie diese Position mit der Friedensbotschaft 
Jesu in Einklang bringen will, ist rätselhaft. 

 
1 Textauszug hier dokumentiert nach: https://friedenstheologie-institut.jimdo-
free.com/praxisfelder/kritik-an-ekd-denkschrift/ 



200 
 

Aus einer Leserbriefdebatte 

im Weser-Kurier 
 

(November 2025) 
 
 
In seinem Kommentar „Nicht weniger als eine Zeitenwende“ unterbrei-
tete BENJAMIN LASSIWE der Leserschaft des Weser-Kuriers vom 
13.11.2025 folgende Sicht: „Für die Evangelische Kirche ist es eine 
Zeitenwende. In ihrer am Montag in Dresden vorgestellten Frie-
densdenkschrift unternimmt die Evangelische Kirche Deutschland 
(EKD) eine deutliche Abkehr vom Pazifismus der 70er- und 80er-
Jahre […] Mit ihrer neuen Friedensdenkschrift gibt die evangelische 
Kirche an dieser Stelle zeitgemäße Denkanstöße, die sich auch Men-
schen zu eigen machen können, die selbst der Kirche gar nicht an-
gehören. Die Protestanten zeigen damit, dass mit ihnen als gesell-
schaftlichem Akteur auch weiterhin zu rechnen ist – allem Mitglie-
derschwund zum Trotz.“ 

Dazu schrieb zunächst BERND FISCHER, Bremen in einem Leser-
brief: „Benjamin Lassiwe präsentiert uns die ‚Friedensdenkschrift‘ 
der EKD als ‚Abkehr vom Pazifismus der 70er- und 80er-Jahre‘. Die-
sen Pazifismus hat es nur in Teilen der EKD gegeben, und er war 
spätestens mit der Zeitenwende 1999 erledigt, als die EKD nicht wil-
lens war, den völkerrechtswidrigen Angriff der Nato auf Jugosla-
wien zu verurteilen. – Die ‚zeitgemäße Orientierung‘, die den Men-
schen ‚auf Basis ihres Glaubens‘ laut Lassiwe nun geliefert wird, ist 
also schon seit einem Vierteljahrhundert zeitgemäß militarisiert und 
steht dabei im krassen Widerspruch zum Friedensgebot des Grund-
gesetzes. Dazu passt, dass der Autor sich ausgerechnet auf Katrin 
Göring-Eckardt (Grüne) bezieht, die 2023 die überaus christlichen 
Panzerlieferungen an die Ukraine auf Twitter bejubelte: Der Leo-
pard sei befreit und könne jetzt ‚hoffentlich schnell der Ukraine bei 
ihrem Kampf gegen den russischen Angriff und für die Freiheit der 
Ukraine und Europas helfen‘. – Damals wollte die Nato-Welt noch 
glauben, dass sie Russland in die Knie zwingen könne. Kann sie aber 
nicht. Weshalb jetzt gnaden- und gedankenlos hochgerüstet werden 
muss. Übrigens auch mit Hilfe der Bremischen Evangelischen Kir-
che, die sich mit Pastor Andreas Hamburg einen ‚Friedensbeauf-



201 
 

tragten‘ hält, der schon als Propagandist für die Lieferung von 
Taurus-Marschflugkörpern an die Ukraine aufgefallen ist. ǀ Der Im-
perativ aus Psalm 34 – ‚Suche den Frieden und jage ihm nach!‘ – 
wird so immer mehr in sein Gegenteil verkehrt“ (Weser-Kurier, 
18.11.2025). 

Es folgte eine Zusendung von MARION TRETSCHOK, Bremen: 
„Kann Kirche Krieg? Ja! Mitgemacht und mitgebetet im Ersten und 
Zweiten Weltkrieg und nun auch gut vorbereitet für die nächste 
Schlacht. Die Kirchenkonferenz der Evangelischen Kirche in 
Deutschland (EKD) hat den Militärbischof Felmberg gebeten, einen 
‚geistlichen Operationsplan‘ zu entwerfen, damit Pfarrer und Solda-
ten für den nächsten Krieg gut gerüstet sind. Bischöfin Fehrs erklärt 
die neue Friedensdenkschrift der EKD-Synode – ‚Die Welt in Un-
ordnung‘ – und hält den Besitz von Nuklearwaffen für politisch not-
wendig. Der Staat dürfe Mittel haben, seine Bürger durch Gegenge-
walt vor Gewalt zu schützen. ǀ Neu ist jetzt die Meinung, dass der 
Friede bewaffnet sein muss, und wer Frieden will, muss den Krieg 
vorbereiten. Das Motto ‚Ohne Waffen Frieden schaffen‘ wurde fal-
len gelassen. Ohne Not hat sich die Kirche von der christlichen Bot-
schaft verabschiedet, die da heißt: Gespräche statt Gewalt. Verste-
hen statt Verachten. Selig sind die Friedfertigen. Bewahrung der 
Schöpfung. ǀ Ich schäme mich, dass ich immer noch Kirchenmitglied 
bin, aber es gründen sich in den Gemeinden jetzt viele Friedensini-
tiativen, die will ich unterstützen“ (Weser-Kurier, 20.11.2025). 

Schließlich schrieb UWE HEIL, Osterholz-Scharmbeck, der Redak-
tion eine Verteidigung des kirchenamtlichen Standpunktes: „Im Le-
serbrief ‚Längst militarisiert‘ [18.11.2025] heißt es, dass mithilfe der 
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) ‚gnaden- und gedan-
kenlos hochgerüstet‘ werde. Solche Sätze entbehren jeder Faktizität 
und sind auch aggressiv. Dass die Denkschrift in dem anderen Le-
serbrief derart pampig abgebügelt wird von einem, der von sich 
selbst sagt, er sei nicht bibelfest, das ist arg unter der Gürtellinie! Die 
EKD hat sich bemüht, sehr vorsichtig und auch umsichtig die Frage 
‚Wie kann man den Frieden erhalten?‘ zu erörtern und darzulegen, 
wie in unserer Zeit argumentiert werden kann. Dabei ist es schon 
schwierig genug, den verschiedenen Bekenntnissen innerhalb der 
lutherischen, der unierten und der reformierten Kirchen gerecht zu 
werden – und noch dazu interessierten Menschen innerhalb und 



202 
 

außerhalb der Kirchen Denkanstöße, Argumente und vielleicht 
auch mal ganz praktische Handreichungen zu geben. ǀ Sich für den 
Frieden einzusetzen, heißt doch immer auch, sich dem Dilemma zu 
stellen, dass es Situationen gibt, in denen man, egal wie man sich 
verhält, nur schuldig werden kann. Entweder, indem man Unrecht 
tut, oder dadurch, dass man Unrecht nicht verhindert, oder 
dadurch, dass man es einfach geschehen lässt. Diffamierende Rede 
wird dem Ernst unserer Lage nicht gerecht und trägt nicht zur Lö-
sung irgendeines Problems bei, sondern schafft Unfrieden gerade 
da, wo sich Kirche bemüht, Wege zum Frieden nach innen und au-
ßen zu erkunden“ (Weser-Kurier, 28.11.2025). 
 
 
 
 

Friedensdenkschrift der EKD 
als Gewaltrechtfertigung 

 

07.12.20252 

 
Von Pfr. i.R. Manfred Alberti, Wuppertal 

 
 
Auf der ersten Seite der Denkschrift, schon im Vorwort der EKD-
Ratsvorsitzenden Kirsten Fehrs, offenbart die Friedensdenkschrift 
ihre fundamentale Schwäche: Die Unordnung der Welt zeige sich 
im „völkerrechtswidrigen russischen Angriffskrieg gegen die Ukra-
ine“ und im „Terrorakt der Hamas auf Israel am 7. Oktober 2023“. 
Aus diesem Blickwinkel heraus erscheint es unumgänglich, Gewalt 
nur mit Gegengewalt Einhalt gebieten zu können. 

Aber fängt die Weltgeschichte erst 2022 oder 2023 an? Muss man 
nicht wenigstens die Entwicklungen seit dem Fall der Mauer mit 
dem einerseits sehr guten Verhältnis zu Russland und andererseits 
der weiten Ostausdehnung der Nato in den Blick nehmen? Und be-
ruht nicht der Angriff der Hamas auch auf einer jahrzehntelangen 

 
2 Textquelle ǀ https://www.manfredalberti.de/a-22-6-friedensdenkschrift-als-ge 
waltrechtfertigung-art-dt-pfr-blatt/ 



203 
 

Unterdrückung der Palästinenser durch z. B die Siedlungspolitik Is-
raels? Aber der selbstkritische Blick auf möglicherweise eigene feh-
lerhafte Entscheidungen, die Kriege, Leid und Töten verlängern, ge-
hört nicht zum Standardrepertoire der Politik. Doch muss Kirche 
das unterstützen durch eine theologische Rechtfertigungsdenk-
schrift für eine billionenteure militärische Aufrüstung? 

Diese Geschichtsverengung der Denkschrift wie der heutigen 
Politik versperrt den erhellenden Blick auf weitgehend gelungenen 
Friedenswege, z. B. zwischen Deutschland und Frankreich und zwi-
schen den meisten europäischen Staaten, z. B. durch die EU. So kom-
men die starken Friedenskräfte, die in engen Austauschbeziehun-
gen liegen, überhaupt nicht als Friedensmöglichkeiten in den Blick, 
obwohl sie sich über Jahrzehnte bewährt haben. 

Ein ganzes Bündel von wirtschaftlichen Beziehungen, politi-
schen Kontakten, Sporttreffen, kulturellen Ereignissen, wissen-
schaftlichen Konferenzen, Schüleraustauschen, touristischen Ange-
boten war jahrelang die Basis für viele persönliche und staatliche 
Freundschaften. Dieses Bündel an Beziehungen stärkte das Zusam-
mengehörigkeitsgefühl in weiten Teilen Europas einschließlich 
Russlands, denn jeder Beteiligte und jedes beteiligte Land profitierte 
von diesen Kontakten. War nicht vor gut einhundert Jahren Frank-
reich noch der „Erzfeind“ der Deutschen? Und haben nicht schon in 
den Jahrhunderten vorher vor allem durch den Handel die Men-
schen ihren Weg aus den sich bekämpfenden Kleinststaaten Mittel-
europas hin zu einem friedlichen Zusammenleben gefunden? 

Könnte man aus diesen Erfahrungen nicht Konsequenzen ziehen 
für einen Weg zu einem immer größer werdenden Verbund fried-
lich zusammenlebender Staaten? Irgendwann weltweit? Natürlich 
müsste man dann sehr viel Initiative in das Ziel hineinstecken, dass 
weltweit alle Menschen ihre Vorteile von einem solchen Bündnis ha-
ben, nicht nur der machtbewusste und oft sehr egoistische Westen 
oder China. 

Leider liegt ein solcher Weg vielfacher Bündnisse, Wirtschafts-
beziehungen, politischer Kontakte und Austausche zwischen Sport-
lern und Schülern nicht im Blickfeld der Friedensdenkschrift. Sehr 
schade. Hier hätte die evangelische Kirche wie 1965 mit der Ost-
denkschrift einen erfolgversprechenderen Weg zu einer friedlichen 
Welt aufzeigen können. 



204 
 

Wer sich auf Frieden durch Gewalt und Gegengewalt verlässt, 
wird gerechten Frieden nie erleben können. 
 
 
 
 
 

Leserbrief an Publik Forum 
 

(12.12.2025) 
 

Von Clemens Ronnefeldt, Freising 
 
 
Sehr geehrte Damen und Herren, 

hiermit bitte ich Sie um Abdruck meines nachfolgenden Leserbrie-
fes zu: „Lutherisches Regiment“, von Christoph Fleischmann, S. 29 
in Publik Forum Nr. 22 vom 21.11.2025: 

 

Christoph Fleischmann ist es in seinem Beitrag zur Synode der EKD 
hervorragend gelungen, die großen friedensethischen Schwach-
punkte der neuen EKD-Denkschrift auf den Punkt zu bringen. 

Die Folgen des Satzes der EKD-Denkschrift: „Der Besitz von 
Nuklearwaffen kann sicherheitspolitisch notwendig sein, …“ sind 
gravierend: 

Die Kernaussage des Richterspruchs des Internationalen Ge-
richtshofs (IGH) in Den Haag vom 8. Juli 1996 zur Frage von Besitz, 
Lagerung und Drohung mit Atomwaffen besteht darin, dass die An-
drohung und der Gebrauch von Atomwaffen generell gegen die Re-
geln des für bewaffnete Konflikte geltenden Völkerrechts verstoßen 
würden, im besonderen gegen die Prinzipien und Regeln des soge-
nannten humanitären (Kriegs-)Völkerrechts. 

In der Bundesrepublik Deutschland sind nach Art. 25 Grundge-
setz die „allgemeinen Regeln des Völkerrechts“, zu denen auch die 
vom IGH in seiner Entscheidung herangezogenen Grundsätze des 
sogenannten humanitären Kriegsvölkerrechts gehören, „Bestandteil 
des Bundesrechtes“, das vom Gesetzgeber, von der Regierung, der 
Verwaltung und den Gerichten strikt zu beachten ist (Art. 20 Abs. 3 
GG); sie „gehen den Gesetzen vor und erzeugen Rechte und Pflich-



205 
 

ten unmittelbar für die Bewohner des Bundesgebietes“. Offenbar 
nicht für die EKD! 

Die neue EKD-Denkschrift stellt sich mit dem Satz zur Notwen-
digkeit von Nuklearwaffen außerhalb des (Kriegs-)Völkerrechts 
und außerhalb des Grundgesetzes. Wann werden die Verantwortli-
chen der neuen EKD-Schrift diesen katastrophalen Satz korrigieren? 

Clemens Ronnefeldt, Diplom-Theologe, 
Referent für Friedensfragen beim deutschen 
Zweig des internationalen Versöhnungsbundes. 
 
 
 
 

‚Jesus hat auf die Kraft 

der Gewaltlosigkeit gesetzt‘ 
 

Leserbriefe von Gerhard Kern und Gregor Böckermann 
an die Frankfurter Rundschau (17.12.2025) 

 
Zu: ‚Kirche darf nicht unpolitisch sein, 

FR-Politik vom 9. Dezember 2025‘. 
 
 
„Wohin führen Sie die Kirche, Frau Präses? – Nach Meinung der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland, Anna-Nicole Heinrich, macht die 
neue Denkschrift der EKD einen ‚Reality-Check‘. Sie gebe keine 
Meinung vor und zeige lediglich ‚Dilemmata und Argumente, die 
Menschen zur Gewissensbildung brauchen‘. Nein, Frau Präses, die 
Denkschrift befürwortet klipp und klar ‚den Einsatz von militäri-
scher Gegengewalt‘, und sie befürwortet sogar ‚das Dasein von 
Atomwaffen‘, um damit angeblich ‚einen Frieden in Freiheit zu si-
chern‘. Diese Festschreibung muss vom Leser zumindest als Orien-
tierungshilfe der evangelischen Kirche verstanden werden. ǀ Die 
Denkschrift selbst orientiert sich jedoch nicht an dem, was im Neuen 
Testament über das Tun und Sagen des Jesus von Nazareth über-
mittelt wird. Dieser Jesus schließt sich nicht der Gruppe der Zeloten 
an, welche die römische Besatzungsmacht mit Gewalt aus dem Land 
treiben will, sondern er setzt allein auf die Kraft der Gewaltlosigkeit, 



206 
 

die letztlich zu tatsächlicher Sicherheit und echtem Frieden führt. ǀ 
Ihr Dilemma, Frau Heinrich, ist, dass Sie sich weniger an der Frie-
densbotschaft Jesu, sondern mehr an der staatlichen Forderung nach 
Kriegstüchtigkeit ausrichten. Wohin führen Sie die Kirche? 
 

Gerhard Kern, Hofheim.“ 
 
 
„Das Nachbohren ist überzeugend. Beim Interview der EKD-Präses 
Anna Nicole Heinrich zur Friedensdenkschrift der Evangelischen 
Kirche überzeugen mich vor allem die Fragen von Bascha Mika. 
Danke für ihr ständiges Nachbohren! 
 

Gregor Böckermann, Neu-Isenburg.“ 
 

 



207 
 

 
 
 
 

Umdenkschrift 
und Friedenstheologie  

 
 



208 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 
 
 
 

 



209 
 

Kriegsdienst ist Nächstenliebe1 
 

Die EKD verabschiedet sich aus dem friedensethischen Diskurs 

 
Von Uwe-Karsten Plisch 

 
 

Rezension2 zu: 
Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische 
Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen Eine 

Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in 
Deutschland. Herausgegeben von der Evangelischen 
Kirche in Deutschland (EKD). Leipzig (Evangelische 

Verlagsanstalt) 2025. (152 Seiten; 12,00 Euro). 
 
 
 
Durch Hannover geht ein Beben. Der Rat der EKD hat, huch, festge-
stellt: (Die) Welt (ist) in Unordnung. Nämlich seit nur 1.000 km öst-
lich von uns Russlands Krieg gegen die Ukraine tobt. Als Bush und 
Obama auch von Deutschland aus gesteuert ihren Drohnenkrieg 
führten, um gezielt (und manchmal auch eher ungezielt) Menschen 
zu töten, war die Welt offenbar noch in Ordnung, oder jedenfalls 
nicht so in Unordnung, dass es die EKD merklich gestört hätte. 
Ebenso, als sich Deutschland am völkerrechtlich mindestens be-
denklichen Kosovo-„Einsatz“ beteiligte (Kriege führen auch in die-
ser Denkschrift immer nur die anderen) oder die „Koalition der Wil-
ligen“ den Irak ins Chaos bombte, von den vielen, oft auch nach ei-
genen Maßstäben bemerkenswert erfolglosen, Auslands-„Einsät-
zen“ der Bundeswehr ganz zu schweigen. Kaum, dass die auch 
schon nicht unproblematische Friedensdenkschrift von 2007 ihre 
erste Bewährungsprobe zu bestehen hätte, wird sie nun also durch 
den Rat der EKD in die Tonne getreten und durch eine neue ersetzt. 

 
1 Vgl. § 163 der EKD-Denkschrift [zu: Kriegsdienst ist Nächstenliebe]. 
2 Textquelle ǀ Die Rezension ist zuerst erschienen in: ansätze. ESG-Nachrichten 
Nr. 3-5/2025, S. 18-20. Erneute Darbietung an dieser Stelle mit freundlicher Er-
laubnis des Verfassers. 



210 
 

Bereits der erste Satz des Vorwortes setzt den Maßstab für Pein-
lichkeit: 
 

„Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) weiß sich in be-
sonderer Weise dem Frieden verpflichtet.“ (S. 5) 

 
Was soll das bedeuten? „Die EKD ist dem Frieden verpflichtet“ wäre 
ein klarer Satz, den man dann theologisch/friedensethisch entfalten 
könnte. „in besonderer Weise“ ist nur völlig sinnentleerter Kirchen-
sprech, der „besonderen“ Inhalt vortäuscht, wo keiner ist. Über-
haupt liest sich die Denkschrift über weite Strecken, als hätte eine KI 
eine regierungsamtliche Verlautbarung in eine „besondere“ evange-
lische Diktion verwandelt, garniert mit allerlei einerseits anderer-
seits und sowohl als auch. Ganz so einfach ist es aber natürlich nicht. 
Entscheidend sind die Adjektive, mit denen die Denkschrift klar 
macht, worum es eigentlich geht. 

Mit der Formel von der „rechtserhaltenden Gewalt“, die schon 
in der vorigen Denkschrift eine wichtige Rolle spielte, meinen die 
Autor:innen einen Kniff gefunden zu haben, mit dem sie militäri-
sche Gewaltanwendung auch künftig rechtfertigen können. Allein 
24-mal erscheint diese Zauberformel im Text. Wenn es aber primär 
um die Erhaltung des Rechts ginge, müsste die Denkschrift mindes-
tens ebenso nachdrücklich die Stärkung internationaler Rechtsinsti-
tutionen wie des internationalen Strafgerichtshofs in den Blick neh-
men, der von gewaltaffinen Staaten wie den USA, Russland oder Is-
rael nicht anerkannt wird. Die Denkschrift erwähnt ihn nur dreimal, 
einmal im Zusammenhang mit Ökozid, einmal im Bezug auf sexua-
lisierte Gewalt und einmal als Parallele zur UNO, aber nicht im Zu-
sammenhang mit Völkermord. Dass Ökozid, Klimagerechtigkeit 
und sexualisierte Gewalt im Zusammenhang mit Krieg bedacht 
werden, ist neu und positiv zu würdigen. Reflexionen darüber, dass 
Klimagerechtigkeit und wie man sie herstellen kann, mit einer ge-
rechten, bzw. ungerechten Weltwirtschaftsordnung, d. h. mit dem 
globalen Kapitalismus (und wie man ihn überwindet, bzw. sozial-
demokratisch gesprochen: einhegt) zusammenhängt, sucht man in 
dieser Denkschrift vergeblich. 

Der Friedenspredigt Jesu fühlt sich die EKD zwar verpflichtet, 
verschiebt die Hoffnung auf Frieden aber auf ein jenseits der Zeit 



211 
 

gedachtes mythisches Reich Gottes. Gott wird es dann schon rich-
ten, solange aber die Sünde in der Welt ist, darf der Mensch weiter 
feste draufhauen (natürlich nur, wenn er auf der richtigen Seite 
steht). Von geradezu verstörender Perfidie ist der folgende Absatz: 
 

(§ 77) Die Erfahrungen des gewaltsamen Todes vieler Menschen 
im Krieg könnte aufgrund des Primats der Gewaltfreiheit zu der 
Forderung führen, auch in einem heißen Konflikt allein auf Ver-
handlungen zu setzen. Diese Sichtweise übersieht allerdings, 
dass solche Verhandlungen nur dann ethisch vertretbar sind, 
wenn sie sich innerhalb des internationalen Rechts bewegen, das 
heißt dem Schutz der territorialen Unversehrtheit und Selbstbe-
stimmung dienen. Der Primat der gewaltfreien Lösung darf 
nicht gegen die Ethik rechtserhaltender Gewalt ausgespielt wer-
den […] Aufgezwungene Verhandlungen sind kein Weg zum 
Gerechten Frieden. Verhandlungen, die lediglich dazu dienen, 
die Ergebnisse militärischer Kriegsführung abzusichern, sind ab-
zulehnen. 

 
Aus der Formel vom „gerechten Frieden“ wird somit wieder ein blo-
ßes Synonym bzw. ein Euphemismus für „gerechter Krieg“ und aus 
der Idee des ewigen Friedens die friedensethische Legitimation ei-
nes ewigen Krieges – denn Frieden gibt es, wenn er denn kommt, 
nur zu unseren Bedingungen. Man wüsste doch gern, wie viele Tote 
und Verstümmelte es bräuchte, bis der Rat der EKD sich dazu be-
quemte, seine kategorische Ablehnung aufzuweichen.  

Die Ächtung von Atomwaffen hält die EKD zwar für ethisch ge-
boten, politisch aber für unverantwortlich. Letztlich erliegt die EKD 
dem Mythos von der erlösenden Gewalt und kann sich scheinbar 
nicht zwischen der gelebten Friedenspraxis Jesu und einem aus der 
Zeit gefallenen Staatskirchentum entscheiden, de facto hat sie sich 
längst entschieden. 

Dass die Denkschrift so ist, wie sie ist, hat natürlich mit dem Mi-
lieu zu tun, dem sie entspringt. Hier lässt es die Denkschrift an er-
frischender Klarheit nicht fehlen: 
 

(§ 13) … Die Nächsten können dabei, wie der matthäische Jesus 
in der Rede vom Weltgericht betont, auch genau die sein, an die 



212 
 

man nicht als Erstes denkt (Matthäus 25, 37–40), nämlich diejeni-
gen, die am Rand der Gesellschaft stehen. 

 
„… an die man nicht als Erstes denkt“ – so viel unfreiwillige Selbst-
entblößung ist natürlich einerseits recht unterhaltsam, andererseits 
ist die völlige Abwesenheit von Selbstreflexion über den eigenen 
Standort („man“ selbst steht offenbar felsenfest in der Mitte der Ge-
sellschaft) und dass niemand, der den Text vor seiner Drucklegung 
gelesen hat, an dieser Stelle die Reißleine gezogen hat oder ziehen 
durfte, höchst beunruhigend. Wie immer lohnt auch ein Blick auf 
die Autor:innen der Denkschrift (wie üblich am Ende mit Namen 
und Ort, aber ohne Funktion aufgeführt). Dirck Ackermann z. B. ist 
Leitender Militärdekan, Uwe Hartmann Oberst im Generalstab. Mit 
Andreas Dieterich, dem Referenten für Friedensarbeit an der Dres-
dner Frauenkirche, ist zumindest ein Vertreter der evangelischen 
Friedensarbeit mit im Boot. Wie schon 2007 war auch diesmal der 
Friedensbeauftragte der EKD nicht an der Abfassung der Denk-
schrift beteiligt, wurde aber durch das vorherige Abhalten von 
„Friedenskonsultationen“ eingebunden (clever!) und muss sich nun 
irgendwie loyal zu diesem Papier verhalten. 

Auch die EKD-Friedensdenkschrift weiß, dass Frieden nur glo-
bal, kirchlich gesprochen: ökumenisch zu realisieren ist. Inmitten ei-
niger wohlfeiler Gemeinplätze blitzt dann sogar etwas wie Selbst-
kritik auf: 
 

„Die weltweite Ökumene fordert dazu auf, die eigenen Theolo-
gien als kontextuelle und partikulare zu verstehen, die zugleich 
nach dem Gemeinsamen und Universalisierbaren im Angesicht 
des Evangeliums fragen.“ (S. 94) 

 
Wo es allerdings konkret wird, ist es dann doch eher eine NATO-
Ökumene, das (Uniform-)Hemd ist halt näher als der (Heilige) Rock: 
 

„Die friedensethische Positionierung der EKD lässt sich … in die 
kontextbezogenen friedensethischen Diskussionen der weltwei-
ten Ökumene, insbesondere auch der Nachbarkirchen im Nor-
den und im Osten Europas, einordnen. So ringen z. B. auch die 
Kirchen in Schweden und Finnland, den jüngsten NATO-Mit-



213 
 

gliedsstaaten … um eine theologisch-ethisch verantwortbare 
Haltung zum Thema Frieden.“ (S. 9) 

 
Besonders beschämend ist die Desavouierung des Pazifismus durch 
die Denkschrift der EKD. Die Autor:innen machen sich erst den Pa-
zifismus als gesinnungsethischen Exzess zurecht, um ihn dann 
umso einfacher widerlegen zu können. Das ist nicht nur theologisch 
und intellektuell unredlich, die „Würdigung“ des christlichen Pazi-
fismus als „Ausdruck gelebter Frömmigkeit“ (S. 20) bzw. „als Aus-
druck einer individuellen Glaubensüberzeugung“ (S. 125, der Aus-
druck „Glaubensüberzeugung“ nur an dieser Stelle) ist überdies 
eine Beleidigung aller christlichen Pazifist:innen und aller echten 
Friedenskirchen. 

Während in der Friedensdenkschrift von 2007 die friedensethi-
schen Einsichten der Kirchen in der DDR noch ignoriert wurden 
(um sie dann nachträglich im Vorwort zu desavouieren) werden sie 
nun explizit verworfen: 
 

(§ 177) … Vor diesem Hintergrund eines an Recht und Ethik ge-
bundenen Dienstes in den Streitkräften ist der Einschätzung zu 
widersprechen, dass der Dienst ohne Waffe das deutlichere Zei-
chen des Christseins darstelle. Diese in der Situation einer Armee 
als Instrument einer Diktatur getroffene und darum sehr ver-
ständliche Feststellung, die in der Handreichung „Zum Frie-
densdienst der Kirche“ 1965 formuliert wurde, ist unter den Be-
dingungen des liberalen Rechtsstaats der Bundesrepublik und 
den Herausforderungen der Gegenwart nicht mehr aufrechtzu-
erhalten. 

 
Die paternalistische Hochnäsigkeit, die in diesem Abschnitt zum 
Ausdruck kommt, ist charakteristisch für die gesamte Denkschrift 
und etwa für ehemalige Bausoldaten ein Schlag ins Gesicht. Dass die 
Denkschrift ausgerechnet in Dresden vorgestellt wurde, ist dann 
wohl nur ein Backenstreich extra. Anders als die Vorgängerschrift 
von 2007, die etwas zu vollmundig noch „einen stellvertretenden 
Konsens für die ganze Gesellschaft“ formulieren wollte, bescheidet 
sich die Denkschrift von 2025 damit, Orientierung zu geben und zur 
Prüfung der eigenen Position einzuladen. Auch solch bescheidener 



214 
 

Wunsch auf Resonanz setzt aber Substanz voraus, aus der erst Rele-
vanz erwächst. Vielleicht springen nach Wiederaufnahme der 
Wehrpflicht (Zwangsdienste hält die Denkschrift für gemeinschafts-
stiftend, S. 16) wenigstens noch ein paar neue Militärseelsorgestel-
len heraus, dann hätte sich der Aufwand immerhin finanziell ge-
lohnt. 

Nicht zum ersten Mal stellt sich mir angesichts dieser westdeut-
schen NATO-Theologie (der Anklang an Nahtod-Theologie ist beab-
sichtigt) die Frage, ob diese evangelische Kirche überhaupt noch 
eine Zukunft hat und, schlimmer noch, ob das überhaupt wün-
schenswert wäre. Vielleicht muss diese gleichzeitig verzagte und 
sich grandios selbst überschätzende Beamt:innenkirche erst an ihren 
kollabierenden Pensionskassen zu Grunde gehen, damit geistlich 
und geistig etwas Neues wachsen kann. 
 
PS: Der Westfälische Friedenspreis geht 2026 an die NATO und aus-
drücklich auch an ihren großartigen Generalsekretär Mark Rutte. 
Was wohl das Känguru dazu sagen würde? 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ Dr. Uwe-Karsten Plisch, geb. 1965 in Wittenberg, Re-
ferent für Theologie, Hochschul- und Genderpolitik beim Verband der 
Evangelischen Studierendengemeinden in Deutschland (ESG), Vor-
standsvorsitzender der Bonhoeffer-Niemöller-Stiftung, zahlreiche Ver-
öffentlichungen zu Bibel, Gnosis und Spätantike sowie Friedenstheologie. 
 



215 
 

EKD-Friedensdenkschrift 2025 

‚Welt in Unordnung – Gerechter 
Friede im Blick‘ 

 

Ein Kommentar aus christlich-pazifistischer Sicht 
(November 2025) 

 
Von Theodor Ziegler 

 
 
 

1. Anliegen 

 
Die EKD möchte, so die Ratsvorsitzende Bischöfin Kirsten Fehrs, mit 
dieser Denkschrift die friedensethische Urteilsfähigkeit stärken. Das 
in der letzten Friedensdenkschrift aus dem Jahr 2007 ausgeführte 
Leitbild des Gerechten Friedens solle aktualisiert und konkretisiert 
werden. Das biblisch-theologische Zeugnis solle mit den gegenwär-
tigen Erfahrungen und der interdisziplinären friedensethischen Ex-
pertise in Zusammenhang gebracht werden. Die zentralen Themen, 
für die Orientierung gegeben werden solle, seien „friedensethische 
Güterabwägungen in Bezug auf konventionelle und nukleare Ab-
schreckung, um Waffenlieferungen, um Wehr- und Dienstpflicht, 
um die Herausforderungen hybrider Kriegsführung und Terroris-
mus“. (S. 5, 6) 
 

KRITIK: Die interdisziplinäre Expertise wurde offenkundig nur teil-
weise eingeholt. Auch fehlt die wichtige Frage nach Alternativen zur mili-
tärischen Friedenssicherung und die Einbeziehung der vorhandenen For-
schung zu gewaltfreier, ziviler Konfliktaustragung. Der Verteidigungs-
krieg – konventionell und atomar (wobei man hier meint, sich nur auf den 
Atomwaffenbesitz zur Abschreckung beschränken zu können) (Zif. 145) 
wird nicht kategorisch ausgeschlossenen, sondern einer friedensethischen 
Güterabwägung anheimgestellt. Ebenso wenig berücksichtigt werden die 
mangelnde Zielführung militärischer Auslandseinsätze der Bundeswehr 
sowie das damit verbundene menschliche Leid bei der betroffenen Zivilbe-
völkerung, aber auch bei den eingesetzten Soldaten (PTBS).  



216 
 

Auch wäre angesichts der aktuellen Aufrüstungspolitik eine Reflexion des 
in diesem Jahr 80 Jahre alten Stuttgarter Schuldbekenntnisses zum kirch-
lichen Versagen im Hitlerreich und Zweiten Weltkrieg angezeigt gewesen. 
 
 

2. Vorgehen 

 
Nach dem „überhasteten Ende“ des Afghanistankriegs und dem Be-
ginn des russischen Eroberungskrieg in der Ukraine habe der Rat 
der EKD im September 2022 die Weiterentwicklung seiner friedens-
ethischen Position beschlossen. Vier Konsultationstagungen in 
Evangelischen Akademien sollten „den Aktualisierungsbedarf der 
bisherigen Friedensethik vermessen“. Das friedensethische Redak-
tionsteam des Kammernetzwerkes habe dann den erarbeiteten Text 
mit der von Landesbischof Friedrich Kramer, dem Friedensbeauf-
tragten des Rates der EKD, geleiteten Friedenwerkstatt, bestehend 
aus Fachleuten verschiedener friedensethischer Arbeitsfelder „aus-
giebig diskutiert“. Das überarbeitete Konzept habe der Rat der EKD 
„mit großer Zustimmung aufgenommen“ und mit obigem Titel zu 
veröffentlichen. (S. 7) 

KRITIK: Nachdem es der christlich-pazifistische Ansatz (Friedenslogik, 
Szenario Sicherheit-neu-denken. Von der militärischen zur zivilen Sicher-
heitspolitik) auf der letzten EKD-Friedenssynode 2019 in Dresden nur ins 
vorbereitende Lesebuch geschafft hatte, initiierte ich als am friedensethi-
schen Prozess der badischen Landeskirche Beteiligter im November 2021 
eine Videokonferenzgruppe von über dreißig ausgewiesenen Expertinnen 
und Experten mit einer christlich-pazifistischen Haltung aus ganz 
Deutschland mit dem Ziel einer Eingabe an die EKD, die Denkschrift von 
2007 weiterzuentwickeln: Die Gewaltfreiheit sollte im Blick auf die bib-
lische Friedensbotschaft und die Menschenrechte nicht nur die vorrangige, 
sondern die einzige Option sein. Infolgedessen sollte die EKD auf die ul-
tima ratio militärischer Gewalt generell verzichten und sich tat-
kräftig für den Aufbau einer zivilen Sicherheitspolitik engagieren. 
Die vom EKD-Friedensbeauftragten gegebene Zusage, unsere Initiative in 
den Konsultationsprozess einzubeziehen, wurde leider nicht realisiert. Auf 
mein Insistieren bei der dritten Akademietagung in Bad Boll hin, konnte 
die Initiative Sicherheit neu denken (SND) auf der vierten Tagung in Loc-
cum, bei der es um Zivile Friedensdienste gehen sollte, wenigstens neben 



217 
 

schon drei bestehenden Workshops an einem Nachmittag noch einen vier-
ten anbieten.  
 
 

3. Fragwürdige evangelische Friedensethik – Beispiele 

 
Kirsten Fehrs betont, neben der „bleibenden, prinzipiellen Orientie-
rung evangelischer Friedensethik an Jesus Predigt der Gewaltfrei-
heit“, würden die vier Dimensionen, Schutz vor Gewalt, Förderung 
von Freiheit, Abbau von Ungleichheiten sowie der friedensför-
dernde Umgang mit Pluralität, neu profiliert. „Neu akzentuiert“ sei 
„das Zusammendenken von Friedensethik und Sicherheitspolitik“. 
(S. 8) 

KRITIK: Mit dieser Formulierung von der „prinzipiellen Orientierung“ 
ist der Abweichung vom Prinzip hin zur Bejahung der Notwendigkeit mi-
litärischer Gewalt unter bestimmten Bedingungen weiterhin Tür und Tor 
geöffnet. Insbesondere dann, wenn man der Auffassung ist, zum Schutz 
vor Gewalt militärischer Gewalt zu bedürfen. Solange der Schutz vor Ge-
walt nicht mit der Erkenntnis einhergeht, dass das Leben jedes Menschen 
das höchste Gut ist und deshalb auch der Verteidigungskrieg nicht zielfüh-
rend sein kann, wird die proklamierte „evangelische Friedensethik“ ihrem 
geistlichen, auf Jesus Christus bezogenen Anspruch nicht gerecht. Nimmt 
man die biblische Friedensspur des alten und des neuen Testaments ernst, 
hätte es einer fünften Friedensdimension bedurft: der Bemühung um Al-
ternativen zur militärischen Friedenssicherung. Dass dies im vorhergehen-
den Konsultationsprozess so gut wie keine Rolle gespielt hatte, zeigt sich 
nun auch in der vorliegenden Denkschrift.  
An dieser Stelle sei ein Blick auf die Zusammensetzung der 14-köpfigen 
Redaktionsgruppe gestattet. Die eine Hälfte der Personen ist mir durch Ta-
gungen bekannt, bei der anderen Hälfte habe ich recherchiert. Ihre friedens-
ethischen Positionen sind entweder militärbefürwortend (teils mit berufli-
chen Bezügen zur Bundeswehr) oder indifferent. Eine Persönlichkeit mit 
einer christlich-pazifistischen Haltung konnte ich bislang nicht entdecken 
– wobei ich mich gerne vom Gegenteil überzeugen lasse. In dieser Hinsicht 
gibt es zur Denkschrift von 2007 keinen Unterschied. Von der EKD als 
Volkskirche wäre jedoch zu erwarten gewesen, bei einem so strittigen Sach-
verhalt (gleich dem „Beutelsbacher Konsens“ für die Bildungsarbeit) auch 
die andere Position, dies sich nicht nur „prinzipiell“ auf Jesu Friedensethik 



218 
 

bezieht, sondern sich konsequent bemüht, diese in die Aktualität einzubrin-
gen, an den Konsultationen und in der Redaktionsgruppe zu beteiligen. 
Das hätte möglicherweise zu einigen Dissens-Kapiteln geführt, die jedoch 
die in der EKD vorhandenen Überzeugungsunterschiede besser wiederge-
geben hätten. 
Dass das der Goldenen Regel Jesu (Mt 7, 12) entsprechende Konzept der 
Friedenslogik nur in apologetischer Absicht Erwähnung findet (S. 13), 
ebenso das diese in eine politische Strategie umsetzende Szenario Sicherheit 
neu denken, lässt bestimmte Vorfestlegungen in der Autorenschaft oder de-
ren Auftraggeberin vermuten.  
Demzufolge werden die Begriffe „Verteidigung“ und „Sicherheitspolitik“ 
im Wesentlichen militärisch gedacht. 
 
Der geistliche Schluss des Vorwortes (S. 10), vom „Glauben an den Gott 
des Friedens“ getragen zu sein, und „eine verantwortbare evangeli-
sche Friedensethik unter den Frieden Gottes zu stellen“ sowie „an 
einer Überwindung aller Gewalt zu arbeiten“ wie auch die theolo-
gischen Aussagen zu Beginn und am Schluss der Erörterungen, ste-
hen in einem starken Gegensatz zu einigen mit dieser Denkschrift in Er-
wägung gezogenen Optionen.  
Diese die ganze Denkschrift durchziehende Widersprüchlichkeit wird 
schon in der ersten Kernaussage (S. 13) ersichtlich:  
„Angesichts der Grausamkeit von Tod, Vergewaltigung, Verletzung 
und Traumatisierung durch bewaffnete Konflikte“ müsse der 
Schutz vor Gewalt im Zentrum der politischen, zivilgesellschaftli-
chen und kirchlichen Bemühungen stehen. 
 

KRITIK: So weit ist die Aussage plausibel und begrüßenswert. Wenn 
dann jedoch der Schutz vor Gewalt an die Garantie der territorialen Integ-
rität eines Landes gekoppelt wird und diese mit dem „maßvollen Ausbau“ 
der militärischen Kapazitäten verknüpft wird, ist zu fragen, wie man mit-
tels dieses Zirkelschlusses die Kriegsgefahr wirklich abbauen möchte. Be-
fremdlich ist auch die komplementäre Zuordnung von militärischer Sicher-
heitspolitik und Friedenslogik. Das gleichnamige politologische Konzept1 
scheint hier nicht verstanden worden zu sein. 

 
1 siehe: BIRCKENBACH, Hanne-Margret (2023), Friedenslogik verstehen, Wochen-
schauverlag Frankfurt 



219 
 

Nachfolgend seien noch ein paar Beispiele für die Spannung zwi-
schen theologischen Erkenntnissen und der daraus gefolgerten 
Ethik benannt: 
„Den Frieden, für den Christus steht, kann der Mensch nicht aus ei-
gener Kraft schaffen. … Friede bleibt Gabe Gottes, sein Gelingen 
liegt letztlich in Gottes Hand.“ (Zif. 5) 
„Im Gebet des Vaterunsers kann die Kraft entstehen, sich dem Wil-
len Gottes zu unterordnen.“ (Zif. 9) 
 

KRITIK: Einverstanden, wir Menschen können auch mit gewaltfreien 
Strategien keine absoluten Lösungen erreichen. Es jedoch von vornherein 
nicht ernsthaft zu versuchen, erinnert an Jesu Gleichnis von den anver-
trauten Talenten, bei dem ein Beauftragter das anvertraute Kapital ver-
gräbt (Mt 25, 14 ff). Die Reden Jesu ermutigen zum Handeln in aller Be-
scheidenheit. Wenn wir bitten, „dein Wille geschehe wie im Himmel, so auf 
Erden,“ dann kommt es zunächst darauf an, den Willen Gottes von der 
sogar den Feind einschließenden Nächstenliebe, ernsthaft versuchen zu er-
füllen. 
Zum Ausdruck kommt diese widersprüchliche Friedenshaltung auch in 
Zif. 11, wo an den Noachitischen Friedensbund Gottes erinnert wird, an 
den Auftrag, dem Frieden nachzujagen (Hebr. 12,  14) und als Botschafter 
Christi für die Versöhnung zu wirken (2. Kor. 5,  20). 
Im nachfolgenden Absatz (Zif. 12) werden jedoch für den Notfall „Zwangs-
maßnahmen“ als erforderlich erklärt. Die ethisch sehr bedeutsame Unter-
scheidung zwischen persönlicher Notwehr bzw. Nothilfe und staatlicher 
militärischer Verteidigung oder Nothilfe, zwischen polizeilichen und mili-
tärischen Zwangsmaßnahmen unterbleibt. (Zif. 14) 
Pazifistischen Initiativen wie dem Konziliaren Prozess, den ökumenischen 
Versammlungen, der Initiative Sicherheit-neu-denken wird lediglich die 
Rolle als „politische Impulsgeber“ zugutegehalten, die zur „sensiblen 
Wahrnehmung latenter und offener Militarisierungsprozesse in unserer 
Gesellschaft“ aufforderten. (Ziff. 14-16) Im Fortgang der weiteren Erörte-
rungen scheint dies jedoch keine Beachtung mehr zu finden.  

 
„Als universale politische Ethik lässt sich der Pazifismus des kate-
gorischen Gewaltverzichts ethisch nicht legitimieren.“ Es wird kri-
tisiert, dass die von pazifistischer Seite vorgebrachten Beispiele für 
erfolgreiche gewaltfreie Widerstandsaktionen sich nicht auf die 



220 
 

Abwehr einer Besatzungsmacht und zur Verteidigung von Staats-
grenzen übertragen ließen. (Zif. 17). 
„Gewalt muss – notfalls mit Gegengewalt eingedämmt werden, 
ohne aber das Ziel der Überwindung von Gewalt aus den Augen zu 
verlieren.“ (Zif. 18) 

KRITIK: Man stelle sich diese Aussagen in Bezug auf die Ablehnung des 
Verbots der Sklaverei oder der Todesstrafe vor. Es gibt deren kategorische 
Verbote, zumindest in einigen demokratischen Staaten. Krieg bedeutet je-
doch, durch den damit verbundenen Militärzwang und die Tötung von 
Menschenmassen, eine Potenzierung von Sklaverei und Todesstrafe in un-
vorstellbarem Maße, weshalb bei der ablehnenden Bewertung „militäri-
scher Zwangsmaßnahmen“ mindestens ebenso kategorisch geurteilt wer-
den kann und muss. 
Dass die Empirie gewaltfreier Verteidigung von Staaten bislang nicht vor-
handen ist, erklärt sich schlicht damit, dass fast alle Staaten dieser Welt 
eine Armee haben. In den ersten vier Monaten des russischen Angriffs-
kriegs wurden jedoch über 200 Beispiele gewaltfreien Widerstands durch 
die Bewohner von Ortschaften, der Bürgermeister oft vornedran, dokumen-
tiert.2 Dieser spontane zivile Widerstand wurde dann jedoch durch den von 
der ukrainischen Zentralregierung angeordneten Verteidigungskrieg weg-
gedrängt.  
Bei einer friedensethischen Beurteilung hätte nunmehr zwischen dem Leid 
durch ein Besatzungsregime einerseits (Verlust der Souveränität und De-
mokratie) und dem hunderttausendfachen Tod von Menschen, hunderttau-
sendfacher Verstümmelung, seelischer Traumatisierung, der enormen Zer-
störungen von Häusern, Infrastruktur, Verminung landwirtschaftlicher 
Flächen, Vergiftung von Böden und Grundwasser usw. andererseits abge-
wogen werden müssen (vgl. 1. Kön 3, 16 ff). All das wurde in der Denk-
schrift nicht bedacht, die Suche nach dem kleineren Übel unterblieb. 
Ganz außer Acht lässt die Denkschrift die Vorgeschichte des Ukrainekriegs. 
Sie ist nicht nur mit Putinschen Großmachtsplänen zu begründen, son-
dern auch mit den Denkspielen der Heritage Foundation in Washington 
über die globale US-Vormachtstellung und die Einhegung Russlands. Des 
Weiteren mit der absprachewidrigen NATO-Osterweiterung und mit der 

 
2 Felip Daza SIERRA (2022) Ukrainischer Ziviler Widerstand im Angesicht des 
Krieges: https://www.sicherheitneudenken.de/media/download/variant/306812/ 
ukraine-gewaltfreier-ziviler-widerstand-study-deutsche-fassung-november-202 
2-de.pdf 



221 
 

Mittelstreckenraketenstationierung Obamas nahe der Grenzen Russlands 
in Polen und Rumänien, was den Konflikt weiter anheizte. 
 
„Zivile Konfliktbearbeitung besitzt grundsätzlich Vorrang vor mili-
tärischen Mitteln.“ (Zif. 33) 
 

KRITIK: Diese schon in früheren Denkschriften formulierte Vorrangs-
bekundung beinhaltet automatisch den Nachrang, der in der Wirklichkeit 
von Staat und Kirche faktisch den Vorrang darstellt. Betrachtet man die 
personellen und finanziellen Gewichtungen, wird das anhaltende Desinte-
resse an der dringend notwendigen Entwicklung einer zivilen Sicherheits-
politik belegt. Vom Vorrang zu sprechen und den Nachrang militärischer 
Rüstung bis hin zu Atomwaffen (Zif. 145) und zum Präventivkrieg (Zif. 
147) zwar unter vielen Vorbehalten, aber schlussendlich doch zu billigen, 
ist nicht glaubwürdig. Erst mit der Entscheidung für den Aufbau einer 
zivilen Sicherheitspolitik und dem damit korrespondierenden Abbau des 
Militärs, könnte man zu Recht von einer sicherheitspolitischen Zeiten-
wende sprechen. Was seit Olaf Scholz‘ Äußerung im Deutschen Bundestag 
in Gang gesetzt wurde und durch diese Denkschrift auch noch kirchlich 
kräftig unterstützt wird, ist leider eine Wende rückwärts.  
Der Großteil der Denkschrift widmet sich nun den Details der aktuellen 
militärpolitischen Debatte zur Schließung militärischer „Fähigkeitslü-
cken“, zu den Waffenlieferungen in Kriegsgebiete, der hybriden Kriegsfüh-
rung, dem Rüsten im Weltall, der Frage der Wehr- und allgemeinen 
Dienstpflicht bis hin zur Notwendigkeit atomarer Abschreckung. In all die-
sen Fragen wird abgewogen, werden Bedenken geäußert und Kriterien be-
nannt – jedoch die grundsätzliche Ablehnung der militärischen Friedens-
sicherung leider nicht erwogen. 
Würde man im Sinne des Schöpfungsglaubens und der von Jesus gelehrten 
universellen Nächstenliebe die in der Denkschrift häufig betonte Schutz-
pflicht über die eigene Nation und das eigene Militärbündnis hinaus auf 
alle Menschen ausdehnen, verböte sich das Festhalten an militärischen 
Mitteln zur Friedenssicherung. Denkbar für die Bekämpfung internationa-
ler Kriminalität und Terror wäre neben dem Ursachenabbau durch eine 
faire Weltwirtschaft die Bildung internationaler Polizeien auf weltregiona-
len Ebenen als Restgewalt.3 

 
3 HARMSEN u. a. (2023) Weltinnenpolitik und internationale Polizei: https://www. 
vandenhoeck-ruprecht-verlage.com/themen-entdecken/literatur-sprach-und-ku 



222 
 

Wenn wiederholt auf die Einhegung der friedensgefährdenden „destrukti-
ven Mächte“ in der erlösungsbedürftigen Welt hingewiesen (z. B. in Zif 
187) und dabei die Destruktivität der westlichen Welt und Nato-Staaten 
nicht auch selbstkritisch klar benannt wird, kann die evangelische Frieden-
sethik weiterhin ihrem friedensstiftenden (= pazifistischen) Auftrag durch 
Jesus (Mt 5,  9) nicht gerecht werden. 
 
 

4. Schlussbemerkungen 

 
a.  Schreibstil ǀ  Die Ausdrucksweise, der Gebrauch von Fremdwörtern 
und Fachbegriffen ohne Erläuterungen erweist die Denkschrift als für 
nichtakademische Gemeindeglieder bzw. gar Wehrpflichtige schwer ver-
ständlich. In einer Volkskirche sollte allgemeinverständlich formuliert wer-
den. 
 
b.  Folgerung aus der offenkundigen Einseitigkeit ǀ  Wenn die EKD 
dem eigenen Dialoganspruch mit pazifistischen evangelischen Christen 
bislang nur in sehr begrenztem Maße und auch nur außerhalb der Denk-
schriftabfassung gerecht wird, könnten sich die bislang „Ausgegrenzten“, 
möglicherweise in ökumenischer Verbundenheit, an die Erstellung einer al-
ternativen Friedensdenkschrift im Geiste der biblischen Friedensbotschaft 
machen. Vielleicht käme es dadurch zu dem notwendigen Dialog in Kirche 
und Gesellschaft. Es wäre zu hoffen. 
 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ Dr. phil. Theodor Ziegler, Religionspädagoge, Bai-
ersbronn/Schwarzwald, Mitbegründer der Initiative Sicherheit-neu-
denken sowie des Ökumenischen Instituts für Friedenstheologie; Dis-
sertationschrift: „Motive und Alternativentwürfe christlicher Pazifis-
ten“ (s. https://www.friedenstheologie-institut.jimdofree.com/wer-wir-
sind/theodor-ziegler/). 

 
lturwissenschaften/interdisziplinaere-geisteswissenschaft/57967/weltinnenpolit 
ik-und-internationale-polizei?c=1747 



223 
 

„Kirche über Gut und Böse“ 
 

Zur Vorstellung der Friedensdenkschrift der EKD 
am 13.11.2025 in der Evangelischen Akademie, Berlin 

(Textstand 16.11.2025)1 

 
Von Heinrich Schäfer, Bielefeld 

 
 
 
„Die Macht des Bösen, die dem Menschen innewohnt“, wurde bei 
der Vorstellung der neuen Denkschrift der Evangelischen Kirche in 
Deutschland (EKD) in Berlin am 13.11. in den frühen Abendstunden 
von Prof. Dr. Anselm, dem federführenden Autor der Schrift, dem 
Publikum vor Augen gestellt. Die neue protestantische Schrift lässt 
in ihren Passagen zur militärischen Gewalt und deren Legitimation 
eine Faszination für das Böse erkennen. Der einzige geladene Kriti-
ker auf dem Panel, der Philosoph Prof. Olaf Müller, sieht die Einlas-
sungen zur Gewalt anders: Die Friedensdenkschrift der EKD liege 
„erschreckend nah“ an der NATO-Doktrin. Das bestätigte, aller-
dings positiv überrascht von der Denkschrift, die Ex-NATO-Mitar-
beiterin Gerlinde Niehus auf dem Panel. 

In welchem Verhältnis stehen diese widersprüchlichen Wahr-
nehmungen und Wertungen zu theologischen, ethischen und sozi-
alwissenschaftlichen Überzeugungen der Repräsentantinnen und 
Repräsentanten der EKD und ihrer geladenen Gesprächspartner aus 
Politik, Medien und Philosophie? Was lassen die Redebeiträge der 
Veranstaltung erkennen? 

Zunächst fällt der stark herausgehobene Begriff der Ordnung 
auf. „Welt in Unordnung“ – so der Titel der Denkschrift. Ordnung 
ist nicht die primäre Kategorie, wenn es um politische Teilhabe sou-
veräner Bürger geht. Der Begriff ist der alten Tradition des Obrig-
keitsstaates assoziiert, die vom Luthertum traditionell vertreten 
wird. Und er wird heute als „Gesetzesattrappe“ (Maus) im Begriff 
„unsere regelbasierte Ordnung“ verwendet, wenn die UN-Charta 
mit ad hoc-komponierten und strikt westlichen Ordnungsvorstel-

 
1 Textdarbietung hier mit freundlicher Zustimmung des Verfassers. 



224 
 

lungen ausgehebelt werden soll. Zudem ist die Frage erlaubt, ob die 
Kriege der NATO-Staaten seit 1990 (Serbien/Kosovo, Afghanistan, 
Irak, Syrien, Libyen etc.) etwa für Ordnung gesorgt haben. Schließ-
lich wirft der Ordnungsbegriff die Frage auf, wer bei entstandener 
Unordnung die Ordnung wiederherstellen soll. Der lutherischen 
Tradition ist in dieser Hinsicht der traditionsreiche Begriff der Ob-
rigkeit lieb. Die Denkschrift assoziiert dafür schon auf ihrem Deck-
blatt eine Antwort: eine stilisierte Taube, oszillierend zwischen Ori-
gami und den Polygonen der Bundeswehr-Werbung. Dazu passte 
die Keynote-Ansprache in der Evangelischen Akademie. 

Die Ehre dieser Ansprache fiel dem Außenminister der Bundes-
republik Deutschland zu. Die Regierung gab an diesem Abend also 
die Grundtonalität für den kirchlichen Cantus vor. Hatte der Protes-
tantismus nicht jeder konstantinisch anmutenden Annäherung von 
Thron und Altar abgeschworen? Oder eben doch nicht ganz? Das 
Luthertum hat im Laufe seiner Entwicklung diese Grenze erodieren 
lassen. Es blieb die lutherische Konzeption des Staates als Obrigkeit, 
der in „weltlichen Dingen“ zu gehorchen sei. In der Denkschrift 
wird dieser Ansatz modernisiert. Im Effekt allerdings, der Einla-
dung des Außenministers zur Keynote, schwingt noch etwas von 
der obrigkeitsorientierten Unterwürfigkeit mit.  

Wacker hat Herr Minister Wadephul seinen Quasi-Bischofsstab 
ergriffen und die Akzente gesetzt. Er beginnt, enttäuschend für 
ernsthafte Zuhörer, mit Nachrichten aus der Berliner Echokammer: 
russische Flugzeuge im estnischen Luftraum und russische Droh-
nen überall in Europa, wenngleich das alles bereits widerlegt ist. Er 
spricht von diplomatischen Bemühungen, sagt aber nicht welche. 
Und endet im Crescendo: das Böse in der unerlösten Welt persona-
lisiert im „russischen Diktator“ und seiner „imperialen Gier“; und 
die Ukraine im Abwehrkampf. Damit ist gleich zu Anfang die zwei-
felhafte Theologie der Denkschrift-Autoren zur Magd einer zweifel-
haften Politik geworden.  

Dieser cantus firmus durchzog dann die gesamte Veranstaltung. 
Prof. Anselm verband den Begriff der unerlösten Welt mit der 
Macht des Bösen und der Sünde als zerstörerischem Potenzial – ein 
Konglomerat, das (für nicht-böse Menschen) leider darauf hinaus-
laufen könnte, durch Gewaltanwendung ebenfalls schuldig zu wer-
den. Seine Powerpoint unterstrich dazu, dass das Böse eine „Macht“ 



225 
 

sei, die von Gnade und Widerstehen konterkariert wird. Zwar wird 
eingeräumt, dass Gewalt nur als ultima ratio in Frage käme und nur, 
wenn sie auf Frieden ziele. Freilich müsse das Recht durch eine 
„rechtserhaltende Gewalt“ geschützt werden. Wieso auch dazu 
schon wieder „Gewalt“? Was das Böse betrifft, machte die EKD-Vor-
sitzende Bischöfin Fehrs klar: Das Böse sei hemmungslos gewalttä-
tig und erzeuge die Bedrohungslage des „hybriden Kriegs“; dage-
gen müsse man resilient werden. Natürlich wurde auch von „Jesu 
Gebot der Feindesliebe“ gesprochen, wenngleich meist (immer?) im 
Zusammenhang der notwendigen ultima ratio der Gewalt. Umso 
deutlicher wird in der Folge das Framing von Gut versus Böse.  

Dieser Diskurs entspricht einer konservativen Interpretation von 
Luthers Zwei-Reiche-Lehre, die der Reformator im Rückgriff auf 
Augustinus formuliert hat. Aus den frühen Schriften Luthers lässt 
sich eine Sozialtheorie rekonstruieren, die zwischen religiösen und 
säkularen Tätigkeiten unterscheidet (Duchrow). Erst beim späten 
Luther – etwa in seinem Antisemitismus – lässt sich eine Spaltung 
zwischen einem guten Reich Gottes und einem bösen des Teufels 
feststellen. In der lutherischen Geschichte konkurrieren diese Lesar-
ten bis hin zu einer sehr unguten Phase der Spaltungstheorie bei den 
Deutschen Christen nach 1933. Heute hat sich die kategorische Spal-
tung zwischen Bösem und Gutem zum Nährboden für religiösen 
und politischen Fundamentalismus entwickelt.  

Die Redebeiträge in der Evangelischen Akademie an diesem 
Abend lassen in der Tat eine Tendenz zum religiösen Fundamenta-
lismus erkennen. Das Böse erscheint einerseits als eine Art real exis-
tierende kosmische Macht. Andererseits wird es personalisiert als 
„Putin“ (und sonstige Schurken) und als entsprechende Praktiken, 
wie „hybrider Krieg“ beispielsweise.  

In der aktuellen, nicht-kirchlichen Medienöffentlichkeit findet 
die theologische Theorie ihre Entsprechung im Schüren der Angst 
vor einem russischen Überfall durch traditionsreichen Russenhass, 
was reale Kriegsgefahr erhöht, wirtschaftlich den Sozialstaat und 
die jüngere Generation schleift sowie die Meinungsfreiheit peu a peu 
durch Autoritarismus ersetzt.  

Besonders problematisch wird das Jonglieren mit zwei Reichen 
im Zusammenhang der Atomwaffen. Das frühere kategorische 
Nein der meisten Kirchen zu Atomwaffen wird von den kirchlichen 



226 
 

Vertreterinnen und Vertretern zu einem klaren Jein umgedeutet. 
Prinzipiell müssten Atomwaffen vernichtet werden (Reich Gottes); 
da aber Schurkenstaaten mit Atomwaffen drohen (Reich der Welt / 
des Teufels), müsse atomare Teilhabe kirchlich befürwortet werden 
– natürlich „schuldhaft“. Drei der Panelisten stimmten zu. Keine 
Rede von Rüstungskontrolle, Abrüstungsgesprächen oder einer 
neuen gemeinsamen Sicherheitsstruktur, wie von Russland jüngst 
vorgeschlagen. Nur der Agnostiker erinnerte an die offensive Nuk-
learstrategie der USA mit ihrer Option auf den präemptiven Erst-
schlag als ethisch unannehmbar. Die Guten werden, so die EKD und 
ihre Gleichgesinnten, also gezwungen, die Strategien der Bösen zu 
imitieren. 

Wer aber sind die Guten? Wir wissen zunächst so viel: Die Kir-
chenleute kämpfen mit der Macht der Gnade gegen die Bösen. Ver-
mutlich sind sie also die Guten. Man würde aus soziologischer und 
sozialethischer Sicht von ihnen in ihren Redebeiträgen nun einen 
kritischen Blick auf sich selbst und ihren eigenen Standpunkt erwar-
ten. Genau das wird in der Bergpredigt gefordert, wenn es heißt, 
statt den Splitter im Auge des Nächsten zu kritisieren, den Balken 
im eigenen wahrzunehmen. Im Gegensatz dazu belassen es die Re-
debeiträge bei einem imaginären „Wir“. Wird aber die eigene Posi-
tion nicht reflektiert, so bleibt der Ausgangspunkt, von wo die eige-
nen Beobachtungen gemacht werden, ein blinder Fleck. Die Beob-
achtungen sind notgedrungen einseitig und nur dies. 

Als Lutheraner fragt man sich nun, warum eigentlich der Begriff 
der Sünde in den Redebeiträgen nicht zum Tragen kam. Zu Beginn 
erfuhr man zwar, „Sünde“ stehe für das „zerstörerische Potenzial 
im Menschen“ (Anselm). Wenn man es allerdings so sieht, fällt 
„Sünde“ einfach mit den Machenschaften der/des Bösen zusammen. 
Für die lutherische Lehre ist aber zentral, dass der erlöste Mensch 
zugleich Gerechter und Sünder ist. Und genau diese Einsicht kann 
der Selbstkritik eine zentrale Rolle in Ethik und Politik zuweisen. 
Diese Überlegung ist völlig abwesend in allen Beiträgen an diesem 
Abend, außer in einem. 

Es war ein bekennender Agnostiker, Prof. Müller, der das Thema 
der Selbstkritik ins Spiel brachte. Er tat das am Beispiel des Schei-
terns der Verhandlungen zwischen Russland und der Ukraine im 
Frühjahr 2022 durch Intervention des Westens. Müller wies auf die 



227 
 

Dringlichkeit des Dialogs mit dem Gegner hin. Deutschlands Chef-
diplomat war da schon längst wieder abgereist. Zwar wird Dialog 
in der Denkschrift an einigen Stellen angedeutet. Diplomatie, Ver-
handlungen, Konfliktprävention usw. spielen aber weder in der 
Schrift noch in den anderen Beiträgen des Abends eine für christli-
che Friedensethik angemessene Rolle. Der Ukraine-Konflikt könnte 
ein Lehrstück für verpasste Chancen der Diplomatie und der Kon-
fliktprävention sein. An diesem Abend inszenierten ihn die Kirchen-
leute jedoch als den kosmischen Kampf zwischen Gut und Böse. Für 
Diplomatie und Prävention müsste man – wie es für jede Ethik un-
umgänglich ist – erst einmal umfassend und so objektiv wie möglich 
die Lage analysieren, statt sich, von problematischen theologischen 
Vorurteilen geleitet, einem Mythos der erlösenden Gewalt in einer 
„unerlösten Welt“ zu verschreiben. 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ  Prof. Dr. Dr. Heinrich Schäfer (i. R.) ist Professor für 
Soziologie und Evangelische Theologie in Bielefeld. Er arbeitet seit über 
40 Jahren zum Verhältnis von Religion, Politik und Gewalt in nationalen 
und internationalen Kontexten.  
 
 



228 
 

 

 
 

Erich Mühsam 
über den Kriegsterminus 

„Zeitenwende“ 

 
„Z e i t w e n d e ! Das Wort führt jetzt jeder Esel im Munde, dem die Zeit 
noch niemals etwas gewendet hat. Das Schicksalsjahr 1915 ! Voll Stolz und 
Selbstgefühl wird dieser 1. Januar begrüßt. Dass er bestimmt ist, eine Epo-
che fortzusetzen, die die Vernichtung von Millionen Schicksalen bedeutet, 
fällt den Hanswürsten nicht ein.“ (Tagebucheintrag, 1. Januar 1915) 
 
Am Vorabend des Ersten Weltkrieges hatte der Dichter zuvor diagnosti-

ziert: „Mit zwei Milliarden Mark muss jährlich die Henne gefüttert werden, 
die unter dem Namen ‚Deutsche Wehrmacht‘ [. . .] herumgackert. Jetzt ist 
sie mit einer Extramilliarde noch fetter aufgeplustert worden und bean-
sprucht infolgedessen fortan noch erheblich mehr Getreidekörner aus den 
Äckern des deutschen Volkes als bisher. Der Geflügelzüchter Michel [. . .] 
merkt nicht, dass das meschuggene Huhn ihm nichts als Kuckuckseier in 

den Stall legt. Eines guten Tages aber wird es ihm schmerzlich fühlbar wer-
den, wenn nämlich der zärtlich gepflegte ‚bewaffnete Friede‘ an Überfüt-
terung krepiert, seine Küken aber auskriechen und sich die missgestalte-
ten Kreaturen als Krieg, Hunger und Pestilenz über das Land ergießen. 
Die Erbpächter der deutschen Ehre und der deutschen Phrase möchten 
das 43jährige Friedensvieh schon längst zum Platzen bringen. Sie ängsti-

gen deshalb den dummen Michel heute mit diesem, morgen mit jenem 
Bauernschreck und heißen ihn zur Abwehr immer größere Mengen seiner 
schwitzend erarbeiteten Profite in die Armee hineinstopfen. Fehlt bloß 
noch ein geeigneter Anlaß – und der Krieg gegen den Erbfeind ist fertig.“  
(Die Fremdenlegion, Februar 1914) 

 
Erich MÜHSAM: Das große Morden. Texte gegen Militarismus 

und Krieg. Zusammengestellt von Peter Bürger. (= edition pace ǀ 
Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 9). 

Hamburg: BoD 2025, S. 233 und 152. 

 
 
 

 



229 
 

Zeiten-Wende? – oder Menschen-Wende? 
 

(Nachwort zur Open Access-Stellung, 2026, meines Buches 
„Deutsche Theologie im Dienste der Kriegspropaganda – 

Umdeutung von Bibel, Gesangbuch und Liturgie 1914-1918, 
Bd. I-II, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen ǀ  

deGruyter/Brill, Berlin ǀ Leyden)1 

 
Von Friedrich Erich Dobberahn 

 
 
 
Die EKD-Denkschrift von 2025 „Welt in Unordnung – gerechter 
Friede im Blick“2 stellt eine beachtlich reflektierte, um Lückenlosig-
keit bemühte Darstellung3 großkirchlicher Standortbestimmung 
dar. Auch wenn diese Denkschrift hierbei durchaus verdienstvolle 
und hilfreiche Überlegungen vorbringt, hinterlässt sie für mich den-
noch das Bedürfnis nach einer Ergänzung. Den Spitzensätzen der 
EKD-Denkschrift, Ziffer 17: „Als universale politische Ethik lässt 
sich der Pazifismus des kategorischen Gewaltverzichts ethisch nicht 
legitimieren“4, sowie Ziffer 159: „… dass sich biblisch das 5. Gebot 
nicht auf das Töten im Krieg oder etwa das Töten aus Notwehr be-
zieht“5, setze ich verschiedene andere Ziffern (= Z.) der Denkschrift 

 
1 https://www.vr-elibrary.de/doi/book/10.13109/9783666565243 [21.01.2026]. Der 
Text meines Nachwortes erscheint im vorliegenden Sammelband mit einigen Er-
gänzungen als Adaptation für die „Kritischen Stellungnahmen zur neuen EKD-
Denkschrift“. Zu meinem Buch s. a. die Rezension von Markus WRIEDT in der 
Theologischen Literaturzeitung (ThLZ), Jg. 147, Heft 6, Leipzig, 2022, Sp. 581-584. 
2 „Welt in Unordnung, gerechter Friede im Blick“ – Evangelische Friedensethik 
angesichts neuer Herausforderungen. Eine Denkschrift des Rates der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland, 2., korr. Auflage, Leipzig, 2025. 
3 Insbesondere zur „rechtserhaltenden Gewalt“, ebd., Ziffer (= Z.) 18 (S. 33 f), Z. 
23 (S. 38), Z. 33 (S. 44), Z. 36 ff (S. 46 ff), Z. 40 (S. 50), Z. 47 (S. 56), Z. 49 (S. 58), Z. 
52 f (S. 60), Z. 77 (S. 75 f), Z. 86 (S. 80 f), Z. 153 (S. 119), Z. 173 (S. 137). 
4 EKD-DENKSCHRIFT „Welt in Unordnung …“, aaO., Z. 17, S. 34. 
5 EKD-DENKSCHRIFT „Welt in Unordnung …“, aaO., Z. 159, S. 125 f; die exegeti-
sche Begründung mit Hinweis auf Matth. 5,21b ist willkürlich. Mit „Gericht“ ist 
bei Jesus nicht die Todesstrafe irdischer Gerichtsbarkeit qua Mosegesetz (Ex. 
21,12; Lev. 24,17; Num. 35,16 ff; Deut. 17,18 ff; vgl. Gen. 9,6), sondern Gottes 



230 
 

aufrufend6 – den Standpunkt der „Vision“ einer historisch bezeugten 
Möglichkeit kategorischen Gewaltverzichts an die Seite. Mein An-
liegen möchte ich in Anlehnung an die Achtzehn Thesen Walter 
Benjamins „Über den Begriff der Geschichte“ von 1940, die den es-
chatologischen Vorbehalt, der in der EKD-Denkschrift mit dem Hin-
weis auf die unaufhebbare Schulverstrickung des Menschen und 
das erst kommende Friedensreich Gottes dogmatisch korrekt vorge-
bracht wird7, nicht im Vollsinn akzeptieren, folgendermaßen formu-
lieren: Es gilt, „sich dem Katastrophensturm der Geschichte dialek-
tisch entgegen zu stemmen“ – und zwar mit dem aktiven „Nacher-
leben“ der in die Historie bereits vor der Weltvollendung „einge-
sprengten Splitter der messianischen Gegenwart.“8 Der Pazifismus 
des kategorischen Gewaltverzichts wagt einen solchen Nachvoll-
zug, wenn er die bereits in der Geschichte verbürgte „messianische“ 
Möglichkeit ergreift, die weltweite Hass- und Gewalt-Ära mit sub-
versiver, wahrer und reiner Menschlichkeit zu durchbrechen, und 
damit eine „Menschenwende“ als Ausdruck universaler politischer 
Ethik zu praktizieren sich anschickt.9 Es wird zu zeigen sein, inwie-
weit ich hier nicht mit leerem Pathos spreche. 

Mit dem Terminus „Menschenwende“ knüpfe ich zunächst bei 
dem kriegsbezogenen Ausdruck „Zeitenwende“ in der Regierungser-
klärung von Bundeskanzler Scholz am 27.02.2022 an. Dieser Aus-
druck, der gleichfalls nicht ohne Pathos ist und dessen Gebrauch 

 
endgültiges Gericht gemeint; Eduard SCHWEITZER, Das Evangelium nach Mat-
thäus, NTD Bd. 2, Göttingen, 1981, S. 71. 
6 Anknüpfungspunkte für meinen Standpunkt sehe ich in der EKD-DENKSCHRIFT, 
aaO., in den Z. 84, S. 79 f; Z. 123 f, S. 101 f; Z. 158, S. 124 f; Z. 178 ff, S. 141 f; Z. 
185 f, S. 143 f; Z. 193, S. 146, die mit Christus und der von ihm geschenkten Frei-
heit der „neuen Kreatur“ zu tun haben; Joh. 8,36. 
7 Matth. 6,10 f. 12 f; EKD-DENKSCHRIFT „Welt in Unordnung …“, aaO., Z. 9, S. 28; 
Z. 48, S. 56; Z. 179, S. 141. 
8 Walter BENJAMIN, Über den Begriff der Geschichte, in: Rolf TIEDEMANN / Her-
mann SCHWEPPENHÄUSER (Hg.), Walter BENJAMIN, Gesammelte Schriften, Bd. I, 2 
(werkausgabe Bd. 2), edition suhrkamp, Frankfurt a. M., 1980, S. 691-704, These 
II, VI, VII, XIV, XV, XVII und Anhang A; vgl. Bd. I, 3 (werkausgabe Bd. 3), Frank-
furt a. M., 1980, S. 1223-1266. Zur Erklärung der Thesen und zu ihrem jüdisch-
qabbalistischen Hintergrund s. Friedrich Erich DOBBERAHN, Deutsche Theologie 
im Dienste der Kriegspropaganda, Bd. I, aaO., S. 747 ff. 
9 DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 56 ff. 281 ff. 599 ff. 608 ff. 683 ff. 



231 
 

inzwischen inflationäre Ausmaße angenommen hat10, ist nicht ohne 
Vorgeschichte. Er begegnete als Schlagwort bereits 1914. Karl Dunk-
mann setzte es 1915/1916 auf den Buchdeckel seiner zweibändigen 
Predigtsammlung: „Die Predigt des Evangeliums in der Zeiten-
wende“.11 Landauf landab hieß es damals, Gott habe Deutschland 
den Krieg als eine „große“, „schwere“, „ernste“, „eiserne“, „eher-
ne“, „dunkle“ und „drangvolle“ Zeit zur Bewährung auferlegt, um 
es in einem gerechten und heiligen Krieg zum Vollstrecker seines 
göttlichen Willens werden zu lassen. Man sprach vom „stahlharten 
Willen der Zeit“.12 Unsere Weltsicht hat sich seitdem radikal geän-
dert. Schon 1922 grenzte sich Oswald Spengler von solcher die „Zei-
ten“ zum Mythos machenden Wortbildung ab, als er entmythologi-
sierend von „politischer Zeitenwende“ sprach.13 Die kriegstheologi-
schen Rechtfertigungen des Ukraine-Krieges durch das Russisch-or-
thodoxe Patriarchat bezeugen allerdings, wie sehr in Russland, dort 
auch auf islamistischer Seite, metaphysische Dimensionierungen 
der Zeitläufte immer noch im Denken verankert werden können.14 
Der Angriffskrieg auf die Ukraine erscheint in der russischen 
Kriegspropaganda hierdurch mit all’ seinen Kriegsverbrechen als 
unvermeidbar, als unhinterfragbare Bestimmung der „Vorsehung“ 
und gottgewollt.15  

 
10 Der Ausdruck wird mittlerweile auch ohne Übersetzungsversuch in Fremd-
sprachen übernommen. 
11 Karl DUNKMANN, Die Predigt des Evangeliums in der Zeitenwende, Bd. I-II, 
Herborn, 1915/1916; vgl. etwa ebd., Bd. I, 1915, S. 157 ff zu Ps. 68,1-36, insbes. zu 
Vers 20. 
12 DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 611; vgl. ebd., S. 141 f. 150. 155. 
263 f. 267. 273. 275 ff. 280 f. 319 f. 398. 402. 427 f. 438 f. 455 f. 468 f. 580 ff. 588 ff. 
13 Oswald SPENGLER, Der Untergang des Abendlandes, Bd. II, 43.-49. Aufl., Mün-
chen, 1924, S. 23. 
14 DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. II, aaO., S. 1161-1179 (Epilog); Richard 
OTTINGER (Hg.), Religiöse Elemente im russischen Angriffskrieg gegen die Ukra-
ine – Propaganda, Religionspolitik und Seelsorge 2014-2024, SPPS (Soviet and 
Post-Soviet Politics and Society, Vol. 289, ed. Andreas UMLAND), Hannover / 
Stuttgart, 2025; dort auf S. 89-98 der Artikel von Andreas JACOBS, Islam und Mus-
lime im russischen Angriffskrieg: „Dschihad gegen die Ukraine?“ 
15 So rief Kyrill I. schon 2012 Putin als Werkzeug und „Wunder Gottes“, sowie 
„Gesandten Gottes“ aus wie ebenso die Christusträgerschaft Russlands und die 
apokalyptische „Satanisierung“ der Ukraine; DOBBERAHN, Deutsche Theologie, 
Bd. II, aaO., Epilog, S. 1164 ff. 1167 ff. 1169 ff. 1173 f. 



232 
 

Derart voraufklärerische, millenaristische16 Jargons hat es zu al-
len Zeiten existentieller Verunsicherungen gegeben: Auch wenn 
2022 in unserer Öffentlichkeit ein solches Verständnis nicht zur De-
batte stand, lauerte trotzdem die Gefahr, dass nun schon die bloße 
Wortbildung „Zeiten-Wende“ als genetivus subjectivus missverstan-
den17 eine diffuse, nicht ganz ausgeräumte fatalismusverdächtige 
und damit auch im Nach- und Vorhinein politische Fehler und Ver-
säumnisse exkulpierende Verhängnisinstanz suggerierte, so als 
spiele hier – wie Goethe einst formulierte – das „Vorwaltende des obe-
ren Leitenden“18 noch irgendeine schicksalhafte Rolle. So hatte auch 
mich irritiert, dass die Wortbildung „Zeitenwende“ (anstatt: „Zeit 
der Wende“) als Exponenten der politischen Wende eher nebulöse 
Sphären der Unvermeidlichkeit, nämlich „Zeit“ und „Zeiten“, und 
nicht den Menschen als frei Entscheidenden selbst ansprach. Man 
könnte mich bei meiner Begriffskritik der Überbeleuchtung sprach-
licher Termini schelten, doch schaffen Sprache und Worte Wirklich-
keiten.19 Eine richtige Benennung hilft, eine falsche Benennung scha-
det – und solche den Menschen mythisierend entmündigende Jar-
gons20 sind nicht ohne Gefahren in einer Phase, in welcher ohnehin 
schon ein resigniert hinnehmendes Zeitempfinden der „Verjenseiti-
gung“ verbunden mit der kompensativen Tendenz zur Exkulpation, 
zu eher peripheren Problematisierungen, zu Fiktion, Utopie und 

 
16 Zum spätantiken und modernen Millenarismus vgl. Heinrich Wilhelm SCHÄ-

FER, Kampf der Fundamentalismen – Radikales Christentum, radikaler Islam 
und Europas Moderne, Frankfurt a. M. / Leipzig, 2008, S. 140 ff. 
17 „Zeitenwende“ = „Die Zeiten (subj.) haben sich geändert oder wenden sich …“; 
ähnlich „Zeitgeschehen“, „Zeitläufte“, „Zeitströmung“, etc., so als ob Zeit oder 
Zeiten deterministisch unentrinnbare, „göttlich hereinbrechende“ wären. Vgl. zu 
1933-1945 Dolf STERNBERGER / Gerhard STORZ / Wilhelm Emanuel SÜSKIND, „Aus 
dem Wörterbuch des Unmenschen“, dtv 48, München, 1962, S. 150. 
18 Karl GOEDEKE (Hg.), Goethes sämtliche Werke, Dritter Band, Stuttgart, 1893, S. 
188 („West-östlicher Diwan“, Noten und Abhandlungen). DOBBERAHN, Deutsche 
Theologie, Bd. I, aaO., S. 250. 741; vgl. die bei Gustav HILLARD, Kaisers Geburts-
tag – Berliner Roman, Hamburg, 3. Aufl., 1968, S. 246 geschilderte Szene. 
19 STERNBERGER / STORZ / SÜSKIND, Aus dem Wörterbuch des Unmenschen, aaO., 
S. 10.44.82.116; DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 30. 
20 Vgl. Theodor W. ADORNO, Jargon der Eigentlichkeit, edition suhrkamp 91, 
Frankfurt a. M., 1965, S. 8 ff. 20 ff. 39 ff. 61 ff. 85 ff. 95 ff. 107 ff. 115 ff. 137 ff; s. a. 
Siegfried JÄGER, Rechtsextreme Propaganda heute, in: Konrad EHLICH (Hg.), 
Sprache im Faschismus, stw 60, Frankfurt a. M., 1989, S. 30. 297 ff. 309. 314. 317. 



233 
 

Eskapismus21 um sich greift. Trotz häufiger Protestbewegungen be-
obachtet man heutzutage ein wachsendes Ohnmachtsgefühl der 
Lähmung und Entmutigung: es herrscht der allgemeine Eindruck, 
dass sich insbesondere politische und soziale Makroprozesse ins 
Unentwirrbare, Unbeeinflussbare, Unkontrollierbare verschieben 
durch die Exklusivität der „Fürstenspiele“ von hohen Entschei-
dungsträgern, von besitzenden, kapitalistischen und militaristi-
schen, kriegerischen Eliten bis hin zu „jupiterhaften“ Machthabern, 
deren Gewaltausübung sich gleich metaphysischen Maßgaben un-
angreifbar und vorherbestimmend auf menschliche Handlungs-
möglichkeiten auswirkt. 

Dies alles zeigt mir, warum sich unsere Alltagssprache, weil es 
sich bei dem Angriffskrieg Putins auf die wertebasierte, freiheitliche 
Ordnung des Westens in der Tat um einen politischen Einschnitt 
ersten Ranges handelte, mehr oder weniger unbedacht auf diesen 
nicht unvorbelasteten Terminus der „Zeitenwende“ einließ. Rüdi-
ger v. Fritsch setzte ihn publikumswirksam auf den Deckel seines 
2022 erschienenen Buches „Zeitenwende“, auch wenn er ihn im 
Buch nur ein einziges Mal übernahm und sachlicher von „neuer 
Zeit“, „weltweiter Zäsur“ und der notwendigen „fundamentalen 
Neuausrichtung“ sprach, in welcher ab sofort „an einer nationalen 
Sicherheitsstrategie“ gearbeitet werden müsste.22 Bemerkenswert ist 
da immerhin, dass in der EKD-Denkschrift der Begriff der „Zeiten-
wende“ nicht auftaucht. Am rechten Rand des Politspektrums wie-
derum erklärte man dagegen in summa den „Globalismus“ als die 
eigentliche, fernsteuernde Zeitenwende23; sie habe den Angriffs-
krieg Putins auf die Ukraine als zu erwartenden Gegenschlag aus-
gelöst. Dieser sei lediglich als Reaktion auf die „inhaltliche Zerstö-
rung“ der Begriffe „Tradition“, „Natur“, „Geschlecht“, „Ehe“, „Fa-
milie“, „Kultur“, „Volk“ etc. zu verstehen.24  

 
21 S. in der Open-Access-Stellung meines Buches S. 1179 (unter Addenda et Cor-
rigenda). 
22 Rüdiger v. FRITSCH, „Zeitenwende – Putins Krieg und die Folgen“, Berlin, 2022, 
S. 135 f. 140 f. 142. 
23 S. das ganze Kapitel 4 „Zeitenwende – Die Weltordnung im Wandel“ in: Maxi-
milian KRAH, Politik von rechts – Ein Manifest, Steigra, 2023, S. 100-130; vgl. ebd., 
S. 64. 68 f. 100. 108 f. 114 f. 119. 125 ff. 
24 DERSELBE, Politik von rechts – Ein Manifest, ebd., S. 32 ff. 35 ff. 37. 40 ff. 53 f. 59. 



234 
 

Aber bedeutete der Angriffskrieg Putins im „Katastrophensturm 
der Geschichte“ wahrhaftig schon eine echte „Zeit der Wende“, die 
ihren Namen verdient, zumal dieser militärische Konflikt längst an-
gebahnt sowie absehbar und eine stärkere Aufrüstung der NATO 
seit Donald Trumps erster Amtszeit angemahnt gewesen war? Mir 
wurde das pathetische Missverhältnis der Benennung „Zeiten-
wende“ Anfang Februar 2023 klar, als ich an einem Treffen von Frie-
densaktivisten in Herford zum Thema „Zeitenwende“ teilnahm. 
Dort hörte ich dem öffentlichen Vortrag einer „Vision“ von Winfried 
Eisenberg25 zu, die konkret und anschaulich zu machen versuchte, 
dass auf unserem Erdkreis voller kriegerischer Weltfrevel (im Okto-
ber 2023 kam der Gaza-Krieg hinzu) eine wirkliche „Zeit der Wende“ 
völlig anders aussähe als einfach ein weiteres Kapitel der konjunk-
turellen Entwicklung bewaffneter Auseinandersetzungen: Es müss-
te eine Menschen-Wende sein, welche den Katastrophenverlauf der 
Geschichte „gegen den Strich zu bürsten“ verstünde26, indem sie das 
seit Menschengedenken – ohnmächtig, schicksalsergeben, gezwun-
genermaßen auch in der „Kriegsertüchtigung“ hingenommene – 
Hass- und Gewalt-Kontinuum aufzuheben imstande wäre: Eine 
Menschen-Wende, für die man sich auf die Bergpredigt Jesu als zeitlos 
gültigem, geistigem Leitbild berufen kann. Die „Vision“ Eisenbergs 
erkannte ich als kontextgerechte Variation des „messianischen“ Zu-
kunftsbildes von Mi. 4, 3, in welchem Menschen von keiner gleich-
sam von oben her gestifteten „Zeitenwende“ überwältigt werden, 
sondern selbst die notwendige „Zeit der Wende“ herbeiführen, in-
dem sie aufgrund eigener Einsicht (hier in das Wort Gottes) ihre 
Waffen dadurch vernichten, dass sie ihre „Schwerter zu Pflugscha-
ren und ihre Spieße zu Sicheln“ machen.27 In der „Vision“ Eisen-
bergs heißt es: 

 
66. 68. 76. 79. 82. 86. 88. 90 ff. 
25 Dr. med. Winfrid EISENBERG (geb. 1937, Wikipedia), Herford, 8. Februar 2023; 
die „Vision“ zirkulierte im Papierformat und war zur Verbreitung bestimmt. 
26 Walter BENJAMIN, Über den Begriff der Geschichte, aaO., S. 697 (These VII). 
27 Hans-Walter WOLFF, Micha – Dodekapropheton 4, Biblischer Kommentar Altes 
Testament, Bd. XIV, 4, Neukirchen-Vluyn, 1982, S. 90 ff, insbes. S. 97. 



235 
 

„Die russischen und ukrainischen Generäle, des wechselseitigen Mordens 
ihrer Soldaten überdrüssig, beschließen, ihre Truppen blitzschnell in das 
Erdbebengebiet in der Türkei und in Syrien28 zu verlegen, um dort gemein-
sam Verschüttete zu bergen und den Millionen vom Erdbeben betroffenen 
Mitmenschen umfassende Hilfe jedweder Art zu leisten. Alle Panzer wer-
den während des Transportes zu Räumpanzern umgebaut, statt der Kano-
nen rüstet man sie mit Baggerschaufeln und Greifarmen aus. Gleichzeitig 
einigen sich die Generäle darauf, die Soldaten nach dem humanitären Ein-
satz nach Hause zu schicken. Die Politiker […], unfähig zum Frieden, stellt 
man einfach vor vollendete Tatsachen – sie müssen einsehen, dass der Krieg 
aus ist, weil keiner mehr hingeht. Der Massenmord ist beendet.“ 

 
Mich faszinierte an dieser „Vision“, dass sie endlich Klarheit schaff-
te, wie eine wirkliche und menschenfreiheitliche „Zeit der Wende“ 
aussehen müsste. Diese käme nur als entschlossener Eingriff der 
subversiven, reinen und wahren Menschlichkeit (hier Humanität 
genannt) zustande, mit der man die aktuelle Notwendigkeit zu 
rechtserhaltender Kriegsgewalt unterliefe – also keine waffenstar-
rende Wende, verursacht durch die Einwirkung schicksalhaft wahr-
genommener Machthaber, einer quasi „von oben her“ lenkender, 
verhängnisstiftender „Zeitenwende“29, sondern allein durch die 
freiheitlich frontenüberschreitende, politische Menschen-Wende 
durch Empathie und Imagination30 in den Vor-Ort Krisen- und 
Kriegsgebieten von Schmutz, Not, Zerstörung, Wunden, Hunger, 
Gräueltaten, Qualen Unschuldiger, Todesängsten, Schmerzens-
schreien, Armut und Verelendung, Deportation, Seuchen, grausa-
men Foltern, Massakern und Völkermorden … 

 
28 6. Februar 2023; registriert wurden 62.013 Tote und mehr als 125.000 Verletzte; 
der Sachschaden belief sich auf 118,8 Milliarden US-Dollar (Wikipedia). 
29 Es scheint, dass es schon in der Spätantike Widerstände gegen die mythologi-
sche Auffassung von Heils- und Unheilszeiten gab. Die Qabbalah betrachtete 
Zeit und Raum als bloße Existenzbereiche und qualifizierte diese so zur Basis der 
freiheitlichen geschichtlichen Selbstverantwortung des Menschen. Vgl. Karl 
Erich GRÖZINGER, Jüdisches Denken – Theologie / Philosophie / Mystik, Band II, 
Frankfurt / New York, 2005, S. 55 ff. 61. 126. 222 f. 231. 270 ff. 326. 353 f. 417. 676 f. 
860.  
30 DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 56 ff; Lionell RUBINOFF, The 
Pornography of Power, Chicago, 1968, S. 183 ff. 200 ff. 206 ff (religiöse und pro-
phetische Imagination). 



236 
 

Man stelle sich vor, eine solche „Vision“ ginge heute als reale, 
faktenbasierte Pressemeldung um die Welt und würde an allen be-
stehenden Kriegsfronten über Milliarden von Handys und Smart-
phones verbreitet! Welche Ermutigung bedeutete das! Eine solche 
„Zeit der Wende“, gewagt als „Menschen-Wende“ – müsste sie nicht 
die Menschheit mitreißen? Machte sie nicht aller Welt klar, dass mit 
ihrer Idee überall Menschen, auch die harthörigsten, anzusprechen 
wären? Der polnische Dichter Tadeusz Różewicz tat genau das, als 
er 1950 schrieb:  
 

„Ich spreche die Politiker an / die mich nicht lesen 
die Bischöfe / die mich nicht lesen  
die Generäle / die mich nicht lesen. 
die sogenannten ‚einfachen Leute‘ / die mich nicht lesen  
ich spreche alle an / die mich nicht lesen  
nicht hören nicht kennen / nicht brauchen  
Sie brauchen mich nicht / ich aber brauche sie.“31 

 
Wir alle brauchen sie …! Diese dringend nötige Menschen-Wende, 
die uns Winfried Eisenberg vor Augen führt, ist nun allerdings – wie 
Micha 4,  3 – nicht dagegen gefeit, als zu idealistisch32, ebenso als Es-
kapismus-Fiktion, Utopie und als zu illusorisch kritisiert und abge-
wiesen zu werden. In seinem Drama „Der Teufel und der liebe Gott“ 
hat Jean-Paul Sartre dann auch das grundsätzliche Scheitern-Müs-
sen einer solchen Menschen-Wende geschildert.33 Doch bedeutet das 
zwingend, auf solche „Visionen“ verzichten zu müssen? Keines-

 
31 Aus: Tadeusz RÓŻEWICZ, „Żart patetyczny” („Pathetischer Scherz“); zit. n. Eva 
STRITTMATTER, POESIE und andre Nebendinge, 4. Aufl., Berlin und Weimar, 
1989, S. 39-45. Letzte Zeile nach dem polnischen Urtext ergänzt (ale ja ich potrze-
buję); das Zitat und seine Interpretation bei STRITTMATTER, ebd., S. 43 f. 
32 Werner MITTENZWEI, (kritisches) Nachwort, in: Jean-Paul SARTRE, Dramen, 
Berlin und Weimar, 1967, S. 692; zum Sartre’schen Begriff der Freiheit des Ein-
zelmenschen vgl. a. DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 713. 
33 Jean-Paul SARTRE zeigt am Beispiel Gœtzens in „Le Diable et le Bon Dieu“, Pa-
ris, 1951, S. 227 ff (Acte III, Onzième tableau, Scène II) = DERS., Dramen, aaO.,  
S. 361 ff (III, 11, 2) eindrücklich, wie „auf dieser Welt und zu dieser Zeit Gut und 
Böse verquickt („inséparables“) sind“ und „reine Liebe Unsinn (‚niaiserie‘) und nur 
das Gute zu wollen Torheit (‚sottise‘) sind“; vgl. a. Lionell RUBINOFF, The Porno-
graphy of Power, aaO., S. 11 ff. 



237 
 

wegs! Wie wichtig es ist, dass es derartige Phantasien gibt, dass sie 
gelesen, gehört und gekannt werden, dazu schrieb Hoimar von Dit-
furth 1946 die bemerkenswerten Sätze: 
 

„Nur die Phantasie wird die Menschheit vor dem Selbstmord bewahren 
können […]. Wir sind dabei, uns zu verlieren aus Mangel aus Vorstel-
lungskraft […]. Laßt uns heute Phantasie gebrauchen, dann werden 
[den] entsetzensstarren Händen Logarithmentafeln, Parteiprogramme 
und Waffen entfallen. Wenn es nicht das Entsetzen ist, was uns aufhält 
in unserem mörderischen Tun, dann laßt alle Hoffnung fahren […]. 
Wenn wir aneinander umkommen werden, so sterben wir aus Mangel 
an Phantasie.“34 

 
Zwar lässt die Gefangenschaft in Aporien und in unlösbar erschei-
nenden ideologischen und politischen Gegnerschaften, in der Haf-
tung von Zweckmäßigkeiten, von Wirtschafts- und Großmachtinte-
ressen, aber auch in notwendigen Rettungs- und Hilfsmaßnahmen 
schwerlich noch Handlungsspielräume zu, so dass von Politikern, 
Bischöfen (die den Krieg vom 5. Gebot ausnehmen35), von Generä-
len, Machthabern aller Art, die in ihren Entscheidungen dem „Vor-
walten“ konjunktureller Entwicklungen (also ihrer „Zeiten“) eher 
nachlaufen und dadurch dieses „Leiten des Oberen“ eher festschrei-
ben als aufzulösen trachten, in der Tat kaum etwas anderes erwartet 
werden kann als das, was sie schon immer gesagt, getan oder unter-
lassen haben, bis dahin, „Politik nach Steinzeitmethoden“ zu betrei-
ben.36 Doch scheue ich mich da trotzdem nicht zu phantasieren: Eine 
wahrhaftige „Sternstunde der Menschheit“, der Demonstration ethi-
scher Freiheit, wäre angebrochen, wenn sich der Bischof von Rom, 
Papst Franziskus 2022 vor aller Weltöffentlichkeit mit einem Hub-
schrauber des Vatikans ins Stahlwerk des belagerten und zerbomb-
ten Mariupol hätte einfliegen lassen, um die sich solidarisierende 

 
34 Hoimar v. DITFURTH, Das Erbe des Neandertalers – Weltbild zwischen Wissen-
schaft und Glaube, Köln, 1992, S. 146. 148 f („Zwischen Wissen und Erleben – 
Sterben aus Mangel an Phantasie“); vgl. Lionell RUBINOFF, The Pornography of 
Power, aaO., S. 202 f. 208 ff. 
35 Vgl. o. Anmerkung 5; DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 200 ff. 
321. 596 ff. 603 ff. 698. 
36 Hoimar v. DITFURTH, Das Erbe des Neandertalers, aaO., S. 148. 



238 
 

Empathie und Imagination seines Glaubens einzusetzen, um Ver-
zweiflung in Optimismus zu verwandeln.37  

Aber verlaufe ich mich hier nun nicht ebenso in ein „leeres Pa-
thos“? Deswegen die Frage: Leuchteten denn jemals in der Weltge-
schichte vergleichbare Tage und Pressemeldungen solcher Men-
schen-Wenden auf wie sie bei Micha 4, 3 und in der Eisenberg’schen 
„Vision“ einer „universalen politischen Ethik des Pazifismus“ ge-
schildert werden?38 Ja, in der Tat! Ich erwähne in meinem Buch den 
„Weihnachtsfrieden“ von 1914/1915, als die von der Gräuelpropa-
ganda39 in den Krieg gehetzten sog. „einfachen Menschen“ des 
„wechselseitigen Mordens überdrüssig“ wochenlang den Massen-
mord stoppten, die Kriegsbarbarei überwanden, sich von der ideo-
logischen Deformation und dem aufgezwungenen Hass lossagten.40 
Die Idee, mitten im Krieg den Krieg zu überwinden und zu „verler-
nen“ (Mi. 4, 3), sprach sich überall herum – damals noch ganz ohne 
Handys! – und wirkte sich als ein Ereignis aus, das beiderseits der 
750 km langen Westfront die Soldaten zu einer Massenbewegung 
mitriss.41 Verbrüderungen wurden bereits November 1914 von der 

 
37 Lionell RUBINOFF, The Pornography of Power, aaO., S. 209 f. 
38 Vgl. EKD-DENKSCHRIFT „Welt in Unordnung …“, aaO., Z. 17, S. 34. 
39 DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 204-251. 
40 Michael JÜRGS, Der kleine Frieden im Großen Krieg, Goldmann 15303, Mün-
chen, 2005, S. 41 ff. 99 ff. 185 ff. 251 ff; Heinrich RIEKER, „Nicht schießen, wir 
schießen auch nicht!“ – Versöhnung von Kriegsgegnern im Niemandsland 1914-
1918 und 1939-1945, Donat Verlag, Berlin, 2006, S. 41 ff. 59 ff. 81 ff. 87 ff. 98 ff. 
147 ff u. ö.; Helmut DONAT, Weihnachten und der Widersinn des Krieges, in: Pe-
ter BÜRGER (Hg.), Die Minderheit der christlichen Botschafter im Ersten Welt-
krieg – Ein Lesebuch, kirche & weltkrieg, Bd. 3, BoD, Norderstedt, 2021, S. 322-
324; Michael SCHOBER, „Der Weihnachtsfriede hatte es gemacht“ – Die Waffen-
ruhen 1914 an der Westfront als ein Beispiel für die Unterbrechung von Gewalt, 
in: Peter BÜRGER (Hg.), Die Minderheit der christlichen Botschafter im Ersten 
Weltkrieg, aaO., S. 325-329; Thorsten OTTMER, „We not shoot, you not shoot!”, in: 
Annette GROSSBONGARDT / Uwe KLUSSMANN / Joachim MOHR (Hg.), Der Erste 
Weltkrieg – Die Geschichte einer Katastrophe, DVA, München, 2024, S. 112 f; s.a. 
Christian CARION, „Merry Christmas“ – Weihnachten 1914 an der Westfront, 
DVD (111 Minuten), Universum Film GmbH, München, 2006; DOBBERAHN, Deut-
sche Theologie, Bd. I, aaO., S. 234. 282 f. 922 f. 
41 Heinrich RIEKER, „Nicht schießen, wir schießen auch nicht!“, aaO., S. 75 ff u. ö.; 
so sollen allein an der britisch-deutschen Front etwa drei Viertel der Mannschaf-
ten am Weihnachtsfrieden beteiligt gewesen sein; Michael SCHOBER, „Der Weih-
nachtsfriede hatte es gemacht“, aaO., S. 327 f. 



239 
 

gesamten Westfront gemeldet; an einigen Abschnitten, wie etwa im 
belgisch-französischen-deutschen Grenzgebiet bei Ploegsteert, hielt 
die „weihnachtliche“ Waffenruhe dann sogar bis in den März 1915 
hinein an.42 Diese „Menschen-Wende“ führte zu einer wahrhaftigen 
„Zeit der Wende“: die Soldaten meuterten, sie fraternisierten, tausch-
ten Zigaretten, veranstalteten gemeinsame Picknicks, Fußballspiele 
und Bestattungsgottesdienste, sie warfen sich statt Handgranaten 
über die Drahtverhaue hinweg Päckchen mit Wurst oder Schoko-
lade zu. Sie wagten mitten im Krieg das, was letztlich das Ziel aller 
Friedensbestrebungen sein muss: In ihrer Menschen-Wende setzten 
sie durch und rechtfertigten ethisch den Pazifismus des kategori-
schen Gewaltverzichts, auch wenn sie ahnen mussten, dass ihrer 
subversiven Menschlichkeit gewaltverzichtender Frontenüber-
schreitung das Kriegsgericht drohte.43  

Kein leeres Pathos also, weil keine Utopie? Ich kann nicht sagen, 
ob dieser mein Überzeugungsversuch „Zeitenwende? – oder Men-
schenwende?“ glücken und etwas bewegen kann. Doch auch im heu-
tigen Kontext der für ausweglos gehaltenen Eskalationen – in Bezug 
auf nukleare Abschreckung, hybride Kriegsführung, Terrorismus, 
KI-unterstützte Waffentechnik bis hin zur Kriegsführung im Welt-
raum44 – halte ich es trotzdem für unentbehrlich, dass solche nicht 
bloß völlig frei phantasierten oder prophezeiten, sondern von realer, 
faktenbasierter Immanenz her abgeleiteten Visionen der hier doku-
mentierten „Menschen-Wende“ nicht in Vergessenheit geraten. Ihre 
Beispiele, auch besiegter, verlachter und vergessener Möglichkeiten 
menschlichen Daseins, sind „im dialektischen Stillstand festzuhal-
ten“.45 Ihre Visionen des sichtbar gewordenen Aufbrechens des Ge-
schichtskontinuums von Hass und Krieg dürfen nicht aufgegeben, 
sondern müssen angehört, gelesen und gekannt werden. Und wa-
rum jetzt nicht auch in den social medias beiderseits der russisch-uk-
rainischen Fronten? Landauf landab müssen sie – „historisch mani-

 
42 Heinrich RIEKER, „Nicht schießen, wir schießen auch nicht!“, aaO., S. 62. 85. 
43 Vgl. DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 32. 282 f; desgleichen auch 
1939-1945; vgl. Heinrich RIEKER, „Nicht schießen, wir schießen auch nicht“, aaO., 
S. 10-39. 
44 EKD-DENKSCHRIFT „Welt in Unordnung …“, aaO., Z. 87ff, S. 81ff; Z. 96ff, S. 86 ff. 
45 Walter BENJAMIN, Über den Begriff der Geschichte, aaO., S. 701 ff (Thesen XV-
XVII). 



240 
 

feste Funken vom Brand des Ideals“ – sich in den Gebrauch der öf-
fentlichen Sprache und im kollektiven Wissen (wie das andererseits 
auch den vielen verderblichen Jargons gelungen ist) einschärfen, um 
möglichst viele Menschen durch richtige, hilfreiche Benennung des-
sen, was wahre und reine Menschlichkeit sein und bewirken kann, 
mitreißen und im Innersten ihres Wesens verwandeln zu können. 

Nicht erst 1940, sondern bereits 191546, also nicht eben zufällig 
mitten in zwei Weltkriegen, lag Walter Benjamin daran, den läh-
menden, entmutigenden eschatologischen Vorbehalt des deutschen 
Idealismus und damit auch der christlich-theologischen Dogmatik 
teilweise aufzuheben, um damit die nicht utopische „schwache mes-
sianische“ Kraft, die dem irdisch-menschlichen Handeln mitgegeben 
sei, zu ermutigen.47 Einer solchen Menschen-Wende wie dem Weih-
nachtsfrieden von 1914/1915, die wir nun nach Walter Benjamin ei-
nen „in den Katastrophensturm der Geschichte eingesprengten 
messianischen Splitter“ der zur Gänze erst noch erwarteten eschato-
logischen Weltvollendung nennen können48, gilt es als einem Gut 
nachzujagen49, das gar nicht „höher ist als alle Vernunft“!50 Der ge-
schichtlich bezeugten Möglichkeit eines solchen Durchbruchs sub-
versiver, wahrer und reiner Menschlichkeit müssen wir in Worten 
und Taten nacheifern, trotz aller – auch großkirchlichen51 – Zweifel 
an der immanenten Überwindbarkeit des Krieges. Mit dem eschato-
logischen Vorbehalt ist für mich die Legitimität einer freiheitlichen 

 
46 DERS., Das Leben der Studenten, in: Gesammelte Schriften II, 1 (suhrkamp-werk-
ausgabe, Bd. 4), aaO., S. 75; DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 747 f. 
47 Wenn Walter BENJAMIN fordert, dass sich selbst das materialistische Ge-
schichtsverständnis der Metaphysik nicht verschließen dürfe und dass die Ge-
schichte eben „nicht grundsätzlich atheologisch“ zu begreifen sei, so wenig wir sie 
in theologischen Begriffen zu schreiben versuchen dürfen“ (Hervorhebung von 
mir), so deutet er sie aktivistisch in dem Sinn um, dass jeder Generation eine 
„schwache messianische Kraft mitgegeben ist, in welcher unveräußerlich die Er-
lösung mitschwingt.“ DERS., Gesammelte Schriften, Bd. I, 3 (werkausgabe Bd. 3), 
aaO., S. 1235; DERS., Über den Begriff der Geschichte, aaO., These II, III, IX, S. 
693 f. 697 f; DOBBERAHN, Deutsche Theologie, Bd. I, aaO., S. 749 f. 
48 Walter BENJAMIN, Über den Begriff der Geschichte, aaO., S. 693 f (Thesen II-III 
und Anhang A). 
49 Vgl. Ps. 34, 15; Phil. 3, 12 ff; 1. Thess. 5, 15; 1. Petr. 3, 8 ff; Hebr. 12, 14 f.  
50 Vgl. EKD-DENKSCHRIFT Welt in Unordnung …, aaO., Z. 193, S. 146; vgl. Phil. 4,7. 
51 EKD-DENKSCHRIFT „Welt in Unordnung …“, aaO., Z. 48, S. 56; Z. 151, S. 118; Z. 
183, S. 142 f; Z. 187, S. 144. 



241 
 

„universalen politischen Ethik des Pazifismus kategorischen Ge-
waltverzichts“ nicht generell zu entmutigen, zu lähmen und „abzu-
fertigen“.52 

Jean-Paul Sartre lässt Jupiter, den „Gott der Fliegen und des To-
des“, sagen: „Das schmerzliche Geheimnis der Götter und Könige 
ist, daß nämlich die Menschen frei sind. Sie sind frei […] und sie 
wissen es nicht.“53 Diese Freiheit gilt auch gegenüber den von der 
theologischen Dogmatik und ebenso gegenüber den von der Kriegs-
theologie festgelegten Grenzen. Es geht darum, alle genau das – 
auch beiderseits sämtlicher Kriegsfronten – wissen zu lassen (vgl. 
Joh. 8,  36). Für alle diejenigen, die auch mich „nicht lesen, nicht hö-
ren, nicht kennen, nicht brauchen“, lasse ich deshalb mein Buch mit 
all’ den von mir zitierten Anti-Kriegs-Stimmen aus dem Kontinuum 
von 1914-1945 in den Open Access stellen. Ich spreche sie alle an, Po-
litiker, Kirchenleute, Generäle, Menschen, Leute wie Du und ich, in 
der Hoffnung, dass die in meinem Buch demaskierten, den Krieg 
verheiligenden Ideologien, sowie die skrupellosen polittheologi-
schen Verfälschungen und übrigen Verführungstaktiken ebenso 
zum Nach- und Umdenken anregen wie die Chöre universalen Frie-
densstrebens, die uns, um mit Walter Benjamin zu sprechen, mit ih-
rem Vertrauen auf die „messianische“ Friedenskraft menschlicher 
Handlungen mitreißen wollen in die uns geschichtlich vorgelebte 
nötige Phantasie, erwiesene Freiheit und „Menschen-Wende“. 
 
 

Südheide, am 13.10.2025, 
dem Tag der Einstellung des Massenmords, 
des Waffenstillstands im Gaza-Krieg  
und der Freilassung von Geiseln und Gefangenen … 
 

Adaptation mit Blick auf die EKD-Denkschrift: Südheide, 21.12.2025. 

 
52 Walter BENJAMIN, Über den Begriff der Geschichte, aaO., S. 694 (These II).  
53 Jean-Paul SARTRE, Dramen, aaO., S. 57.696; DERS., Les mouches – Drame en trois 
actes, ed. by F. C. St. Aubyn and Robert G. Marshall, New York, 1963, S. 86: „Ju-
piter [Le Dieu des mouches et de la mort]: Le secret douloureux des Dieux et des rois: 
c’est que les hommes sont libres. Ils sont libres […] et ils ne le savent pas.” (II, 2, 5). 
Jürgen HENGELBROCK, Jean-Paul Sartre – Freiheit als Notwendigkeit, Einführung 
in das philosophische Werk, Alber Kolleg Philosophie, Freiburg / München, 1989, 
S. 18. 78 f. 



242 
 

Zum Verfasser ǀ  Friedrich Erich Dobberahn, geb. 28.03.1950 in Düssel-
dorf, ist promovierter Orientalist (Dr. phil.) und Theologe (Dr. theol.). 
Er amtierte 1983-1985 und 1993-1997 als ev. Gemeindepfarrer in Wup-
pertal. 1985-1993 lehrte er als Professor Catedrático für Altes Testament 
und Semitische Sprachen an der staatlich anerkannten Escola Superior 
de Teologia in São Leopoldo-RS, Brasilien, und hatte von 1997-2015 
auch in Deutschland an verschiedenen Hochschulen Dozenturen für Al-
tes Testament, Islamkunde und Allgemeine Religionswissenschaft inne. 
2002-2006 war er ordentliches Mitglied der Theologischen Kammer der 
EKD-Gliedkirche Braunschweig und war an der Abfassung mehrerer 
Gutachten für die Landessynode maßgeblich beteiligt. Im Bologna-Ver-
bund gehörte er 2002-2006 als Recognized Lecturer der University of 
Birmingham-UK und der Misjonshøgskolen in Stavanger-NO an. Er gab 
1997 das Maṣḥafa Genzat der äthiopischen Nationalliturgie heraus 
(Text, Übersetzung und Kommentar, in: Pietas Liturgica 9/10, herausge-
geben von Hansjakob Becker / Hermann Ühlein, EOS-Verlag, Erzabtei 
St. Ottilien) und publizierte ab 1986 in Deutsch, Englisch, Portugiesisch 
und Spanisch zahlreiche Aufsätze zu seinen Forschungsgebieten (The-
men der lateinamerikanischen Befreiungstheologie, der Soziologie des 
Alten Testaments, sowie des Islamismus und der „Saarbrückener 
Schule“). 2021 veröffentlichte er bei Vandenhoeck & Ruprecht / deGru-
yter-Brill sein Buch „Deutsche Theologie im Dienste der Kriegspropa-
ganda – Umdeutung von Bibel, Gesangbuch und Liturgie 1914-1918“, 
das bereits 2023 in zweiter Auflage erschienen ist. [Zugang Open access: 
https://www.vr-elibrary.de/doi/book/10.13109/9783666565243 ǀ 21.01.2026]. 
In der Reihe „Kirche und Weltkrieg“, Bd. 15, hg. v. Peter Bürger, liegt 
von ihm vor: „Kontroverse um ein Anti-Kriegs-Buch – Die Sprachverbre-
chen der Theologie 1914-1918 und die klerikale Sackgasse einer Rezen-
sion“, 2023 (ISBN-13: 9783757889296). 

 



243 
 

EKD – Auf dem Weg zur Militärkirche? 
 
 

 

Stellungnahme zur EKD-Denkschrift ‚Welt in Unordnung – 
Gerechter Friede im Blick. Evangelische Friedensethik angesichts  

neuer Herausforderungen. Eine Denkschrift des Rates der Evange-
lischen Kirche in Deutschland. Herausgegeben von der Evangeli-

schen Kirche in Deutschland (EKD). Leipzig, 2. korr. Auflage 2025.‘ 

 
Von Matthias-W. Engelke 

 
 

 
Die Kirche lebt aus der Differenz zwischen dem Frieden Gottes und 
der Vernunft. Gibt sie eines von beiden auf, hat die Kirche der Welt 
nichts zu sagen, was diese nicht sich selbst sagen könnte, oder sie 
verliert die Möglichkeit verstanden zu werden. Erst dort, wo die 
Spannung zwischen dem Frieden Gottes, der höher ist als alle Ver-
nunft (Phil 4,  7) in der Auseinandersetzung mit der Vernunft thema-
tisiert wird, kommt Kirche zu ihrer Sache. 

Es ist die gleiche Differenz, die sich auftut zwischen dem ange-
brochenen Reich Gottes, das Jesus verkündete, und der Vollendung 
dieses Reiches durch ihn, was die Christenheit seit ihren Anfängen 
glaubt. Wird eine der beiden Seiten aufgegeben, passt sich Kirche 
der Welt an oder verwandelt sich in eine rein geistig-geistliche Ge-
sellschaft. 

Als Christenheit bekennt sie die Differenz zwischen Gott und 
Christus. Bekennt sie nicht mehr die Nähe zwischen Gott und Jesus, 
dem Juden aus Nazareth, verliert sie ihr Proprium, neu und anders 
von Gott zu reden und zu leben; spricht sie nicht mehr von Gott, 
kann sie sich nicht mehr an die Menschheit wenden. Ihre faktische 
Verfassung wird zum eigenen Horizont. 

In der neuen Denkschrift zum Frieden des Rates der Evangeli-
schen Kirche von Deutschland finden sich Teile, in denen diese drei 
Differenzen aufgegeben werden. Diese Schrift trägt damit dazu bei, 
auf eine äußerst gefährliche Art und Weise Kirche in ihrem Kirche-
sein auszuhöhlen und gefährdet sie auf eine bislang nicht erlebte Art 
und Weise. 



244 
 

Dies geschieht zu einem Zeitpunkt, an dem offen davon gespro-
chen wird, dass sich Europa auf einen Krieg gegen Russland vorbe-
reiten muss und zu Weihnachten Tischdecken verkauft werden, mit 
Sternen und Panzern, wie zur Zeit des Ersten und Zweiten Weltkrie-
ges (in Düsseldorf gesehen, Peter Bürger). Täglich werden in der Uk-
raine Menschen für die Erhaltung von Staatsgrenzen geopfert und 
russischen Gegnern das Recht auf Leben abgesprochen. 
 
1. ǀ 
Es entspricht tatsächlich der Logik des vorausgesetzten Konzeptes 
des „Gerechten Friedens“, dem Schutz vor Gewalt die Priorität vor 
dem Schutz vor Not, Ermöglichung von Freiheit und Pluralität zu 
geben (S. 18 u. ö.) Diese Logik stellt vernunftgemäß fest, dass ein 
Staat in der Lage sein muss solchen Schutz vor Gewalt in einer Be-
drohung von außen an seinen Staatsgrenzen abzuwehren.  

Die Autorinnen und Autoren dieser Denkschrift haben die Gren-
zen des Staates zu den Grenzen ihres Denkens gemacht. Insofern ist 
es folgerichtig, dass die Verweigerung des Kriegsdienstes nicht das 
„deutlichere Zeichen“ ist (Nr. 169, 177). Dass dies Bekenntnis seiner-
zeit nur in einer Diktatur (Nr. 177) Geltung gehabt habe, ist eine un-
zulässige Kontextualisierung. Die Kirchen der DDR haben dies 
christliches Bekenntnis wohl aus ihrer Situation heraus, aber nicht 
an sie gebunden ausgesprochen.  

Das Völkerrecht erlaubt Nationalstaaten unter bestimmten Um-
ständen das Recht auf Leben uniformierten Angehörigen eines ver-
feindeten Staats abzuerkennen. Doch erlaubt bereits Grundgesetz 
Art. 1 dem Staat weder die Einschränkung des Rechts auf Leben für 
eigene Soldaten noch verfeindeten Soldaten gegenüber, wie der Of-
fizier Ralph Knauf (www.versoehnungsbund.de) schlüssig nachge-
wiesen hat. 

Innerhalb der Grenzen des Nationalstaates erscheint die Dro-
hung und Anwendung von Atomwaffen wieder plausibel (Nr. 145). 

Doch der Friede Gottes lässt die Vernunft weiter blicken: Die 
Grenzen eines Staates sind nicht die Grenzen der Kirche. Sie verkör-
pert den Auferstandenen Christus und feiert in ihrer Mitte den Sieg 
Jesu über den Tod. Sie ist die Gemeinschaft der Heiligen, die zu-
gleich die Menschheit vor Gott vertritt. Ihre Grenzen sind dort, wo 
ihre Botschaft nicht gehört werden will und Christen sich ohne 



245 
 

Gefährdung des eigenen Lebens sich nicht öffentlich zu Christus be-
kennen können. Nationalgrenzen spielen für den christlichen Glau-
ben keine Rolle. 

Gottes Gerechtigkeit hat in Christus das „Ja“ aufgerichtet gegen-
über allen Menschen, 2 Kor 1, 19, seine Barmherzigkeit gilt allen 
Menschen, Lk 6, 36. Christen stehen dafür ein, diese uneinge-
schränkte Würde jedes Menschen zu bezeugen. 

Der Schutz Schutzloser kann für Christen nicht anderes erfolgen 
als diesem Bekenntnis gemäß. Atomwaffen verlästern den christli-
chen Glauben in allen drei Artikeln. Sie sind ein Verbrechen gegen-
über der Menschheit (Papst Franzikus, EKiR Alt-Präses Rekowski). 
 
2. ǀ 
Der Friede, der höher ist als alle Vernunft, ist keine zukünftige Mög-
lichkeit (Nr. 193), er ist „höher“ und nicht „später“ als alle Vernunft. 
Er ist durch Christus unfassbar seiner Gemeinde gegeben, dies in 
aller Unvollkommenheit zu leben. Sie lebt ihn, indem sie u. a. Fein-
desliebe übt und Barmherzigkeit besonders gegenüber Bedürftigen 
einübt. Dazu gehört auch der Feind. Den Befürwortern von Waffen-
lieferungen und Krieg fehlt es offenbar, wie Karl Kraus notierte, an 
der nötigen Phantasie, sich vorzustellen, was eine Waffe für Unheil 
anrichten kann. 

Menschen, die durch Waffengewalt bedroht werden, durch Waf-
fengewalt schützen zu wollen, führt in einen Selbstwiderspruch: 
Schließlich, wird – selbst wenn alle Regeln des Völkerrecht einge-
halten werden und sich die militärische Gewalt nur gegen Kombat-
tanten und nicht gegen Zivilisten richtet – der als Angreifer ausge-
machte Soldat bedroht. Dies würde einer dritten Partei das Recht 
geben, nun zu seinem Schutz einzugreifen, ad infinitum – dies Un-
terfangen ist also unvernünftig. 

Die Auffassung, „dass jeder Einsatz von Gewalt und insbeson-
dere jedes Töten eines anderen Menschen die sorgsame ethische 
Prüfung vor dem eigenen Gewissen erfordert“ (Nr. 170; vgl. 77) 
zeugt von einem realitätsfernen Idealismus. Im Alltag des Soldaten 
zählt die Routine. Wenn eine Panzerhaubitze 2000 zehn Schuss Ar-
tilleriemunition im Minutentakt verschießt, wird dies gewiss nicht 
bei jedem einzelnen Schuss geprüft. Ist erst einmal ein Kamerad in 
einem Gefecht ums Leben gekommen, entwickelt der Krieg seine 



246 
 

Eigengesetzlichkeit: Der Kamerad darf nicht „umsonst“ gestorben 
sein. D. h. der Krieg verselbständigt sich. 

Die Friedensfrage auf eine individuelle Entscheidung reduzieren 
zu wollen, ob zur Waffe zu greifen ist oder nicht (Nr. 156 u. ö.), ist 
eine Verengung der Thematik.  

Es geht viel weniger um eine individuelle Reaktion auf Bedro-
hung des Lebens durch Waffengewalt, sondern um organisiertes 
staatliches Handeln. Dabei schränkt die Friedensschrift die Ent-
scheidungsfreiheit des Einzelnen de facto dort wieder ein, wo sie 
rechtfertigt, dass Staaten Menschen zu Zwangsdiensten verpflichten 
können (Nr. 163, 167ff, bes. 169). 

Die Denkschrift verteidigt das Recht des Staates, von seinen Bür-
gern zu verlangen, ihr eigenes Leben zu gefährden und sie in eine 
Lage zu versetzen, in der sie das Tötungstabu der Gesellschaft miss-
achten sollen (Nr. 159, 49). Sie passt sich damit dem Staat an (anders 
Paulus in Röm 12,  2). Nach Gen 22 (Bindung Isaaks) widerspricht es 
der Gerechtigkeit Gottes, jemals einen Menschen zu opfern. 
 
3. ǀ 
Dass Gott zur Umkehr aufruft, findet sich in der Denkschrift nicht. 
Es wird nicht bedacht, wieviel Unrecht und Leid eine Kirche sich 
aufgehalst hat, indem sie die in Stich gelassen hat und im Stich lässt, 
die sich für das Friedenszeugnis Jesu – wo auch immer in der Welt 
– ohne Waffen in der Hand eingesetzt haben und einsetzen, die sich 
einen bewaffneten Jesus schlicht nicht vorstellen können. 

Spricht die Denkschrift von Christus, folgen eine der wenigen 
Sätze, durch die hindurch nachvollziehbar wird, dass die Kirche 
doch etwas der Welt zu sagen hat, z. B. Nr. 123: „Die Erinnerung an 
Jesus Christus als den ‚neuen Menschen‘, in dessen Handeln das 
Reich Gottes bereits aufscheint, ruft die, die sich in seine Nachfolge 
stellen, dazu auf, sich aktiv für gerechte Lebensbedingungen aller 
Menschen einzusetzen.“  

Gott aber ist nicht die Erfüllung und Gehilfe unserer Ansichten 
(vgl. Nr. 5, 48, 178). Christus befreit zur Umkehr, der Barmherzigkeit 
zu vertrauen und nicht der Gewalt. 
 
FAZIT: Die Theorie des „Gerechten Friedens“ entpuppt sich in dieser 
vom Rat der EKD vorgestellten Gestalt als kriegstreiberisch, der 



247 
 

Aufrüstung verpflichtet und unvereinbar mit dem Evangelium. Sein 
– vom Rat der EKD unternommener – Versuch, die Staatsnähe mit 
dem Evangelium zu verbinden, muss als gescheitert angesehen wer-
den, das Evangelium wurde für die Staatsnähe geopfert („Vor die-
sem Hintergrund eines an Recht und Ethik gebundenen Dienstes in 
den Streitkräften ist der Einschätzung zu widersprechen, dass der 
Dienst ohne Waffe das deutlichere Zeichen des Christseins dar-
stelle.“ Nr. 177). Zeigt sich hier die EKD auf dem Weg zur Militärkir-
che? Eine christliche Friedenstheologie ist aufgerufen aufzuzeigen, 
worin stattdessen die Möglichkeiten liegen, die einer Kirche und der 
christlichen Gemeinde gut zu Gesicht stehen. 

Da dies gegenwärtig weder vom Rat der EKD noch von seinen 
Gliedkirchen zu erwarten ist, wird es wohl nötig sein, Christinnen 
und Christen und Gemeinden zu einem Konvent zusammen zu ru-
fen, der in einer Art Barmer Theologischen Bekenntnisses 2.0 die 
Überlegenheit des Friedens Gottes über alle Vernunft bezeugt und 
bereit ist sich in die Spannung zwischen der Welt und Christus zu 
begeben. 
 

Köln-Merkenich, den 29. Dezember 2025. 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ  Pfarrer i. R. Dr. Matthias-W. Engelke, verheiratet, 
Vater, Großvater, Verfasser von „Zelt der Friedensmacher. Die christli-
che Gemeinde in Friedensethik und Friedenstheologie“ (2019) und „Das 
Minutenbuch“ (2020), Mitglied im Internationalen Versöhnungsbund, 
IFOR und im deutschen Zweig, von 2010-2016 als Vorsitzender, sowie im 
Ökumenischen Institut für Friedenstheologie/ Ecumenical Institute of 
Peace Theology. Friedenspoltisch aktiv für eine atomwaffenfreie Welt, 
vgl. im Internet: 
http://fastenkampagne.blogspot.com  
https://independent.academia.edu/MatthiasWEngelke ǀ 
https://www.ausgotteskraeutergarten.de/ 
 



248 
 

Verbrenner und Stromer – 

„Congrega in unum“ (führe zusammen) 
 

Von Egon Spiegel1 
 
 
 

Im November 2025 haben auch die evangelischen Christen in 
Deutschland ihr neues Friedenswort erhalten, als Denkschrift des 
Rats der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) mit dem Titel 
„Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische Frie-
densethik angesichts neuer Herausforderungen“. Die katholischen 
Christen in Deutschland durften sich schon früher (Februar 2024) 
des Erhalts eines solchen rühmen, als Friedenswort der Deutschen 
Bischöfe mit dem Titel „Friede diesem Haus“. Von Papst Leo XIV. 
liegt mittlerweile die Botschaft zum Weltfriedenstag 2026 vor. Im 
Folgenden werden die Dokumente einzeln und im Vergleich kri-
tisch gewürdigt.  

Wen es danach drängt, den etwas kryptisch anmutenden, aus meiner 
Sicht dennoch zutreffenden Titel des vorliegenden Beitrages aufgelöst zu 
bekommen, und bereit ist, sich dafür die Lektüre der beiden folgenden Ka-
pitel zu ersparen, der sei auf das vierte Kapitel verwiesen. Spätestens dann 
erklärt er sich. 
 
 

1. Was den beiden Dokumenten – Denkschrift der EKD 
und Friedenswort der deutschen Bischöfe – gemeinsam ist 

 

Bevor die beiden Stellungnahmen, jede für sich, kommentiert wer-
den sollen, drängt sich die Wahrnehmung wesentlicher, auffallen-
der Gemeinsamkeiten auf. Diese sind im Großen und Ganzen der-
maßen frappierend, dass dieses den Kritiker dahingehend verunsi-
chern könnte, an der auffallend gemeinsamen Argumentationslinie 
bzw. den kongruenten Argumentationsmustern auf jeden Fall „et-
was dran sein muss“. Gemeinsamkeiten in Inhalt und Form könnten 
sich allerdings auch systemisch erklären: aus der mit der Existenz 

 
1 Originalbeitrag für den vorliegenden Sammelband (Januar 2026). 



249 
 

als Großkirche verbundenen Grundausrichtung, d. h. einer starken 
Verwandtschaft der Systeme (Thron und Altar), hier konkret mit 
dem politischen System, einer vermeintlichen Verpflichtung gegen-
über der angenommenen Mehrheit der Gläubigen sowie konserva-
tiver persönlicher Einstellungen der Repräsentanten/innen und – 
nicht zuletzt – einer beachtlichen Definitionsmacht. Gemeinsam 
sind beiden Verlautbarungen im Kern: ein bibeltheologisches Weg-
ducken vor dem unmissverständlichen Gewaltverzichtspostulat 
Jesu und, ebenso gravierend und damit einhergehend, das gezielte 
Ausblenden von Theorie und Praxis gewaltfreien Konfliktlösungs-
handelns. 

Hofschreiberei. ǀ  Beiden ist gemeinsam, dass sie explizit vor dem 
Hintergrund des russischen Angriffskrieges auf die Ukraine zu ver-
stehen sind und sich in ihrer wortreichen Positionierung durchweg 
dem politischen Mainstream andienen. Auch wenn beide Doku-
mente in einem kirchlichen Ambiente durch ein von ihrer Kirche 
ausgewähltes Team verfasst und von den Oberen sanktioniert wur-
den, hätten diese bis in die Details der Ausführungen ebenso gut im 
Verteidigungsministerium – vielleicht noch mit dem Segen des je-
weiligen Militärbischofsamtes – abgefasst worden sein können. 
Auch dort wird ethisch abgewogen, aber auch nicht mehr, und am 
Ende das Eintreten in einen Krieg nicht ausgeschlossen und deshalb 
vorbereitet. Was hier die Repräsentanten/innen ihrer Kirche bieten, 
geht nicht über das hinaus, was auch von den „Heiden“ erwartet 
werden darf (Mt 5,47). 

Ethisches Herumeiern. ǀ  Dass beide Stellungnahmen nicht mehr 
sind als „Hofschreiberei“, müsste keine Empörung auslösen, wenn 
ihnen nicht der Anspruch inhärent wäre, auf friedensethische Her-
ausforderungen aus einer privilegierten religiösen Perspektive ant-
worten zu können. Wenn sie dieses dann allerdings nur täten und 
dabei das Besondere dieser Perspektive – nämlich die allzu nahelie-
gende jesuanische – zum Ausdruck käme! Stattdessen rekurrieren 
beide Texte im Großen und Ganzen nur implizit und äußerst selek-
tiv auf biblische Texte, um ihnen im nächsten Moment die ethische 
Verbindlichkeit abzusprechen. Nur bei extrem wohlwollender In-
terpretation könnte hinter diesem die vorsorgliche Abwehr von Bib-
lizismus vermutet werden. Tatsächlich umschiffen beide Stellung-
nahmen eine umfassende biblisch fundierte Auseinandersetzung 



250 
 

mit dem Gewaltverzicht Jesu – weil sie wissen, dass sie mit keinem 
ethischen Winkelzug aus einer solchen noch überzeugend werden 
ausbrechen können. Beide Dokumente fürchten die direkte ethische 
Konfrontation mit dem prinzipiellen Gewaltverzicht Jesu auf der 
Basis der biblischen Zeugnisse. 

Firnis. ǀ  Beiden Papieren eignet dasselbe Argumentationsmuster. 
Dass den Autorinnen und Autoren das ferne, unmissverständliche 
jesuanische Gewaltverzichtspostulat im Nacken sitzt, können die 
Ausführungen nicht leugnen. Sie sind durchweg defensiv geprägt 
und versuchen sich vom Anspruch Jesu wegzustehlen, indem sie 
sich von diesem mit dem Argument lösen, dass es – mit Blick auf 
sowohl die aktuelle Situation und ihre besonderen Herausforderun-
gen als auch den sündigen Menschen in einer erlösungsbedürftigen 
Welt – einer friedensethischen Neuorientierung bedürfe. Befreit von 
der pazifistischen Enge originärer jesuanischer Friedensethik sind 
die Autorenteams bereit, gängiges militärpolitisches bzw. -strategi-
sches Denken und Handeln nicht nur salonfähig zu machen, son-
dern diese – wie sich die Zusammenhänge und Abläufe doch wie-
derholen – auch noch mit religiösem Firnis zu überziehen, wenn 
nicht sogar religiös zu überhöhen. Die Geschichte wird hier einmal 
das letzte Wort haben. 

Exklusion. ǀ  Sowohl das katholische Friedenswort als auch die 
evangelische Denkschrift betonen, dass sie sich als Grundlage ver-
stehen für eine Gewissensentscheidung im „Für und Wider“ militä-
rischer Gewaltanwendung. Beiden laden – zynische Lippenbekennt-
nisse – ein zum Dialog. Beide Papiere positionieren sich von der ers-
ten bis zur letzten Zeile unmissverständlich im Sinne eines „Für“, 
wenn auch – Old School mäßig – unter Rückgriff auf die klassische 
„Lehre vom gerechten Krieg“, und orientieren die Leser/innen ein-
seitig. Pazifistische Einwände werden in Kürze und so referiert, dass 
sie im Hinblick auf Verantwortung für das Gemeinwesen als unrea-
listisch zurückgewiesen werden können. Pazifismus ist bestenfalls 
eine individuelle Angelegenheit. Von der Formulierung der Doku-
mente sind Repräsentanten/innen des pazifistischen Lagers ausge-
schlossen – so viel zum Dialog. Nun würdigt die Geschichte vom 
Widerstand im Dritten Reich oft weniger die Politik der Großkir-
chen als die Aktivitäten von Individuen. Wir werden auch dieses 
Mal sehen. 



251 
 

R2P. ǀ  Im Zentrum beider Dokumente steht das Recht auf Selbst-
verteidigung und der Schutz vor Gewalt. Dabei wird die Befähigung 
und Bereitschaft, sich als gesellschaftliches oder nationales Kollektiv 
selbst zu verteidigen und gegen Gewalt von außen zu schützen, ex-
klusiv vom Militär (zivile Verteidigungsmaßnahmen eingeschlos-
sen) erwartet. Hier zeigt sich, dass die Macht der Gewaltfreiheit 
nicht auch nur ansatzweise verstanden und als realistische, durch-
aus einzuübende Alternative erwogen wird. Wer über auch nur ru-
dimentäre Kenntnisse der Gewaltfreien Aktion verfügt, der würde 
in der Frage nach R2P (Responsibility to Protect) nicht nur nicht über 
Praxis, Prinzipien und Perspektiven aktiven gewaltfreien Handelns 
hinweggehen, sondern diese an der Formulierung von kirchlichen 
Verlautbarungen fifty-fifty partizipieren lassen. Wer sie hingegen 
als ernstzunehmende Alternative unterschlägt, ist nicht wirklich an 
einer Konfliktlösung interessiert.  

Ultima ratio. ǀ  Wann endlich wollen wir aus dem Kreislauf mili-
tärischen Gewalthandelns herauskommen, wenn nicht jetzt, unter 
den wegweisenden Bedingungen der Globalisierung? Stattdessen 
lassen wir es zu, dass die Altvorderen, die Ewiggestrigen einmal 
mehr die Geschichte nach denselben, einfallslosen Prinzipien be-
stimmen, die uns immer wieder in die Katastrophe geführt haben. 
Als Kriterium, das für einen gerechten Krieg sprechen soll, dient vor 
allem das der „ultima ratio“, das der militärischen Gewalt als letz-
tem Mittel. Es wird in beiden Papieren in Anschlag gebracht, ohne 
zu bedenken, dass es in einem zwischenstaatlichen Konflikt – mit 
Blick auf das endlose Spektrum gewaltfreien Handelns – den Fall 
einer „ultima ratio“ niemals geben kann. Selbstverständlich reden 
wir, wenn wir an letzte Mittel denken, nicht einfallslos nur von Ver-
handlungen und Diplomatie. 

Retrospektive. ǀ  Wenn ein Krieg beendet ist, dann gewichten (Kir-
chen-)Historiker die Stellungnahmen, die, bevor der Krieg begann 
(im Vorkrieg) und während er wütete, von mehr oder weniger ein-
flussreichen Personen und Gruppen des öffentlichen, gesellschaftli-
chen Lebens abgegeben wurden. Was den Zweiten Weltkrieg be-
trifft, kann man sich im Nachhinein eine deutliche Positionierung 
der Kirchen gegenüber dem aufkommenden Nationalsozialismus, 
Holocaust und Krieg vorstellen. Das späte Studium der verfügbaren 
Dokumente lässt nichts durchgehen. Die Kirchen kommen dabei aus 



252 
 

nachvollziehbaren Gründen nicht gut weg. Ganz anders Indivi-
duen, die nicht selten das taten, was man von den Großkirchen er-
wartet hätte, und dabei noch mit dem Widerspruch von Repräsen-
tanten ihrer Kirche rechnen mussten. Stellen wir uns vor, wie die 
Stellungnahmen der EKD und der deutschen Bischöfe im Nach-
hinein einmal beurteilt werden.  

Kairos. ǀ  Noch wissen wir nicht, was uns die „Welt in Unord-
nung“ noch alles bescheren wird. Macht es da Sinn, Ethik – wie das 
Eichhörnchen, das von Ast zu Ast springt – aus immer neuem An-
lass nachzujustieren und dabei Gegengewalt und auch präventive 
Gewalt – mit Verweis auf immer neue aktuelle Entwicklungen – im-
mer wieder neu zu rechtfertigen? Gerade eben hat die Trump-Re-
gierung – Völkerrecht hin und Völkerrecht her – Venezuela ange-
griffen. Wenn man dem Genre des Westernfilms eines abgewinnen 
kann, dann die immer wiederkehrende Beschreibung von Clans, die 
sich – auf dem Weg nach Westen und in den Süden – in ihrem Land-
raub bestenfalls durch konkurrierende Clans einschränken lassen 
und dort, wo das Gesetz der Staaten noch nicht greift, erklären, dass 
sie selbst das Gesetz sind. Wird bald Grönland das Ziel imperialer 
Politik sein, oder Estland, Lettland, Litauen? Neue Friedensworte 
und Denkschriften müssen her! Ist es dagegen nicht an der Zeit, end-
lich, generell und prinzipiell aus der Spirale des Gewaltdenkens und 
Gewalthandelns auszusteigen und dabei vertrauensvoll anzuknüp-
fen an das, was uns die Prediger/innen von den Kanzeln, die Leh-
rer/innen in der Schule, die Dozenten/innen im Studium und im Re-
ferendariat, die Pfarrer/innen in der Katechese vom Nazarener wis-
sen lassen: die Bereitschaft Jesu zum Gewaltverzicht bis zum Tod 
am Kreuz? 
 
 

2. Die Denkschrift der EKD (November 2025) 

und Konsultationstagungen zuvor (Oktober 2023, 
Januar 2024, Februar 2024, März 2024) 

 
Wer sich die Mühe machen will, die Denkschrift in ihrem Vorlauf 
zu studieren, dem sei der Sammelband ‚Gerechter Friede auf dem Prüf-
stand. Ein Lesebuch zu gegenwärtigen Suchprozessen evangelischer Frie-
densethik, Leipzig 2025‘ empfohlen. In ihm spiegeln sich die Fülle von 



253 
 

Expertisen, die im Rahmen eines vierteiligen Konsultationsprozes-
ses eingeholt und zusammengeführt wurden. Ihr Gesamt bildet die 
wesentliche Grundlage der Denkschrift. – Dabei fällt zweierlei ins 
Auge: 
 
1. Unter den publizierten Beiträgen findet sich nicht auch nur ein 

einziger, der sich explizit, das heißt bibelexegetisch wie bibel-
theologisch, mit dem Friedenshandeln und der Friedensethik 
Jesu beschäftigt. Auf dieselbe Leerstelle stoßen wir in der Denk-
schrift.  

2. Die von Christine Schweitzer referierte Alternative eines ge-
waltfreien Verteidigungskonzepts als eines neben einem militä-
rischen eigenständigen, hat in der Denkschrift gerade noch ih-
ren Niederschlag in einem – bezeichnenderweise – kürzesten 
Abschnitt der 193 Abschnitte zählenden Denkschrift gefunden, 
im fünfzeiligen Abschnitt 191. 

 
Das Vorwort der Denkschrift ist sicherlich nicht nur eine didaktische 
Lesehilfe, sie ist zugleich auch ein ebenso zusammenfassendes wie 
zustimmendes, verbindliches Statement der Vorsitzenden des Rates 
der Evangelischen Kirche in Deutschland, Bischöfin Kirsten Fehrs. 
In diesem betont sie die besondere Zielsetzung der Denkschrift als 
einer Orientierungshilfe im Hinblick auf friedensethische Urteilsbil-
dung und Einladung, die eigenen Positionen zu prüfen und das Ge-
wissen zu schärfen, wobei es u. a. um friedensethische Güterabwä-
gungen in Bezug auf konventionelle und nukleare Abschreckung, 
um Waffenlieferungen, um Wehr- und Dienstpflicht oder die Her-
ausforderungen hybrider Kriegsführung und Terrorismus geht. Im 
Hinblick auf „Schutz vor Gewalt“ – das der Denkschrift vorgela-
gerte Handlungsziel – ist unter anderem, das Zusammendenken 
von Friedensethik und Sicherheitspolitik neu zu akzentuieren und 
grundlegende normative Maßstäbe und konkrete politische Heraus-
forderungen aufeinander zu beziehen. Dabei spielt auch – ungeach-
tet des Primats der Gewaltfreiheit – die Legitimierung von Gegen-
gewalt im Fall eines Staates, der einem völkerrechtswidrigen An-
griff ausgesetzt ist, eine zentrale Rolle. Was den Besitz und Einsatz 
von Atomwaffen betrifft, so hält die Bischöfin den Verzicht zwar als 
ethisch geboten, aber – als Übergangslösung – „angesichts der politi-



254 
 

schen Konstellation im Blick auf die Folgen“ für politisch nur 
schwer vertretbar. Die Geschichte wird sich dieser Abwägung einer 
Bischöfin im Vorwort einer Friedensdenkschrift, wenn dann noch 
möglich, erinnern. 

So, wie die Forderung nach „Schutz vor Gewalt“ und, damit zu-
sammenhängend, seine ethisch zu begründende Gewährleistung 
durch Gegengewalt Leitziel der Denkschrift sind, so geht mit diesem 
die Ausklammerung eines alternativen, gewaltfreien Konfliktlö-
sungsmodells einher. Dass die Wiederholung der Gewaltfreiheit als 
Primat nur eine aus verschiedenen Gründen unumgängliche, 
pflichtgemäße ist, wird nicht nur dadurch deutlich, dass der Fest-
stellung stets die ethische Entschärfung – ein die Denkschrift kenn-
zeichnendes, durchgehendes Argumentationsmuster – folgt. Sie fin-
det ihre Bestätigung in dem unscheinbaren, fünfzeiligen Abschnitt 
191, kurz vor dem letzten Abschnitt 193 der Denkschrift. Darin heißt 
es lapidar: „Angesichts des Primats der Gewaltfreiheit müssen Prak-
tiken ziviler Konfliktbearbeitung und zivilen Widerstandes geför-
dert werden. Die gelungenen Beispiele ziviler Konfliktbearbeitung 
und zivilen Widerstandes führen vor Augen, welches Potenzial hier 
weiter zu heben ist.“  

Stellung wie Formulierung sind nicht nur eine Klatsche ins Ge-
sicht derjenigen, die – kompetent und ausgewiesen – Substantielles 
zum immer wieder bemühten „Primat des Gewaltverzichts bzw. der 
Gewaltfreiheit“ (3, 7, 62, 75, 77, 146, 182, 191) zu sagen hätten. Es 
werden damit auch unzählige, Bibliotheken füllende Studien zur 
Praxis gewaltfreien Handelns desavouiert. Die in einer Gerade-
noch-Einlassung auf die Praxis der Gewaltfreiheit zum Ausdruck 
kommende Ignoranz verrät am Ende der Denkschrift die Grundein-
stellung der Denkschriftverfasser/innen. Die Rede vom „Primat des 
Gewaltverzichts“ bzw. vom „Primat der Gewaltfreiheit“ – Wissen 
um die Bedeutung von Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit und ihre 
Hochschätzung suggerierend – ist Makulatur, reine Pflichtübung, 
um diesen im selben Atemzug sophistisch zu umschiffen. Mit den 
friedensethischen Brosamen, die die Autorinnen und Autoren der 
Denkschrift verteilen, mögen sie zwar dem Vorwurf der Nichtbe-
achtung der Gewaltfreiheit entgehen, gleichzeitig heben sie damit 
hervor, dass Gewaltfreiheit in ihrer ganzen Komplexität nicht „ihr 
Ding ist“ – eine sträfliche Missachtung, will man doch behaupten, 



255 
 

ein so existentielles Problem wie Krieg ernsthaft und nachhaltig zu 
diskutieren und den Rezipienten/innen der Denkschrift eine fun-
dierte ethische Orientierung geben zu wollen. Es ist geradezu un-
fassbar, dass die Denkschrift auf der einen Seite die friedensethische 
Urteilsfähigkeit schärfen und die Leserinnen/Leser durch eine trag-
fähige evangelische Friedensethik dabei unterstützen will, fundierte 
friedensethische Abwägungen zu treffen, mehr noch: durch begrün-
dete Urteile verhindern möchte, dass es zu Fehlentscheidungen 
kommt, aber auf der anderen Seite Gewaltfreiheit als eine eigenstän-
dige Alternative zur militärischen Gewalt faktisch ausblendet.  

Es ist sicherlich eine Petitesse: Aber wenn in einer Denkschrift 
über eine längere Passage von „Wehrdienstverweigerung“ anstelle 
von „Kriegsdienstverweigerung“ die Rede ist, dann weiß der Leser 
bereits, wes Geistes Kind das Dokument ist. Die Abweichung von 
der juristisch angemessenen Terminologie ist nicht zufällig, sie ist 
tendenziös und wird in der Regel von jenen verwendet, die der da-
mit beschriebenen Sache zumindest reserviert gegenüberstehen. 
Will sie außerdem suggerieren, dass hier Einzelne nicht bereit sind, 
sich zu wehren (Wehrdienstverweigerung), bzw. der Gesellschaft 
die ihr geschuldete Wehrkraft zu entziehen? Eine wegweisende 
Publikation aus der pazifistischen Szene ist überschrieben mit 
„Wehrpolitik ohne Waffen“ (Theodor Ebert). Inhaltlich ist diese der 
gewaltfreien, sozialen Verteidigung gewidmet. Noch Fragen?! 

Während sich die Denkschrift als Beitrag zur Bildung des Gewis-
sens versteht und die Übernahme von Verantwortung auf der Basis 
ausweisbarer Gründe fordert, bremst sie gezielt den Gewaltverzicht 
Jesu als konkretes Konfliktlösungsmodell aus, indem sie dieses le-
diglich als Impuls interpretiert und Frieden als bloße Hoffnung und 
endzeitliche Verheißung, wobei sie diese auch noch dem Fakt einer 
unerlösten (sic!), sündigen Welt – mit ihren stets neuen, aktuellen 
Herausforderungen – unterordnet. Dabei verkennt sie nicht nur, 
dass sie durch ihr Statement nichts anderes tut, als sich in eben die-
sen sündigen Rahmen einzupassen, sondern sie argumentiert auch 
theologisch abwegig, wenn sie von einer unerlösten, unzulänglichen 
Welt ausgeht und den irdischen Frieden – indem sie diesen allein als 
Verheißung des endzeitlichen Reiches Gottes betont – als durch den 
Menschen unmöglich zu erreichen erklärt. Im ersten Fall liegt sie so-
teriologisch falsch: Jesus hat, so die Zeugnisse, durch sein konse-



256 
 

quentes Handeln die „unerlöste“ Welt – nicht zuletzt von Gewalt – 
dadurch erlöst, dass er in jeder Hinsicht Alternativen gelebt hat und 
damit uns aufgetragen hat, im Sinne dieses Anfanges zu handeln 
und den von ihm eingeschlagenen Weg fortzusetzen. Schließlich 
liegt die Denkschrift auch eschatologisch falsch: das „Schon“ kann, 
jedenfalls mit Blick auf Jesu verbindliche Forderung nach Gewalt-
verzicht, nicht gegen das „Noch-nicht“ ausgespielt werden. Wie der 
Baum im Samen liegt, so das Ziel im Weg. Deshalb heißt das frie-
densethische Naturgesetz nicht „si vis pacem, para bellum“ (wenn 
du Frieden, willst, dann rüste zum Krieg), sondern „si vis pacem, para 
pacem“ (wenn du Frieden willst, dann bereite diesen vor). Und des-
halb gibt es einen inneren logischen Zusammenhang von Schon und 
Noch-nicht. Das Noch-nicht eignet sich naturgesetzlich gerade nicht 
zum friedensethischen Fluchtpunkt aus dem in der Denkschrift 
(verbal) vielbeschworenen „Primat des Gewaltverzichts bzw. der 
Gewaltfreiheit“. 

Im Übrigen: Auch zur Zeit Jesu stand die Welt in Flammen und 
musste von ihm – am Ende mit schrecklich tödlicher Folge – als sol-
che gesehen, ertragen und erlitten werden. Die aktuellen Herausfor-
derungen waren, denken wir doch einmal im Sinne der Universali-
enforschung, nicht nur subjektiver Empfindung nach, sondern 
durchaus politisch objektiv im Grunde dieselben. Hier sich von Jesu 
Gewaltverzichtspostulat abzusetzen und eine, man darf hier ruhig 
sagen, konträre Friedensethik zu entwickeln mit dem Argument, 
dass sich die Verhältnisse und Herausforderungen gewandelt hät-
ten und deshalb auch eine friedensethische Neufassung erforderlich 
sei, sieht vom gesellschaftlichen und politischen Kontext des Han-
delns Jesu ab oder unterstellt ihm, nicht nur für damalige Verhält-
nisse, sondern erst recht im Hinblick auf zukünftige, Naivität. Nicht 
verstanden werden kann, dass hier überhaupt noch ein Versuch un-
ternommen wird, die neue Friedensethik mit seinem Namen in Ver-
bindung zu bringen. Das eine hat nicht nur nichts mit dem anderen 
zu tun, sondern kann nur als das absolute Gegenteil verstanden 
werden. Die in der Denkschrift vielfach hervorgehobene Notwen-
digkeit einer ethische Anpassung an die aktuelle Lage, ausgedrückt 
in der Legitimierung von (Gegen-)Gewalt als Ausnahme, mag zwar 
ein Ausdruck von sowohl tiefer Betroffenheit als auch Ratlosigkeit 
sein. Diese mit dem gebetsmühlenartig vorgetragenen „Primat des 



257 
 

Gewaltverzichts“ im Sinne originärer jesuanischer Friedensethik 
auch nur annähernd in Verbindung zu bringen, ist nicht nachvoll-
ziehbar. Zwischen beiden liegen „Welten“. 

Es schmerzt mehr als es zu artikulieren: Das in Nr. 178 und damit 
in einem der drei kürzesten Nummern bzw. Abschnitten der Denk-
schrift zum Ausdruck gebrachte Credo ist theologisch fantastisch 
und ethisch mitreißend formuliert, friedenstheologisch ein Volltref-
fer, und dennoch – vor dem Hintergrund des gesamten Kontextes 
und seiner anschließenden Verblassung – nichts als eine Plattitüde. 
„Der Friede Gottes“, so heißt es dort, „richtet nicht nur menschliches 
Handeln aus, sondern ist eine Kraft, die schon jetzt in der Welt wirk-
sam ist. Wo Menschen von diesem Frieden erfahren, verändert sich 
ihr Blick auf die Welt: Aus Feinden werden Mitgeschöpfe, trotz 
Angst wächst Vertrauen.“ Hier wird theologisch ins spirituelle 
Zentrum der Gewaltfreiheit vorgestoßen. Das ist haargenau die the-
ologische Basis auf der der Gewaltverzicht Jesu gründet: die Wirk-
macht Gottes im Vakuum der Gewaltfreiheit. Bibeltheologisch inte-
ressiert weniger die Exegese des 5. Gebots, sondern Jesu program-
matischer Einritt in Jerusalem auf einem Esel anstelle eines (Kriegs-
)Pferdes in der Tradition der prophetischen Kritik an Israels Aneig-
nung und Verwendung von Pferden, an seinem Vertrauen auf Rosse 
und Reiter anstelle ungeteilten Gottvertrauens. In dieser Tradition 
(Jes 7,  9), verbunden mit der Kritik am Königtum (1 Sam 8), ist Ver-
trauen auf Gewalt, hier militärische Gewalt, praktizierter Atheis-
mus, zusammengefasst in Hosea 14,  4: „Assur kann uns nicht retten, 
wir wollen nicht mehr auf Pferden reiten und zum Machwerk unse-
rer Hände sagen wir nie mehr: Unser Gott.“ Wenn das in Nr. 178 so 
treffend formulierte Credo im Sinne dieser bibeltheologischen Linie 
ethisch, praktisch ausgezogen worden wäre und würde, es stiege 
eine Welt an Möglichkeiten und Kontrasten auf, die den Gläubigen 
das Herz höher schlagen lassen würde. Hier aber einmal mehr: 
Chance vertan. 

Stattdessen sinniert die Denkschrift über eine „ultima ratio“ aus 
der uralten Kiste des „bellum iustum“ (der Lehre vom gerechten 
Krieg) und damit über ein Handeln, das dann geboten ist, wenn 
„alle gewaltfreien Mittel erschöpft sind“, ohne dabei zu merken, 
dass man sich mit solchen Überlegungen nur „selbst ins Bein 
schießt“. Es wird nur schwerlich jemand zu finden sein, der guten 



258 
 

Gewissens feststellen könnte, dass jetzt – in einem konkreten Fall – 
wirklich alle gewaltfreien Mittel erschöpft sind. Wer nur einmal in 
das Lebenswerk von Gene Sharp geschaut und dort das historisch 
belegte Spektrum gewaltfreien Handelns zur Kenntnis genommen 
hat und sich hiernach in die Bibliothek der Studien zur gewaltfreien 
Aktion begibt, der wird ein Gespür dafür kriegen, dass die Rede von 
einer „ultima ratio“ als Kriterium für einen legitimen Eintritt in 
Krieg diesen nicht möglich, sondern unmöglich macht.  

Aber anstatt sich im Spektrum gut belegter gewaltfreier Aktio-
nen ernsthaft umzuschauen und alles dafür zu tun, nicht nur dieses 
anderen zugänglich zu machen, sondern weitere diesbezüglichen 
Forschungen zu unterstützen, zu fördern, ja anzutreiben und dafür 
die entsprechenden Ressourcen bereitzustellen, sieht sich die EKD 
bemüßigt, ethisch unter anderem zum „richtigen Augenmaß beim 
Ausbau der militärischen Kapazitäten“ beizutragen, und deutlich 
zu machen, dass sie ethisch sogar eine Abschreckungspolitik auf der 
Basis von Besitz und Einsatz von Atomwaffen mitzutragen bereit ist. 

Die Denkschrift verteilt nicht nur, verbal großzügig, ein paar 
friedensethische Brosamen an ihre kritische Leserschaft, sie bean-
sprucht sogar, dadurch zum Schutz pazifistischer Positionen beizu-
tragen, dass sie Sicherheitslogik der Friedenslogik voranstellt. Pazi-
fisten haben ihr deshalb mehr als nur für die Brosamen auch für den 
Schutz ihren Denkens und Handeln dankbar zu sein. Dass sie eine 
friedenslogische Perspektive entwickeln dürfen, verdanken sie – so 
der Denkhorizont eben dieser Denkschrift – der Herstellung einer 
vorgängigen Sicherheit. Wer sich über 50 Jahre mit Friedensfor-
schung, Friedenserziehung und Friedensarbeit beschäftigt und pa-
zifistische Ideale vertritt, dem ist diese Verhältnisbestimmung nicht 
nur ebenso lange bekannt, der bringt ebenso lange zum Ausdruck, 
dass er auf dieses großzügige Entgegenkommen gerne verzichtet. Es 
ist die Arroganz der Macht, die ihr Tun auch dann und gerade, 
wenn sie auf Ablehnung stößt, als Schutz deklariert. Und es ist die-
selbe Arroganz der Macht, die dem Pazifisten gerade einmal zuge-
steht, Impulsgeber zu sein, aber etwa einem christlichen Pazifismus 
bescheinigt, nicht für eine politische Theorie zu taugen. Den geneig-
ten Leser interessiert indes die Überlegung, wie der Verlauf einer 
Denkschrift ausfiele, die der Sicherheitslogik eine Friedenslogik un-
terlegen würde, die Sicherheit friedenslogisch denken würde und 



259 
 

nicht umgekehrt Frieden unter den Bedingungen einer militärisch 
gedachten Sicherheit. 
 
 

3. Das Friedenswort der Deutschen Bischöfe (Februar 2024) 
und eine Fachtagung danach (Juli 2025) 

 
Viel Furore hat es bislang nicht gemacht – das röm.-kath. Friedens-
wort der Deutschen Bischöfe aus dem Jahr 2024. Dasselbe gilt auch 
für die Fachtagung, die im Nachklang dazu anderthalb Jahre später 
veranstaltet wurde. Die Positionen, die auf dieser diskutiert wur-
den, sind – soweit jedenfalls der Presseerklärung zu entnehmen – 
Mainstream. Von Alternativen, wie man sie von einer Kirche erwar-
ten dürfte, die ihre gesellschaftliche Relevanz nicht dadurch bestä-
tigt sehen möchte, dass sie zu allem Ja und Amen sagt, scheint in der 
Erklärung wenig durch. Doch blicken wir zurück. 

Nachhaltig dürfte das Friedenswort „Friede diesem Haus“ von be-
grenzter Relevanz sein. Es hält interessierte Leserinnen und Leser 
nicht nur durch seine Länge davon ab, es zu studieren, sondern 
langweilt auch inhaltlich. Theologisch wie politologisch ist es einsei-
tig und flach, Schnee von gestern, bibeltheologisch wie auch einzel-
exegetisch, eine Fehlanzeige. Wer gängige Argumentationsmuster 
sucht, die bzw. der kann sie darin zuhauf finden, kennt diese aber 
bereits hinlänglich aus den Medien. Wer im Friedenswort – vor al-
lem mit Blick auf den Krieg in der Ukraine – eine Handlungsper-
spektive sucht, die über das hinausgeht, was bereits außerkirchlich 
landauf, landab gebetsmühlenartig vertreten wird, wird sich ent-
täuscht sehen. Die im Friedenswort vertretenen Positionen entspre-
chen den gängigen, aus politischen Reden und Talkrunden bekann-
ten Standards. Kurzum: die Lektüre des Friedenswortes wäre ver-
tane Zeit, wenn sie uns nicht dazu animieren würde, uns an der 
ethisch gängigen Ausrichtung der bischöflichen Stellungnahme ge-
danklich zu reiben und dabei die Gelegenheit zu nutzen, Alternati-
ven ins Gespräch zu bringen. So unbedarft das Friedenswort daher-
kommt, kann und darf es nicht einfach hingenommen werden, wol-
len wir nicht in den von ihm vorgegebenen Denk- und Handlungs-
mustern verharren und dort stehen bleiben, wo es uns gerne sähe. 
An sich eignet einem Friedenswort, wie es das vorliegende bischöf-



260 
 

liche zu sein beansprucht, ein beachtliches ethisches Potential. In-
dem wir seine bedauerliche Schwäche markieren, ohne dabei zu ver-
säumen, eine alternative Ausrichtung vorzuschlagen, unterstrei-
chen wir genau dieses. Dass mit dem Friedenswort in seiner ur-
sprünglichen Fassung eine große Chance vertan wurde, hätte die 
oben erwähnte Fachtagung korrigieren können. Hat sie aber nicht. 
Im Gegenteil. Die Teilnehmerinnen und Teilnehmer der Fachtagung 
haben sich offensichtlich der Positionierung der Bischöfe nicht nur 
angeschlossen, sondern sie über ein Jahr später bekräftigt. 

Jene hatten sich, zwei Jahre nach Beginn des russischen Angriffs-
kriegs in der Ukraine, in der Frage, ob im gegebenen Fall der Einsatz 
militärischer Gewalt ethisch legitim sei, unmissverständlich darauf 
festgelegt, diesen zu sanktionieren. Dabei sind sie im Wesentlichen 
den klassischen Vorgaben der Lehre vom gerechten Krieg gefolgt. 
Von zentraler Bedeutung ist ihnen, dass es sich um Selbstverteidi-
gung handelt und vor der Entscheidung zum Einsatz militärischer 
Gegengewalt alle kriegsfernen Mittel ausgeschöpft worden sind.  

In relativer Breite widmen sie sich in diesem Zusammenhang 
dem sogenannten Pazifismus. Repräsentantinnen bzw. Repräsen-
tanten desselben blieben allerdings bei der Abfassung nicht nur des 
sie betreffenden Abschnittes, sondern des gesamten Friedenswortes 
außen vor. Das erstaunt umso mehr, als diese sicherlich Einiges zum 
Friedenswort hätten beitragen können. Das Missverhältnis zwi-
schen dem Ausschluss aus der Redaktion des Friedenswortes auf 
der einen Seite und der Einladung zum Diskurs im Anschluss an die 
Veröffentlichung auf der anderen Seite irritiert vor allem vor dem 
Hintergrund der Betonung, dass sich das Papier einer beachtlichen 
interdisziplinären Zusammenarbeit verdankt. Die Ausgrenzung 
muss (besonders innerkirchlich) jene enttäuschen, die gerne dem Pa-
pier Informationen durch gerade jene entnommen hätten, die auf 
Fragen der Konfliktlösung durch Gewaltfreiheit spezialisiert sind. 

So haben die Bischöfe ein Friedenswort erarbeitet, das auf eine 
wesentliche Expertise – die kritische Friedensforschung und Frie-
denstheologie – verzichtet und beispielsweise völlig verkannt, dass 
es selbstverständlich auch und zentral dem von ihnen kritisierten 
Pazifismus um Selbstverteidigung geht, diese allerdings mit ande-
ren Mitteln. In der Terminologie pazifistischer Doktrin ist hier die 
Rede von gewaltfreier, sozialer Verteidigung, von einer „Wehrpoli-



261 
 

tik ohne Waffen“ (Theodor Ebert). Und auch damit hätten sich die 
Bischöfe in ihrem Papier auseinandersetzen müssen: dass im Falle 
des russischen Angriffs der Ukraine ein entscheidendes Kriterium 
der Lehre vom gerechten Krieg (bellum iustum) – nämlich vor der 
Entscheidung zur militärischen Verteidigung: alle Mittel einer ge-
waltfreien auszuschöpfen – nicht erfüllt wurde und deshalb die Ein-
lassung auf Krieg, jedenfalls im Sinne besagter Lehre, ethisch nicht 
gerechtfertigt ist. 
 
 
 

4. Einheit in Vielfalt 

 
Auch wenn das Friedenshandeln Jesu und seine Gewaltkritik – ei-
gentlich unumgänglich – im Raum steht und sich von daher nur eine 
pazifistische, gewaltfreie Auslegung nahelegt, soll damit nicht ge-
fordert werden, dass die beiden kirchlichen Verlautbarungen rein 
pazifistisch hätten ausfallen müssen. Aber hätte ihnen nicht – we-
nigstens – die viel beschworene „Einheit in Vielfalt“ gutgestanden? 
Wäre es nicht denkbar gewesen, wenigstens zwei Argumentations-
linien und ethische Ausrichtungen nebeneinander zu präsentieren? 
Wären die biblischen Schriften selbst nicht dafür das beste Beispiel 
– hier finden sich alle Denk- und Handlungsmuster nebeneinander. 
Die Bibel hält die Spannung aus, ohne dass die eine oder andere 
Überzeugung ausgeschlossen worden wäre. 

Im Freundeskreis Jesu wurden immer wieder Strategiediskussi-
onen geführt. Der Meister selbst war durchgehend konsequent, 
nicht jeder konnte sich ihm allerdings uneingeschränkt anschließen 
und ihm in seiner Auffassung einer gewaltfreien Lebens- und Welt-
gestaltung folgen. Und wie die Urgemeinde, so dürfte auch das vor-
konstantinische Christentum eher durch Kontroversen anstatt einer 
durchgängig pazifistischen Einstellung geprägt gewesen sein. Es 
gab nie eine pazifistische Zeit und danach die einer bedingten Ge-
waltbefürwortung. So wünschenswert ein Nacheinander der Positi-
onen mit der Aussicht auf eine zukünftige pazifistische Periode aus 
der Sicht sicherlich aller wäre, so unrealistisch ist diese. Allem An-
schein nach sind wir anthropologisch darauf festgelegt, die Span-
nung zwischen ethischen Grundlinien auszuhalten und ebenso un-



262 
 

ablässig wie gemeinsam nach dem besten Weg, Konflikte zu lösen, 
suchen zu müssen.  

Die Problematik sei an einem aktuellen Modell erläutert: In den 
großen Autofirmen müssen jene Abteilungen, die (weiterhin) zu 
Verbrennermotoren forschen, akzeptieren, dass im selben Haus und 
unter demselben Dach Abteilungen entstehen, die die Entwicklung 
von Stromern, von Elektromotoren bzw. Motoren mit alternativen 
Antrieben voranzutreiben haben. Hätte sich Ähnliches nicht auch 
als das naheliegende Modell für das Friedenswort angeboten?  

Um im Bild zu bleiben: Die Entwicklung des „Verbrenners“ trei-
ben Experten und Expertinnen aus Politik, Militär und Industrie, die 
darauf seit langem spezialisiert sind, mit so großer Energie und Ziel-
strebigkeit voran, dass ihre Anstrengungen ebenso wenig einer zu-
sätzlichen Unterstützung durch die Kirchen bedürfen wie die un-
zähligen medialen Beiträge, die dem Interesse an einer ungebrochen 
breiten Akzeptanz militärischer Gewalt dienen. Vor diesem Hinter-
grund könnten sich wenigstens die Kirchen – ungeachtet der An-
strengungen in der Verbrenner-Abteilung – auf die Entwicklung sei-
ner Alternative konzentrieren und diese, in der Verlängerung der 
ihr eigenen (in der Bergpredigt auf den Punkt gebrachten) ethischen 
Urlinie, ungeteilt und mit hohem intellektuellen wie auch finanziel-
len Einsatz kreativ voranbringen. 

Die beiläufige Würdigung des unbeirrbaren Pazifisten Franz Jä-
gerstätter im Friedenswort hätte dafür Anknüpfungspunkt sein 
können. Nicht weniger ein Blick in Bernhard Härings „Heilkraft der 
Gewaltfreiheit“. Anstatt auf einen der ganz großen Moraltheologen 
unserer Zeit Bezug zu nehmen, wird – etwas überraschend für ein 
Papier, das in der Regel selbstreferentiell auf vorhergehende Ver-
lautbarungen verweist – namentlich auf einen amerikanischen Pub-
lizisten namens Charles Krauthammer und einen Politikwissen-
schaftler namens Francis Fukuyama Bezug genommen.  

In den 1970er Jahren konzentrierte sich nahezu die gesamte öf-
fentliche Forschung auf die atomare Energie, während die Entwick-
lung von Solar- und Windenergie unscheinbaren privaten Initiati-
ven überlassen blieb. Wären die Kirchen nicht gut beraten, gerade 
unter den gegenwärtigen Herausforderungen – und nicht nur in re-
ligionsunterrichtlichen oder katechetischen Laborsituationen – zu 
zeigen, dass gerade sie in der Lage sind, sowohl in ethischen Alter-



263 
 

nativen zu denken, als auch diese mit den ihnen gegebenen Mitteln 
im Hinblick auf Praktikabilität zu diskutieren und zu entwickeln? 
Schulden die Kirchen – als per se auf jesuanische Gewaltfreiheits-
ethik spezialisierte Einrichtungen – nicht genau dieses der Öffent-
lichkeit? 

Mit der Veröffentlichung der Denkschrift des Rats der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland und des Friedenswortes der deutschen 
Bischöfe sind vollendete Tatsachen geschaffen worden. Die pazifis-
tisch gestimmten Mitglieder der beiden Kirchen können sich in den 
Dokumenten nicht vertreten sehen. Das Papier schließt einen gro-
ßen Teil der Gläubigen aus: nicht nur die erklärten Pazifistinnen und 
Pazifisten in ihnen, sondern alle Suchenden und Fragenden. Dabei 
hungern nicht nur die Gläubigen nach einer Eröffnung von Alterna-
tiven, der ganzen Gesellschaft dürstet es danach. Von den Kirchen 
hätte man Kontrastangebote erwarten dürfen. 

Die Verlautbarungen suggerieren, ihren Adressatinnen und Ad-
ressaten ein möglichst hinreichendes Spektrum an Informationen 
und Argumentationen bereitzustellen, damit sie auf dieser Grund-
lage eine fundierte Gewissensentscheidung bezogen auf den Einsatz 
militärischer Gewalt im internationalen Konfliktfall treffen können. 
Durch den Ausschluss der pazifistischen Alternative wird ihnen in 
Wirklichkeit gerade das nicht geboten. 

Wenn nun auch die nächsten Friedensworte der beiden Kirchen 
– es wird mit hoher Wahrscheinlichkeit auch in Zukunft reichlich 
Gründe dafür geben – keine einseitig pazifistischen werden sollten, 
so sollte doch in ihnen, das ist das Mindeste – nicht nur die Abtei-
lung für Verbrenner, sondern gleichermaßen auch die für Stromer 
Beachtung finden. Dieses jedenfalls dürfte im Sinne des Logo im 
Wappen eines bischöflichen Hauptverantwortlichen des aktuellen, 
katholischen Friedenswortes sein: Führe zusammen („congrega in 
unum“).  
 
 

5. In der Spur des Gewaltverzichts Jesu – Papst Leo XIV. 

 
Einen – verglichen mit der evangelischen und katholischen Stellung-
nahme in Deutschland – viel weiteren Schritt hat der gegenwärtige 
Papst, Leo XIV., gemacht. Seine Botschaft – die Richtung konnte 



264 
 

man schon am Tag seiner Wahl erkennen – ist nicht nur eine ohne 
Abstriche, sondern in jeder Hinsicht wegweisend pazifistische. „Der 
Friede sei mit euch!“ So trat der neugewählte Papst am Abend seiner 
Wahl vor die Gläubigen. In seinen Ansprachen und seinen Stellung-
nahmen in aktuellen Konfliktsituationen, zuletzt in seinem Schrei-
ben zum Weltfriedenstag 2026 lässt er keinen Zweifel daran, dass er 
jedwedes militärische Konflikthandeln ablehnt. Die höflichen unter 
den Kommentatoren/innen tun sich nicht leicht mit der Einschät-
zung des Papstes hinsichtlich seiner politisch hoch relevanten Ein-
lassungen. Andere bescheinigen dem Papst – hinter vorgehaltener 
Hand – politische Naivität, verkennen dabei aber, dass dieser nicht 
nur aus sich heraus Stellung bezieht und sich dabei gegen das Rüs-
ten zum Krieg und das Führen eines Krieges positioniert, sondern 
einen ganzen intellektuellen Apparat hinter sich weiß und beispiels-
weise in der päpstlichen Akademie der Wissenschaften eine Institu-
tion, die auf höchstem interdisziplinärem Niveau forscht und publi-
ziert. Nicht zuletzt ist der Papst – aus diesem Grund dürfte er auch 
vom Kardinalskollegium gewählt worden sein – nicht qua Amt, son-
dern eigenen Talenten geschuldet, eine theologische wie spirituelle 
Autorität. Der Papst ist, wenn man das überhaupt so sagen darf, 
kein „Naivling“ und möchte sicherlich auch nicht als ein solcher 
wahrgenommen werden, wenngleich Disqualifizierungen dieser 
Art ihn nicht davon abhalten würden, sich, wie hier diskutiert, pa-
zifistisch zu positionieren. Für seine Amtsbrüder in Deutschland, 
die vor nicht allzu langer Zeit mit dem oben kommentierten Papier 
an die Öffentlichkeit getreten sind, ist er sicherlich ein Problem. Sein 
konträrer Standpunkt ist nicht einfach wegzulächeln, er steht – ohne 
Wenn und Aber vorgetragen – unverrückbar und unumgehbar im 
Raum. Seine persönliche Standpunktbestimmung in der Frage nach 
Frieden und Krieg – das darf heute schon gesagt werden – wird als 
wegweisend in die (Kirchen-)Geschichte eingehen. Den deutschen 
Bischöfen wird man in der Rückschau beiläufig bescheinigen, dass 
sie wieder einmal die Chance, Salz der Erde zu sein, vertan haben. 

Ein Blick in die Botschaft zum Weltfriedenstag 2026 führt ver-
lässlich in das friedensethische Konzept des neuen Papstes ein. In-
dem er sich darin zentral auf einen „unbewaffneten und entwaff-
nenden“ Frieden hin orientiert, spricht er nicht nur einen Zustand 
(unbewaffneter Frieden), sondern auch einen Prozess (entwaff-



265 
 

nender Frieden) an. Hier wird nicht nur deutlich, dass Ziel und Weg 
eins sind, sondern auch, dass das Ziel nicht in den Schoß fällt, son-
dern erarbeitet werden will. Immer geht es dabei um die Abwesen-
heit von Waffen, das ist prophetisch wie jesuanisch. Das ist das pa-
zifistische Ur-Credo einer biblischen Traditionslinie, die Jesus kon-
sequent gelebt und der Um- und Nachwelt erschlossen hat. Der 
Papst identifiziert sich mit dieser. Für ihn eröffnet das Evangelium 
nicht bloß eine Perspektive der Hoffnung in einer unzulänglichen 
Welt oder ist dieses nur als eine Einladung zu verantwortlichem 
Handeln in den engen Grenzen des Machbaren zu verstehen, wie es 
etwa in der Denkschrift der EKD zu lesen ist. Mit Formulierungen 
wie, dass Frieden zwar angestrebt wird, aber nicht erreichbar ist 
(ebenfalls zu lesen in der Denkschrift), würde sich der Papst sicher-
lich nicht ausbremsen lassen. Lesen wir deshalb in seiner Botschaft 
weiter. 

Unterschiedslos spricht er die Menschen an – ob sie, wie er sagt, 
über die Gabe des Glaubens verfügen oder ob es so scheint, dass sie 
sie nicht hätten – und bekniet diese, sich für den Frieden zu öffnen, 
ihn anzunehmen und zu erkennen, „statt ihn für fern und unmög-
lich zu halten“. „Mehr als ein Ziel“, so insistiert der Papst, „ist der 
Friede etwas Gegenwärtiges und ein Weg.“ Wie gut hätte eine 
Stimme wie diese den oben kommentierten Dokumenten gutgetan. 
Und auch diese Sicht berührt den geneigten Leser: die Fokussierung 
auf das Lichte und Helle anstelle des Dunklen. „Nicht wenige be-
zeichnen heute Erzählungen als realistisch, die keine Hoffnung ent-
halten, die blind für die Schönheit anderer sind und die die Gnade 
Gottes vergessen, die immer in den Herzen der Menschen wirkt, wie 
sehr sie auch von der Sünde verwundet sein mögen.“ Theologischer 
Ausgangspunkt ist dabei der auferstandene Christus, das ist der, der 
„den Tod besiegt und die trennenden Wände zwischen den Men-
schen niedergerissen“ hat (vgl. Eph 2, 14). Damit ermutigt der Papst, 
das Werk Gottes in der Welt fortzusetzen. 

Allein schon mit Blick auf die Jünger Jesu und ihre Verstörung 
angesichts des gewaltfreien Handelns Jesu weiß der Papst, dass es 
nicht leicht ist, sich von der „Täuschung der Gewalt“ zu befreien 
und von der Neuheit des unbewaffneten Friedens Zeugnis abzule-
gen. Auch weiß der Papst, dass viele heute angesichts „des immer 
unsichereren Verlaufs der Ereignisse“ „ein großes Gefühl der Ohn-



266 
 

macht“ befällt und deshalb nicht an den Frieden zu glauben. Dem 
hält er entgegen: „Wenn wir Frieden als ein fernes Ideal betrachten, 
finden wir es nicht mehr skandalös, dass er verweigert werden kann 
und dass sogar Kriege geführt werden, um Frieden zu erreichen.“ 
Für Aggressivität im privaten wie öffentlichen Leben macht der 
Papst als Ursache aus, dass „der Friede keine gelebte Wirklichkeit 
ist, die es zu bewahren und zu pflegen gilt“, und fordert die Fähig-
keit und Bereitschaft ein, zu sagen, „dass der Friede nahe ist“. Vor 
dem Hintergrund der gegenwärtigen Rüstungsanstrengungen und 
einer Abschreckungspolitik, die den Einsatz nuklearer Waffen nicht 
ausschließt, mahnt der Papst eine Neuausrichtung der Bildungspo-
litik an: „Statt einer Kultur der Erinnerung, die das im 20. Jahrhun-
dert gewonnene Problembewusstsein bewahrt und die Millionen 
Opfer jenes Jahrhunderts nicht vergisst, werden Kommunikations-
kampagnen und Bildungsprogramme in Schulen und Universitäten 
sowie in den Medien vorangetrieben, die Bedrohungswahrnehmun-
gen verbreiten und eine rein militärisch geprägte Vorstellung von 
Verteidigung und Sicherheit vermitteln.“ 

Gegen „eine bislang beispiellose Spirale der Zerstörung“ jenes 
Humanismus, auf dem eine jede Zivilisation beruht, und „die ge-
waltigen Konzentrationen privater Wirtschafts- und Finanzinteres-
sen“ setzt der Papst auf ein „Erwachen des Gewissens und des kri-
tischen Denkens“. Anders, als wir es in der EKD-Denkschrift lesen, 
erinnert der Papst an ein Wort von Johannes XXIII., in dem offen-
sichtlich nicht Friedenslogik der Sicherheitslogik nachgereiht, son-
dern eine umgekehrte Reihenfolge beschworen wird, nämlich „dass 
an die Stelle des obersten Gesetzes, worauf der Friede sich heute 
stützt, ein ganz anderes Gesetz trete, wonach der wahre Friede unter 
den Völkern nicht durch die Gleichheit der militärischen Rüstung, 
sondern nur durch gegenseitiges Vertrauen fest und sicher bestehen 
kann.“ Ausdrücklich mahnt der Papst zur Wachsamkeit gegenüber 
Versuchen, „Gedanken und Worte zu Waffen zu machen“, konkret 
vor religiöser Überhöhung politischer Kämpfe und Nationalismus 
sowie der religiösen Rechtfertigung von Gewalt und bewaffnetem 
Kampf. Gegen Blasphemien dieser Art setzt der Papst Gebet, Spiri-
tualität und den interreligiösen Dialog. Pastorale Kreativität soll zei-
gen, „dass der Friede keine Utopie ist“. Mit Blick auf den makroso-
zialen Kosmos erwartet der Papst ein „Gleichgewicht, das auf Ver-



267 
 

trauen, auf aufrichtiger Gesinnung bei Vertragsschlüssen und auf 
unverletzlichen Vereinbarungen gegründet ist“. Gegen die Konter-
karierung „mühsam erzielter Vereinbarungen“ setzt der Papst auf 
„entwaffnende Wege der Diplomatie“, auf „Bündnisse“ und eine 
„Stärkung der supranationalen Institutionen“. Gegen die Existenz 
von Machtungleichheiten wie auch gegen Narrative, die Fatalismus 
und Hoffnungslosigkeit begünstigen, fordert der Papst ein kriti-
sches Bewusstsein, gegenseitige Hilfe durch die Errichtung entspre-
chender Strukturen sowie gewaltfreie Beteiligungsformen. Einmal 
mehr betont der Papst das Ineinander von Ziel und Weg, indem er 
die in Jes 2,  4-5 wiedergegebene Verheißung Gottes durch eine „Ent-
waffnung des Herzens, des Geistes und des Lebens“ in greifbare 
Nähe kommen sieht: „Er wird Recht schaffen zwischen den Natio-
nen und viele Völker zurechtweisen. Dann werden sie ihre Schwer-
ter zu Pflugscharen umschmieden und ihre Lanzen zu Winzermes-
sern. Sie erheben nicht das Schwert, Nation gegen Nation, und sie 
erlernen nicht mehr den Krieg. Haus Jakob, auf, wir wollen gehen 
im Licht des Herrn“ (Jes 2,  4-5). 
 
 

6. Gründung und Finanzierung eines „Instituts für Gewaltfreiheit“ 

 
Wenn der vorliegenden Beitrag erscheinen wird, wissen wir wahr-
scheinlich schon mehr. Die Trump-Regierung wird dann ihr Ansin-
nen, Grönland als autonomen Bestandteil des Königreiches Däne-
mark den USA einzuverleiben, wie auch immer weiter vorangetrie-
ben haben. Bei ihrem Vorhaben agiert sie nicht nur gegen den er-
klärten Willen des Großteils der Bevölkerung Grönlands und die 
eindeutige Ablehnung der dänischen Regierung, sie schließt dabei 
sogar nicht einmal die Anwendung militärischer Gewalt aus. Unge-
achtet der NATO-internen gegenseitigen Schutzgarantie werden 
Grönland wie Dänemark dem Vorstoß der Trump-Regierung mili-
tärisch nichts entgegenzusetzen haben.  

Damit ist Grönland aber nicht in seinem Handeln paralysiert 
und muss sich auch nicht fatalistisch den Entwicklungen beugen. 
Grönland verbleibt keine andere Wahl, als den Weg des gewalt-
freien Widerstandes, der sozialen Verteidigung zu wählen. Dabei 
hat Grönland sogar noch die Chance, sich darauf einzustimmen und 



268 
 

vorzubereiten. Möglicherweise wäre solches auch in der Ukraine, 
dort allerdings unter weitaus ungünstigeren Bedingungen möglich 
gewesen, hätte man sich nicht Jahre vor dem russischen Angriffs-
krieg für die militärische Variante des Widerstandes entschieden und 
der CIA erlaubt, diesen systematisch mit vorbereiten zu helfen. In 
Grönland stehen die Zeichen für eine erfolgreiche gewaltfreie Ver-
teidigung vergleichsweise gut. Schon jetzt können wir, angesichts 
der in Grönland speziell gegebenen Möglichkeiten, sehen, wie be-
deutsam es ist, sich mit der gewaltfreien Alternative vertraut zu ma-
chen. In dem Maße, in dem sie als realistische Möglichkeit internali-
siert und vertreten wird, vermag sie nicht nur unter den Bedingun-
gen eines Angriffs, sondern bereits zuvor im Sinne einer Abschre-
ckung zu funktionieren. An die Adresse eines potentiellen Angrei-
fers lautet die Botschaft nicht, dass dieser als Antwort auf seinen Ok-
kupationsversuch mit einem (militärisch betrachtet) hohen „Ein-
trittspreis“ zu rechnen habe, sondern mit einem in vielerlei Hinsicht 
hohen „Aufenthaltspreis“. Moralisch, ökonomisch, politisch wird 
dem Aggressor – durch ein breites Spektrum an Aktionen – das Le-
ben im besetzten Land so schwer wie möglich bzw. unerträglich ge-
macht. Damit kann nur angedeutet werden, in welche konkreten 
Richtungen allgemeine Friedensappelle weitergedacht und -entwi-
ckelt werden können. 

Die friedensethische und friedenspolitische Linie des Papstes 
Leo XIV. ist ebenso wegweisend wie innerhalb des eigenen Hauses 
bahnbrechend. So sehr sich bereits vor ihm Päpste gegen Rüstung 
und Krieg ausgesprochen haben, so klar und deutlich hat sich bis-
lang keiner der Päpste gegen jede Art von Kriegsvorbereitung und 
Kriegführung positioniert. Leo XIV. lehnt vehement nicht nur mili-
tärische Gewalt, sondern jede Art von Gewalt ab. In seiner unmiss-
verständlichen Positionierung gegen Krieg geht er nicht nur ent-
schieden weiter als seine deutschen Mitbrüder und Mitschwestern 
in der katholischen wie evangelischen Kirche, er schlägt sich damit 
auch einseitig auf die pazifistische Seite unter den Gläubigen. Das 
fordert die Kirche als Ganze und nicht zuletzt auch die mit ihr ver-
bundene Theologie mächtig heraus. Um nicht in die offene Ausei-
nandersetzung mit dem Papst zu geraten, ignorieren viele die Äu-
ßerungen des Papstes bzw. tun sie als mehr oder weniger private, 
spirituell zwar nachvollziehbare, aber politisch naive Einschätzung 



269 
 

ab. Was die friedensethische bzw. friedenspolitische Ausrichtung 
des Lehramtes betrifft, so zieht nicht nur ein Schisma am Horizont 
auf, sondern existiert bereits. Die von den Ortskirchen noch be-
mühte „Lehre vom gerechten Krieg“ (nichts anderes kann man den 
deutschen katholischen Bischöfen wie der EKD vor dem Hinter-
grund ihrer Stellungnahmen bescheinigen) steht im krassen Gegen-
satz zur „Lehre vom gerechten Frieden“ in der Auslegung des Paps-
tes.  

Den Kirchen ist nicht nur nahezulegen, über den spirituellen wie 
politischen Vorstoß des Papstes nachzudenken und sich von ihm 
zumindest selbstkritisch herausfordern zu lassen. Er schreibt – 
durch seine unmissverständliche Positionierung – nicht nur jetzt 
schon Geschichte, er wird sich mit dieser, zunehmend nachvollzieh-
bar und nachhaltig, in die unaufhaltsamen Globalisierungsprozesse 
als die richtige, die passende, die stimmige einpassen. Den Kirchen 
ist anzuraten, sich diesem Entwicklungen nicht zu entziehen, son-
dern sich aktiv einzubringen. Sie können es dadurch tun, indem sie 
der durch den Papst artikulierten Alternative nicht nur größeren 
Raum gewähren, sondern diese selbst vorantreiben: durch die 
Gründung und Finanzierung eines „Instituts für Gewaltfreiheit“. 
Ein solches Institut kann nicht nur den Bischöfen vor Ort helfen, eine 
offensichtliche Leerstelle in der von ihnen vertretenen Friedensethik 
zu füllen, sondern auch den Vorstoß des Papstes substantiell – mit 
einer systematischen Anreicherung der Forderung, Konflikte ge-
waltfreie zu lösen – anzureichen. Damit die Friedensappelle des 
Papstes und sein Insistieren auf Gewaltverzicht nicht im Allgemei-
nen verbleiben, sind diese mit robusten Beispielen gewaltfreien 
Handelns zu untermauern, ist systematisch über Praxis, Prinzipien 
und Perspektiven der Gewaltfreiheit nachzudenken, zu forschen 
und sind die Ergebnisse der Studien der interessierten Öffentlichkeit 
zu vermitteln und – auch dem Papst zur Verfügung zu stellen.  

Der Betroffenheit eines Jeden geht in vielen Fällen das Gefühl 
von Ohnmacht und Ratlosigkeit einher. Die Folge dessen kommt es 
selbst bei jenen, die einmal der militärischen Gewaltanwendung ab-
lehnend gegenüberstanden, zu einem Rückfall in das alte Muster, 
Gewalt mit Gewalt zu begegnen. Es ist häufig Verlegenheit auf der 
Basis von Unwissen, die in die Abgründe des Krieges führt. Dieser 
Leerstelle kann nur durch Anstrengungen im Bereich Bildung be-



270 
 

gegnet werden. Mit besonderem Blick auf eine allzu schnelle und 
unüberlegte Zustimmung zu militärischer Gewaltanwendung emp-
fiehlt sich ebenso dringend wie nachdrücklich die Etablierung eines 
„Instituts für Gewaltfreiheit“.  

Die Einrichtung eines „Instituts für Gewaltfreiheit“ würde nicht 
nur der Einladung zum Dialog mit Suchenden und Fragenden in der 
Kirche, sondern auch und gerade den bis dahin ausgeschlossenen 
Pazifisten/innen Nachdruck verleihen. Mit einem Institut wie die-
sem würde eigens jener Brückenkopf errichtet, dessen es bedarf, um 
die Brücke von dem bereits existierenden Brückenkopf zum neu 
hinzugekommenen zu schlagen. 

Es würde auch unterstreichen, dass die Bischöfe ernsthaft an der 
Lösung internationaler Konflikte interessiert sind, indem sie er-
kenntnistheoretisch alle nur denkbaren Alternativen – und eben 
auch und gerade die gewaltfreien – in ihre realpolitischen Einschät-
zungen und friedensethischen Ausrichtungen einbeziehen. Lö-
sungsorientiertes Agieren zielt auf eine möglichst breite Expertise 
an einem Runden Tisch. Strategiediskussion im Jüngerkreis Jesu 
sind legendär und geprägt durch Konfrontationen zwischen Sys-
temtreuen und Aufständischen, zwischen Zöllnern und Zeloten. 
Eine Aufsichtsratssitzung der Daimler-Benz AG zur ökonomisch-
ökologischen Optimierung von Fahrzeugnutzung und Fahrzeugbau 
unter Ausschluss der Abteilung für Stromer wäre undenkbar. Die 
Kirche darf sich daran ein Beispiel nennen. Es ist ihre Chance, nicht 
nur eine Abteilung für „Stromer“ zu errichten, sondern ihren Ver-
tretern/innen auch die Gelegenheit einzuräumen, sich dementspre-
chend in Strategiediskussionen paritätisch einzubringen. Damit wä-
ren die deutschen Bischöfe nicht mehr darauf angewiesen, sich vor-
nehmlich auf Expertisen des Instituts für Theologie und Frieden in 
der Trägerschaft der Katholischen Militärseelsorge zu verlassen oder 
dem bellizistischen Flügel von Pax Christi eine wesentliche Mitau-
torenschaft bei der Ausarbeitung von Stellungnahmen einzuräu-
men, sondern könnten – auf der Basis einer breiten Forschung – in 
ihren Verlautbarungen das gesamte Spektrum von Gläubigen reprä-
sentieren und ansprechen. 

Modell des Instituts könnte u. a. die 1983 von Gene Sharp ge-
gründete „Albert Einstein Institution“ in Boston/USA sein. Zentraler 
Forschungsstand der Einrichtung sind Methoden der gewaltfreien 



271 
 

Aktion, insbesondere des gewaltfreien Widerstandes in Konfliktsi-
tuationen. Denkbar ist ein Institut dieser Art als An-Institut einer 
Universität, beispielsweise der Universität Osnabrück. Ein Gewalt-
freiheitsinstitut würde einmal mehr zum Erscheinungsbild einer 
Friedensstadt, mit der renommierten Tradition „Osnabrücker Frie-
densgespräche“, beitragen. Es könnte sich außerdem damit in räum-
licher Nähe zu der in Osnabrück angesiedelten „Deutschen Stiftung 
Friedensforschung“ befinden. Ausgestattet mit zunächst einer Stif-
tungsprofessur sowie einer Wissenschaftlichen Assistenten(in-
nen)stelle, räumlich versehen mit einer Geschäftsstelle, Sekretariat, 
Bibliothek und Archiv sowie weiteren Arbeitsräumen könnte das 
auf Kontinuität angelegte Institut eventuell in einem stillgelegten 
Flügel des Priesterseminars oder eines Klosters eingerichtet werden. 
Zu seinen Aufgaben zählen Studienangebote mit explizit pazifisti-
schen Themenstellungen. Bei erfolgreicher Teilnahme können Zer-
tifikate ausgestellt werden. Zusätzlich können Anreize für die Teil-
nahme an Promotionsprogrammen gegeben werden, die der theo-
retischen Fundierung wie der praktischen Realisierung gewaltfreien 
Handelns dienen. Im Hinblick auf die Errichtung des Instituts wie 
konstruktive Begleitung seiner Aktivitäten könnten z. B. der „Inter-
nationale Versöhnungsbund“, die Aktionsgemeinschaft Dienst für 
den Frieden (AGDF), der „Bund für Soziale Verteidigung“, das 
„Ökumenische Institut für Friedenstheologie“ und der „Wissen-
schaftliche Beirat von Pax Christi“ gewonnen werden. Die Finanzie-
rung wird sichergestellt durch die Bischöfe des Verbands der Diö-
zesen Deutschlands sowie die EKD. Mit dem hier nur kurz skiz-
zierte Projekt errichten die Kirchen einen Leuchtturm, der nicht nur 
in den Kreis der Gläubigen hineinstrahlt, sondern weit darüber hin-
aus. Bald schon wird sich zeigen, dass auch Großkirchen ihrem weg-
weisenden, avantgardistischen Auftrag gerecht zu werden vermö-
gen. Wir können nur inständig hoffen, dass sie diesen Beweis nicht 
antreten müssen vor dem Hintergrund von fast zwangsläufigen Fol-
gen zunehmend maßlos werdender Rüstungsaktivitäten. 
 
 



272 
 

Literaturauswahl 
 
Spiegel, Egon: Pazifismus. Eine Einführung, edition pace, 2026 (in Vorbereitung für 

Frühjahr 2026). 
Spiegel, Egon: Gewaltverzicht. Grundlagen einer biblischen Friedenstheologie, Kassel: 

WeZuCo, 2. Aufl. 1989; außerdem als Nachdruck in der von Thomas Nauerth 
hrsg. Digitalen Handbibliothek Christlicher Friedenstheologie, Berlin 2005 – 
sowie als Paperback-Ausgabe in der ‚edition pace‘ (Norderstedt 2024, ISBN: 
978-3-7693-2404-4). 

Nagler, Michael (Prof. em. der University of California, Berkeley, USA) / Spiegel, 
Egon: Politik ohne Gewalt. Prinzipien, Praxis und Perspektiven der Gewaltfreiheit, 
Berlin: LIT, 2008. 

Liu, Cheng (Inhaber des UNESCO-Lehrstuhls für Friedensforschung in der Nan-
jing University, China)/Spiegel, Egon: Peacebuilding in a Globalized World. An 
illustrated Introduction to Peace Studies, Beijing: People’s Publishing House 
2015. 

Spiegel, Egon: Dresden 1945, Nanjing: Nanjing Normal University Press, 2022 
(engl. und chin. Fassung). 

Spiegel, Egon / Mutalemwa, George / Liu, Cheng / Kurtz, Lester R. (eds.): Peace 
Studies for Sustainable Development in Africa. Conflicts and Peace Oriented Con-
flict Resolution, Cham/Schweiz: Springer Nature, 2022. 

Spiegel, Egon / Mutalemwa, George / Liu, Cheng / Kurtz, Lester R. (eds.): Peace 
as Nonviolence. Topics in African Peace Studies (Series: Advances in African Eco-
nomic, Social and Political Development), Cham/Schweiz: Springer Nature, 
2024. 

Thomas Nauerth / Annette M. Stroß (Hg.): In den Spiegel schauen. Friedenswis-
senschaftliche Perspektiven für das 21. Jahrhundert. Ein Lesebuch mit Texten von 
Egon Spiegel, Norderstedt: edition pace, 2022. 

Spiegel, Egon: Theology of Peace, in: Kurtz, Lester R. (ed.): Encyclopedia „Violence, 
Peace and Conflict”, 3rd edition, Amsterdam: Elsevier, 2022, Vol. 4, 417-429. 

Spiegel, Egon: Gewaltfreie, soziale Verteidigung im Rahmen einer (hypothetischen) Be-
setzung Grönlands. Voraussetzungen, Strategien und Methoden eines gewalt-
freien Widerstands. Textstand vom 14. Januar 2026. In: https://www.schiebe 
ner.net/wordpress/gewaltfreie-soziale-verteidigung-im-rahmen-einer-hypo 
thetischen-besetzung-groenlands ǀ https://gewaltfreieaktion.de/wie-groenla 
nd-sich-gewaltfrei-gegen-eine-besatzung-verteidigt-werden-koennte/ [siehe 
dort weiterführende Literaturhinweise zur sozialen Verteidigung.] 

 
 
 
Zum Verfasser ǀ Prof. Dr. Prof. h.c. Egon Spiegel, Diplomtheologe, Dip-
lompolitologe, ausgebildeter Pastoralreferent, Advisory Professor am 
UNESCO-Lehrstuhl für Friedenswissenschaft der Nanjing University, 
Nanjing/China, bis 2022 Inhaber des Lehrstuhls für Praktische Theolo-
gie der Universität Vecht



273 
 

Anmerkungen zur 

EKD-Friedensdenkschrift 2025 
 

(Tübingen, Januar 2026)1 

 
Von Markus Weingardt 

 
 
 
1. ǀ  Die große Schwäche der FD [Friedensdenkschrift] offenbart sich 
erst auf den zweiten, dritten Blick. 
− Sie besteht darin, dass sie der Gewaltlosigkeit nicht traut. 
− Sie traut ihr nichts zu (jedenfalls nicht viel). 
− Sie vertraut ihr nicht (jedenfalls nicht wirklich). 
Das ist ebenso erschreckend wie traurig wie folgenreich. 

 
2. ǀ  Theologisch ist das problematisch, denn indem die Idee und 
Praxis der Gewaltlosigkeit relativiert und marginalisiert wird, wird 
zugleich jener marginalisiert, der die Idee und Praxis der Gewaltlo-
sigkeit lehrte und lebte, Jesus selbst. Was eingangs noch als erste 
„Grundüberzeugung des christlichen Glaubens“ betont wird – der 
„vollständige Verzicht auf Gewalt“ (S. 20) –, wird damit de facto 
über Bord geworfen, als sei dies zwar eine schöne Idee, aber in einer 
„unerlösten Welt“ ethisch nicht haltbar und (sicherheits-)politisch 
unbrauchbar, nachgerade unverantwortlich. 

Das ist eine Zäsur. Es ist die – freilich nicht ausdrückliche, aber 
faktische – Abkehr von der Idee der Gewaltlosigkeit als einer realen 
Handlungsoption in der realen politischen Gegenwart. Wenn aber 
Gewaltlosigkeit ins Reich des Surrealen, ins Reich der Träume und 
Wünsche verschoben wird, verliert sie alle Kraft und Relevanz. 

 
3. ǀ  Ethisch ist das problematisch, weil damit allzu sehr der Gewalt 
als Mittel der Konfliktbearbeitung das (kirchliche) Wort geredet und 
das (politische) Feld überlassen wird: Zwar mit Bedauern, aber – in 
einer „unerlösten Welt“ – angeblich leider unvermeidlich. 

 
1 © Dr. Markus Weingardt, Tübingen (2026) ǀ Kontakt: markusweingardt@web.de 



274 
 

Das ist keine „Orientierungshilfe“ sondern eine Bestätigung und 
Verstärkung der national und global zu beobachtenden Entwicklun-
gen. 

 
4. ǀ  Politisch ist das problematisch, weil die FD die unbestreitbaren 
Erfolge der Gewaltlosigkeit (auch) im politischen Raum ignoriert, 
mindestens kleinredet. Dass die FD behauptet, die Erfolgsaussich-
ten gewaltfreien Widerstandes seien bei der Abwehr gegen eine Be-
satzungsmacht „empirisch kaum zu belegen“ (17), widerspricht di-
ametral dem aktuellen Forschungsstand. Wäre dieser zur Kenntnis 
genommen worden, dann hätte dies den Grundtenor der FD grund-
sätzlich verändern müssen. Dass diese Forschungsergebnisse in ei-
nem mehrjährigen Redaktionsprozess inkl. vier Konsultationsta-
gungen nicht zur Kenntnis oder nicht ernst genommen wurden, ist 
mindestens irritierend.2 

 
5. ǀ  Da der Kraft der Gewaltlosigkeit als realer Option der Konflikt-
bearbeitung (auch) in hocheskalierten Konflikten aber nichts zuge-
traut wird, wählt die FD den Ausweg, die Anwendung von Gewalt 
ethisch zu legitimieren. Der „Primat des Gewaltverzichts“ wird 
zwar wenige Male gewürdigt, de facto unterwirft sich die FD aber 
dem Primat der Sicherheitslogik und folgt derselben konsequent. 

 
6. ǀ  Darum ist die FD zunächst sehr bemüht, ausführlich zu erläu-
tern, dass die vorrangige Aufgabe der „Schutz vor Gewalt“ sei, auch 
als Voraussetzung und wichtigster Aspekt eines „gerechten Frie-
dens“, wie die FD postuliert. Ganz im Sinne der Sicherheitslogik 
wird „Schutz vor Gewalt“ als wertvollstes Gut schlechthin präsen-
tiert. 

Im zweiten, nur noch kleinen Schritt, wird dann die „Androhung 
und Anwendung von Gewalt“ (13) im Sinne dieses Schutzes vor Ge-
walt ethisch gerechtfertigt: als „mitunter unvermeidbar“ (183), 
ethisch geboten (155, 159) oder sogar als Akt der Nächstenliebe (163) 

 
2 Vgl. beispielsweise die Forschungsergebnisse der Harvard-Professorin Erica 
CHENOWETH und ihrer Mitautorin Maria J. STEPHAN in deren Grundlagenwerk 
„Warum ziviler Widerstand funktioniert“ (Nomos 2024). 



275 
 

– freilich „allein als rechtserhaltende Gewalt“ (S. 19; 33) und als „ul-
tima ratio“ (u. a. S. 19). Wer auch dies akzeptiert hat, erfährt dann 
im dritten Schritt, dass hohe und höhere Verteidigungsausgaben 
notwendig seien und die Wehrpflicht zu unterstützen sei. Dabei sei 
der Dienst mit der Waffe zwar weder besser noch schlechter als ein 
ziviler Dienst, aber die Sonderstellung des „Schutzes von Gewalt“ 
lege dann eben doch eine „Priorisierung für den Dienst in der Bun-
deswehr unmittelbar nahe“ (169). Mehr noch: „Soldatinnen und Sol-
daten (dienen) dem Gerechten Frieden“ (173). 

 
7. ǀ  In diesem Zusammenhang argumentiert die FD denn auch, dass 
Atomwaffen zwar „in keiner Weise ethisch zu legitimieren“ seien 
und „in ethischer Perspektive der Besitz, die Drohung mit und der 
Einsatz von Atomwaffen abzulehnen“ seien (144), doch ihr Besitz 
könne „trotzdem politisch notwendig“ sein (S. 15, Pkt. 6), und in 
Extremfällen sei auch der Einsatz von Atomwaffen zwar „nicht er-
laubt, sondern nur nicht ausnahmslos verboten“ (ebd.), ebenso sei 
ein Verzicht auf Atomwaffen aktuell „kaum politisch zu vertreten“ 
(145). Das sind bemerkenswerte argumentative Verrenkungen zu-
mal in einer Schrift, die beansprucht, „ethische Orientierungshilfe“ 
zu geben und nicht sicherheitspolitischen Nachhilfeunterricht. 

 
8. ǀ  Die starke Hervorhebung des Schutzes vor Gewalt und der da-
raus abgeleiteten ethischen Legitimierung von (Gegen-)Gewalt of-
fenbart einen weiteren Denkfehler: 

Vor der Verletzung durch Gewalt kommt der Ausbruch von Ge-
walt. Die Bedrohung von Leib und Leben durch Gewalt ist die Folge, 
ursächlich dafür ist die gewaltsame Eskalation. Insofern wäre der 
beste Schutz vor Gewalt und müsste also das vorrangige Anliegen 
der FD sein, Maßnahmen zu benennen und zu fordern, um den Aus-
bruch von Gewalt zu verhindern. Stattdessen findet sich die FD – 
Stichwort „unerlöste Welt“ – mit der Gewalt ab und fordert nur-
mehr, sich gegen die Folgen der Gewalt zu wappnen, insbesondere 
durch den Ausbau der mutmaßlich (!) abschreckenden Kapazitäten 
zur Gegengewalt. 

Das erinnert an Diskussionen über den Klimawandel: Gilt es 
nicht zuvörderst, die Ursachen desselben zu bekämpfen, statt sich 



276 
 

resignierend auf die schlimmen Folgen „einstellen“ oder „vorberei-
ten“ zu wollen? 

Die FD argumentiert aber rein reaktiv: Verteidigen und dagegen-
halten – statt vorzubeugen, statt präventiv und proaktiv die Bedro-
hung zu verhindern, die Eskalation zu verhindern. Krisenpräven-
tion, Friedenbildung oder gewaltloser Widerstand finden zwar ganz 
gelegentliche Erwähnung, aber so nachrangig und geringschätzend 
in Halb- und Nachsätzen, dass dies nicht einmal als Feigenblatt 
taugt, um die argumentative Blöße der FD hinsichtlich Gewalt- und 
Eskalationsprävention zu verbergen. 
 
9. ǀ  Ohne es explizit zu benennen, werden implizit auch die zweite 
und dritte in der FD formulierte „Grundüberzeugung des christli-
chen Glaubens“ der Real- oder Sicherheitspolitik, wie sie von den 
FD-Verantwortlichen verstanden wird, hintangestellt: das Gebot 
der Nächsten- und Feindesliebe und dass jeder Mensch „ein gleich-
berechtigtes Geschöpf Gottes“ sei (S. 20). Wie der Gewaltverzicht 
werden sie als ethisch zwar wichtig gewürdigt, aber als Grundhal-
tung politischen Denkens und Handelns an keiner Stelle ernsthaft in 
Erwägung gezogen. 
 
10. ǀ  So bleibt als argumentativ tragende Grundüberzeugung der FD 
am Ende nur die These von der „unerlösten Welt“. So nichtssagend 
diese These (zumal für Nicht-Theolog*innen) auch ist, auf ihr baut 
letztlich die gesamte ethische Gewaltlegitimation der FD auf. Das ist 
theologisch wie ethisch ebenso traurig wie schwach. Ein einziger 
verbleibender Grundpfeiler ist keine tragfähige Konstruktion. Und 
die Rede von der „unerlösten Welt“ darf weder gegen die Friedens-
hoffnung (vgl. S. 19) noch als allzu billige Ausrede für vermeintlich 
notwendige (Gegen-)Gewalt bemüht werden. 
 
11. ǀ  Die Verantwortlichen der FD waren offenkundig bemüht, dass 
die FD „anschlussfähig“ und „wirklichkeitsgesättigt“ sei, wie man 
so sagt. Von Politikern, Militärs und Journalisten wird folglich ge-
lobt, dass die Kirche nun „in der Realität angekommen“ sei.3 Das 

 
3 Vgl. https://www.deutschlandfunk.de/kommentar-zur-evangelischen-friedens-
denkschrift-in-der-realitaet-angekommen-100.html. 



277 
 

wird als Kompliment und Erfolg betrachtet, manche sind stolz da-
rauf. Doch die FD bleibt in der von ihr so verstandenen Realität ste-
cken. Sie formuliert keine einzige originäre Idee, die über diese von 
ihr beschriebene „unerlöste“ Realität hinausführt. Die vollmundig 
angekündigte „Orientierungshilfe“ erschöpft sich in einem einzigen 
großen „Ja, aber …“: „Ja, Gewaltlosigkeit ist im Prinzip ganz prima, 
aber … geht jetzt gerade nicht anders als mit Gewalt. Ja, Feindes-
liebe, im Prinzip vielleicht gute Idee, aber dieser Feind ist ganz be-
sonders feindlich. Ja, gewaltloser Widerstand, wäre schön, aber 
funktioniert eben nicht. Echt schade.“ Soweit, so banal, nur etwas 
aktualisiert und verklausuliert. So ist es seit Jahrhunderten zu hören, 
selbst ein überzeugter Bellizist würde dem nicht widersprechen. 

Brauche ich aber eine FD, brauche ich eine Kirche, um mir das 
heute zu sagen? 
 
12. ǀ  Die FD macht keinen praktischen Vorschlag und erhebt keine 
konkrete Forderung, dass und wie anders als mit Gewalt und Ge-
gengewalt Frieden in dieser Welt geschaffen werden könnte. Selbst 
Diplomatie, Abrüstung und sogar die Ächtung von Atomwaffen 
bleiben für die FD theoretisches Wunschdenken für eine ferne Zu-
kunft: Nicht ganz falsch, aber „gegenwärtig“ nicht verantwortbar, 
denn es regiert die Sprache und Logik der Gewalt und der Sicher-
heit. Das nimmt die FD als gegeben hin in dieser „unerlösten Welt“. 

Auch nennt die FD keine konkreten friedensstiftenden Schritte, 
welche die Kirche selbst gehen oder fördern sollte. Sie übernimmt 
keine konsequente politische Mitverantwortung für den Frieden 
und schiebt christliche Pazifist*innen aller Zeiten kurzerhand auf 
das theologische, ethische und realpolitische Abstellgleis – akzep-
tiert als Mahnerinnen oder individuelle Frömmler, aber ethisch wie 
politisch nicht ernst zu nehmen. 
 
13. ǀ  „Unerlöste Welt“ hin oder her: Wer den Glauben an die Kraft 
der Gewaltlosigkeit aufgegeben hat, was bleibt dem noch? Hoff-
nungslosigkeit, Resignation? Der Glaube an den „Mythos von der 
erlösenden Gewalt“? (Walter Wink) 

Wenn Kirche in diesen Zeiten, in einer „Welt in Unordnung“ 
nicht anderes, nicht mehr zu sagen hat, als diese FD, dann hat sie 
nichts mehr zu sagen. Sie macht sich überflüssig. 



278 
 

Über den Verfasser ǀ Dr. Markus Weingardt, Tübingen (Jg. 1969), studierte 
Politik- und Verwaltungswissenschaft in Konstanz und Jerusalem/Is-
rael; Mitarbeiter der Stiftung Weltethos (Tübingen). Friedens- und Kon-
fliktforscher mit dem Schwerpunkt Religion und Konflikt/Frieden. 2006 
Mitbegründer des Forschungsverbundes Religion und Konflikt. Lehrbeauf-
tragter an der Uni Tübingen 2004-2006; Gutachter- und Beratungstätig-
keit in Wissenschaft und Kirche, u. a. Vorsitzender des bischofsberaten-
den AK Friedensauftrag der Landeskirche in der Evang. Kirche von Würt-
temberg und Mitglied des Wiss. Beirats von Ohne Rüstung Leben und 
in der EAK-Mitgliederversammlung auf EKD-Ebene; Coach und Medi-
ator (DGfC). Zahlreiche Veröffentlichungen, u. a. Mitherausgeber des 
jährlichen Friedensgutachtens der führenden deutschen Friedensfor-
schungsinstitute (2007+2008), Autor u.a. des Grundlagenwerkes ‚Reli-
gion Macht Frieden‘ (Bundeszentrale für politische Bildung, Bonn 2010; 
vergriffen), ferner ‚Was Frieden schafft. Religiöse Friedensarbeit: Ak-
teure, Beispiele, Methoden‘ (Bundeszentrale für politische Bildung, 
Bonn 2018), ‚Warum schlägst du mich? Gewaltlose Konfliktbearbeitung 
in der Bibel: Impulse und Ermutigung‘ (Hg., Gütersloher Verlagshaus 
2015). Herausgeber der Schriftenreihe Religion – Konflikt – Frieden (No-
mos-Verlag). 
 



279 
 

Literatur- und Quellenverzeichnis 
 

(mit Kurztiteln) 
 
 
 

Vorangestellte Kurztitel* mit Sternchen verweisen 
auf Texte im vorliegenden Sammelband. 

 
 
AGDF 2025* = Stellungnahme der AGDF zur Denkschrift des Rates der EKD 

„Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick: Evangelische Frieden-
sethik angesichts neuer Herausforderungen“. Bonn, 10.11.2025. https:// 
friedensdienst.de/aktuelles/stellungnahme-der-agdf-zur-denkschrift-de 
s-rates-der-ekd-welt-unordnung-gerechter-friede 

AKTIONSBÜNDNIS ATOMWAFFENFREI 2025* = Aktionsbündnis „atomwaffen-
frei.jetzt“: Friedensgruppen entsetzt über „nukleare Zeitenwende“ in 
der EKD. Pressemitteilung, 11.11.2025. https://www.atomwaffenfrei.de/ 
friedensgruppen-entsetzt-ueber-nukleare-zeitenwende-in-der-ekd/ 

ALBERTI 2025* = Manfred Alberti (Pfr. i.R.): Friedensdenkschrift der EKD als 
Gewaltrechtfertigung. Wuppertal, 07.12.2025. https://www.manfredal 
berti.de/a-22-6-friedensdenkschrift-als-gewaltrechtfertigung-art-dt-pfr- 
blatt/ 

AUGSTEIN 2025a* = Jakob Augstein: Wie politisch soll Kirche sein? Festrede 
beim Neujahrsempfang des Evangelischen Kirchenkreises Duisburg in 
der Salvator-Kirche am 28.11.2025. (=Ungekürzte Online-Dokumenta-
tion des Redemanuskripts: https://kirche-duisburg.de/wp-content/uplo-
ads/2025/12/Jakob-Augstein-Wie-politisch-soll-Kirche-sein-20251128-Ev 
KKDU.pdf [Kirchliches Medienecho dazu: ‚Publizist Jakob Augstein: 
EKD-Friedensdenkschrift ist eine ‚Katastrophe‘. epd, 28.11.2025. https:// 
www.evangelisch.de/inhalte/250083/28-11-2025/publizist-jakob-augstei 
n-ekd-friedensdenkschrift-ist-eine-katastrophe]. 

AUGSTEIN 2025b* = Jakob Augstein: Die politische Aufgabe der Kirche. Wer-
te. Die Kirche sollte in theologischen und nicht in pragmatisch-alltags-
moralischen Kategorien denken. So gesehen ist die jüngste Denkschrift 
der EKD eine Katastrophe. (= Auszug aus einer Rede, die Jakob Augstein 
in der Salvatorkirche zu Duisburg gehalten hat – beim Empfang des Kir-
chenkreises zum neuen Kirchenjahr am 28.11.2025). In: der Freitag. Die 
Wochenzeitung, Nr. 50 vom 11.12.2025, S. 14. 

BAG LINKE CHRIST:INNEN 2025* = BAG Linke Christ:innen: Erklärung zur 
EKD-Friedensdenkschrift 2025. Textstand: 11.11.2025. Dokumentiert im 
OekIF-Portal. https://friedenstheologie-institut.jimdofree.com/praxisfel 
der/kritik-an-ekd-denkschrift/ 



280 
 

BECKER 2025 = Ralph Becker (Koordinator der Initiative Sicherheit neu den-
ken): Zentrale Aussagen der am 10. November 2025 veröffentlichten 
Friedensdenkschrift der EKD „Welt in Unordnung – Gerechter Friede 
im Blick“ gelesen in der Positiv-Perspektive „Sicherheit neu denken“. 
Diemelstadt, 05.11.2025. https://friedensbildung.ekir.de/wp-content/up 
loads/2025/11/Sicherheit-neu-denken.pdf [17 Seiten; Kontakt: becker@si 
cherheitneudenken.de]. 

BINGENER 2025 = Reinhard Bingener (Dresden): Die Evangelische Kirche 
bricht mit ihrer Friedensethik. Laut einer neuen Denkschrift der EKD 
lässt sich der Pazifismus als generelle politische Ethik „ethisch nicht le-
gitimieren“. Das kommt einem Bruch mit bisherigen Positionen gleich. 
In: FAZ-online, 10. Nov 2025. https://www.faz.net/aktuell/politik/inland 
/neue-denkschrift-die-evangelische-kirche-bricht-mit-ihrer-friedensethi 
k-accg-110773297.html 

BONHOEFFER-NIEMÖLLER-STIFTUNG 2025* = Vorstand der Bonhoeffer-Nie-
möller-Stiftung: Stellungnahme zur friedensethischen Denkschrift des Rats 
der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD). Wiesbaden, 10.11.2025. 
https://martin-niemoeller-stiftung.de/allgemein/kritische-stellungnahm 
e-zur-aktuellen-friedensdenkschrift-der-ekd 

BUDERUS/SCHILLO 2025* = Andreas Buderus / Johannes Schillo: Gegen die 
Propaganda einer christlichen Kriegstheologie. Überlegungen aus der 
gewerkschaftlichen Basisinitiative ‚Sagt Nein!‘. Textstand: 13.12.2025. 
[Von den Verfassern eingesandt an den Herausgeber der vorliegenden 
Sammlung.] 

BUDERUS/SCHILLO 2026 = Andreas Buderus / Johannes Schillo: Ein fester 
Burgfrieden. Evangelische wie katholische Propagandisten einer deut-
schen Kriegsmoral räumen mit den letzten pazifistischen „Irrtümern“ 
auf. Dagegen legen nicht nur christliche Basisinitiativen Protest ein. In: 
junge Welt, 10.01.2026. https://www.jungewelt.de/artikel/515389.ein- 
fester-burgfrieden.html 

BÜRGER 2023 = Peter Bürger: Hiroshima-Ruf 2023: Christliche Bombe oder 
Teufelswerk? Kirchliche Nuklearwaffen-Voten sind seit 1945 reich an 
Blasphemien, doch der Papst verurteilt schon den bloßen Besitz von 
Atomsprengköpfen als verwerflich. In: Overton-Magazin, 05.08.2023. 
https://overton-magazin.de/top-story/hiroshima-ruf-2023-christliche-bo 
mbe-oder-teufelswerk/ ǀ Vgl. auch das Textzitat → S. 86-87 

BÜTTNER 2025 = Gastbeitrag. Neue EKD-Friedensdenkschrift. Susanne Büttner 
zur neuen EKD-Denkschrift: Kirche nun auch kriegstüchtig? Die Sprecherin 
der Initiative Christlicher Friedensruf Susanne Büttner ordnet die neue 
EKD-Denkschrift zur Friedensethik ein. In: Sonntagsblatt, 12.11.2025. 
https://www.sonntagsblatt.de/artikel/kirche/susanne-buettner-zur-neue 
n-ekd-denkschrift-kirche-nun-auch-kriegstuechtig ǀ Vgl. das Textzitat 
→ S. 68-69 



281 
 

CHRIST*INNEN DFG-VK 2025* = Kritik der „Christ*innen in der Deutschen 
Friedensgesellschaft – VK“ an der EKD-Denkschrift 2025. November 
2025. https://www.friedenstheologie-institut.jimdofree.com/praxisfelde 
r/kritik-an-ekd-denkschrift/ 

DIE NEUEN ZWANZIGER 2025 = Podcast „Die Neuen Zwanziger“: „Gabor 
Steingarts Führerkult, Salon-Teaser Branko Milanovic, El-Mafaalani, 
EKD-Friedensdenkschrift“, Dezember 2025. https://www.youtube.com 
/watch?v=cCTRtst2IVI&t=3s 

DOBBERAHN 2025* = Friedrich Erich Dobberahn: Zeiten-Wende? – oder Men-
schen-Wende? (Nachwort zur Open Access-Stellung, 2026, meines Bu-
ches „Deutsche Theologie im Dienste der Kriegspropaganda – Umdeu-
tung von Bibel, Gesangbuch und Liturgie 1914-1918, Bd. I-II“). Südheide, 
21.12.2025. Online: https://www.vr-elibrary.de/doi/book/10.13109/97836 
66565243 ǀ 21.01.2026. [In der dargebotenen Fassung ein Originalbeitrag 
für den vorliegenden Sammelband.] 

DREGGER 2025* = Christa Dregger: Zeitenwende in der evangelischen Kirche 
Deutschland – Denkschrift versus Friedensruf. Interview mit dem Pfar-
rer und Gefängnisseelsorger Thomas-Dietrich Lehmann. In: Portal Zeit-
punkt (Schweiz), 13. Nov. 2025. https://www.zeitpunkt.ch/zeitenwende- 
der-evangelischen-kirche-deutschland-denkschrift-versus-friedensruf 

DUCHROW 2025* = Ulrich Duchrow: Kirche wird staatstreu und kriegstüch-
tig. Die EKD verlässt die evangelische Friedenstradition“. In: Zeitschrift: 
Sozialismus.de – Monatlich Hintergründe, Analysen und Kommentare. 
Heft 12/2025, S. 12-16. 

EAK 2025* = Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Kriegsdienstverweige-
rung und Frieden (EAK): Stellungnahme zur Denkschrift der EKD „Welt 
in Unordnung – Gerechter Frieden im Blick. Evangelische Friedensethik 
angesichts neuer Herausforderungen“. [November] 2025. https://www. 
evangelische-friedensarbeit.de/system/files?file=media/document/2025/ 
stellungnahme-eak-zur-friedensdenkschrift-finalpdf-1941.pdf 

EKD 2025a = Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische Frie-
densethik angesichts neuer Herausforderungen. Eine Denkschrift des 
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland. Herausgegeben von der 
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD). Leipzig, 2., korrigierte Auf-
lage 2025. [149 Seiten]. – Freie Online-Ausgabe: https://www.ekd.de/ekd 
_de/ds_doc/denkschrift-welt-in-unordnung-EVA-2025.pdf  

EKD 2025b = EKD-Portal „Die Friedensdenkschrift der EKD 2025 – Gerech-
ten Frieden schaffen in unruhigen Zeiten“. https://www.ekd.de/frie 
densdenkschrift-2025-91393.htm [Text & Beiträge zur Denkschrift]. 

ENGELKE 2025* = Matthias Engelke: EKD – Auf dem Weg zur Militärkirche? 
Stellungnahme zur EKD-Denkschrift ‚Welt in Unordnung – Gerechter Friede 
im Blick. Evangelische Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen‘. 
Textstand: 29.12.2025. [Vom Verfasser eingesandt an den Herausgeber.] 



282 
 

FLEISCHMANN 2025a* = Christoph Fleischmann: Gewaltverzicht mit Aus-
nahmen. Die Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land ist selbst innerhalb der Kirche schwer umstritten. In: nd.Der Tag, 
Nr. 24 / 25.11.2025. https://www.nd-aktuell.de/artikel/1195691.friedens 
denkschrift-evangelische-kirche-gewaltverzicht-mit-ausnahmen.html 

FLEISCHMANN 2025b* = Christoph Fleischmann: Kirchen wollen kriegstüch-
tig werden. Ein internes Dokument zeigt, wie die Kirchen sich auf den 
Krieg vorbereiten. Eine offene Diskussion gibt es darüber nicht. In: Pub-
lik-Forum Heft 23/2025 vom 05.12.2025. 

FLIEGE 2025 = Jürgen Fliege: Siechen lernen? Von Rheinmetall lernen, das 
weiß nun fast jeder Deutsche, heißt: Siegen – oder Siechen? – lernen. Je 
nachdem! In: Overton-Magazin, 17.12.2025. https://overton-magazin.de/ 
kommentar/gesellschaft-kommentar/siechen-lernen/ 

FRIEDENSWERKSTATT 2026* = „Wider die Kriegstüchtigkeit – Schritte zu Frie-
densfähigkeit“. Signal aus der 3. Friedenswerkstatt Bonn an die Evange-
lische Kirche im Rheinland. Redaktion: Wilfried Drews, Ulrich Frey, 
Helmut Müller, Reinhard Schmeer. Bonn, 10.01.2026. [Dokumentiert im 
vorliegenden Sammlung nach der Mailing-Fassung; zur Tagung: https:// 
www.evforum-bonn.de/veranstaltung/friedenswerkstatt-2026/] 

FR-LESERBRIEFE 2025* = ‚Jesus hat auf die Kraft der Gewaltlosigkeit gesetzt‘ 
– Leserbriefe von Gerhard Kern und Gregor Böckermann (zu ‚Kirche 
darf nicht unpolitisch sein‘, FR-Politik vom 17.12.2025). In: Frankfurter 
Rundschau, 17.12.2025. 

GILDEMEISTER 2025 = Jan Gildemeister zur EKD-Friedensdenkschrift ǀ Vi-
deo-Vortrag, 26.11.2025. https://padlet.com/gewaltfreihandeln/ekd-frie 
densdenkschrift-2025-6ozm92du1lzv9ar3/wish/E1P8aX7k8EVeWwA9  

ICAN 2025* = Erklärung von ICAN Deutschland zur EKD-Friedensdenk-
schrift 2025: Ethische Lücken, sicherheitspolitische Mängel. 01.12.2025. 
https://www.icanw.de/wp-content/uploads/2025/12/ICAN-Statement-z 
ur-EKD-Friedensdenkschrift-2025.pdf 

INITIATIVE CHRISTLICHE FRIEDENSRUF 2025* = Gerät der Friede aus dem 
Blick? Erwiderung der ‚Initiative Christlicher Friedensruf‘ auf die EKD-
Friedensdenkschrift 2025. Pressesendung, 10.11.2025. https://friedens 
bildung.ekir.de/wp-content/uploads/2025/11/Stellungnahme_Initiative 
_Christlicher_Friedensruf_Hannover.pdf 

KERN 2025* = Gerhard Kern: Mit Gewalt gegen Gewalt. (Leserbrief zu: ‚Die 
Angst darf nicht gewinnen‘, FR-Politik vom 10. November). In: Frank-
furter Rundschau, 12.10.2025. 

KERN 2026* = Bruno Kern: „… den Krieg gründlich verlernen“. Marburg: 
Büchner-Verlag 2026. ǀ Textzitat → S. 95 

KLÖCKNER 2025* = Marcus Klöckner: Positionspapier der Evangelischen Kir-
che – Grünes Licht für Kriegstüchtigkeit. In: Nachdenkseiten, 14.11.2025. 
https://www.nachdenkseiten.de/?p=142050 



283 
 

KOCH 2025* = Karl-W. Koch: Evangelische Kirche für Atomwaffen. Stellung-
nahme zur EKD-Denkschrift „Welt in Unordnung – Gerechter Friede im 
Blick …“. In: Internetportal ‚Unabhängige Grüne Linke‘, 15.12.2025. 
https://u-g-l.de/evangelische-kirche-fuer-atomwaffen/ 

KÖRTING 2025 = Katharina Körting (Interview): „Sie biedern sich Pistorius 
an“. Im Gespräch. Die Evangelische Kirche verabschiedet sich vom Pa-
zifismus. Der Politikwissenschaftler Hajo Funke warnt vor einer Anpas-
sung an den Mainstream und „primitive Feindbildkonstruktionen“. In: 
der Freitag. Die Wochenzeitung, Nr. 47 vom 20.11.2025, S. 4. 

LUIK 2025 = Arno Luik: Merkwürdige Zeiten. Seine Kinder muss man ver-
lieren … können, sagt der ranghöchste französische General. Und stellt 
so vor Weihnachten klar, was „kriegsfähig werden“ heißen kann [Kom-
mentar]. In: Hamburger Abendblatt, 03.12.2025. [Vgl. dazu die Leser-
briefe von Hannes Classen, Ulrich Poser und Hans Losse: https://www. 
abendblatt.de/hamburg/article410629141/meinungen-der-abendblatt-le 
ser-6-dezember-2025.html]. 

MATHERN 2025* = Ursula Mathern (Merxheim): Kritik an der EKD-Denk-
schrift. (Nov. 2025). Dokumentiert im OekIF-Portal. https://friedensthe 
ologie-institut.jimdofree.com/praxisfelder/kritik-an-ekd-denksch rift/ 

MDR KULTUR 2025 = EKD-Synode in Dresden Landesbischof Friedrich Kramer 
zu EKD-Friedensdenkschrift. Der EKD-Friedensbeauftragte, der mitteldeut-
sche Landesbischof Friedrich Kramer, zur neuen Friedensdenkschrift der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland (EKD). In: MDR Kultur – Das Radio. Mo 
10.11.2025. 10:22 Uhr. 09:10 min. Mit Link des Audios: https://www. 
mdr.de/kultur/videos-und-audios/audio-rad io/audio-3082342.html 

MIKA 2025* = Friedensdenkschrift der EKD. Sicherheit als Grundlage. Der Rat 
der Evangelischen Kirche in Deutschland positioniert sich friedens-
ethisch neu – und biedert sich dem Staat damit zu sehr an. Eine Analyse 
von Bascha Mika. In. Frankfurter Rundschau, Nr. 263 vom 12.11.2025. 
Online-Version: https://www.fr.de/politik/grundlage-friedensschrift-de 
r-evangelischen-kirche-sicherheit-als-94032916.html [s.a. Abbildung der 
Printfassung hier: https://friedenstheologie-institut.jimdofree.com/prax 
isfelder/kritik-an-ekd-denkschrift/]. Textzitat → S. 20 

OHNE RÜSTUNG LEBEN 2025 = Nachrichten. Scharfe Kritik an neuer EKD-Frie-
densdenkschrift: „Dem Mythos der erlösenden Gewalt verfallen“. In: Portal. 
Ohne Rüstung leben ǀ Frieden politisch entwickeln, 10.11.2025. https:// 
ohne-ruestung-leben.de/nachrichten/article/neue-ekd-friedensdenkschr 
ift-2025-kritik-gerechter-friede-atomwaffen-pazifismus-7 44.html  

ÖKUMENISCHE VERNETZUNGSINITIATIVE CASA COMUN 2026* = Wortmel-
dung aus der Ökumenischen Vernetzungsinitiative Casa Comun zur Dis-
kussion um die sogenannte Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche 
in Deutschland, 22. Januar 2026. https://casa-comun-2022.de/  



284 
 

ÖKUMENISCHER HIROSHIMA-CALL 2023* = „Nein zur ‚Bombe Satans‘* [Meta-
pher] – ohne irgendein Ja.“ Über die Irrlehre der befristeten Atomwaf-
fenduldung – ein Ermutigungsruf an alle Freundinnen und Freunde 
Jesu. Zum Hiroshima-Tag – 6. August 2023. Internet-Portal: https://www. 
hiroshimacall.wordpress.com/ ǀ Textzitat → S. 86-87 

OTTENBREIT 2025* = Albert Ottenbreit: Sind die wahnsinnig? … die Kirchen 
wollen kriegstüchtig werden. Nicht mit mir! Persönliche Anmerkungen 
zur Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland / 
EKD „Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische 
Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen“ sowie zum geplan-
ten „Ökumenischen Rahmenkonzept Seelsorge und Akutintervention 
im Spannungs-, Bündnis- und Verteidigungsfall“. Saarbrücken, zum 
18.12.2025. [Vom Verfasser eingesandt an den Herausgeber des vorlie-
genden Dokumentationsbandes.] 

PLISCH 2025* = Uwe-Karsten Plisch: Kriegsdienst ist Nächstenliebe. Die EKD 
verabschiedet sich aus dem friedensethischen Diskurs. In: ansätze. ESG-
Nachrichten Nr. 3-5/2025, S. 18-20. [https://www.ikvu.de/kontexte/texte-
personen/kommentar2025-02-plisch] [https://martin-niemoeller-stiftun 
g.de/wp-content/uploads/2025/11/Uwe_Rezension-EKD-Friedensdenks 
chrift.pdf]. 

REKITTKE 2025* = Volker Rekittke: Abschied vom christlichen Pazifismus. 
Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hat eine Denkschrift ver-
öffentlicht: „Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangeli-
sche Friedensethik angesichts neuer Herausforderungen“. Viele Aussa-
gen darin passen auffallend gut zum Aufrüstungs- und Militarisierungs-
kurs der Bundesregierung. In: Nachdenkseiten, 13.11.2025. https:// 
www.nachdenkseiten.de/?p=142031 ǀ Textzitat → S. 152 

RONNEFELDT 2025* = Clemens Ronnefeldt: Leserbrief an Publik-Forum (zu 
‚Lutherisches Regiment‘ von Christoph Fleischmann‘, PuFo 21.11.2025). 
Textstand 12.12.2025. [Vom Verfasser eingesandt an den Herausgeber 
der vorliegenden Sammlung.] 

SCHÄFER 2025* = Heinrich Schäfer: Kirche über Gut und Böse“. Zur Vorstel-
lung der Friedensdenkschrift der EKD am 13.11.2025 in der Evangeli-
schen Akademie, Berlin. (Textstand 16.11.2025). Dokumentiert im Oe-
kIF-Portal. https://friedenstheologie-institut.jimdofree.com/praxisfelder 
/kritik-an-ekd-denkschrift/ 

SCHNIEDERJANN 2025 = Nils Schniederjann: Nicht besser als die EKD. Die 
Kriegsrhetorik der deutschen Katholiken. „Notwendige Rüstungsan-
strengungen“. Da mag Papst Leo noch so laut „Nie wieder Krieg“ rufen. 
Die deutschen Bischöfe klingen aktuell eher wie Boris Pistorius. In: der 
Freitag [Online-Ausgabe], 14.12.2025. https://www.freitag.de/autoren/d 
er-freitag/nicht-besser-als-die-ekd-die-kriegsrhetorik-der-deutschen-kat 
holiken 



285 
 

SEGBERS 2025* = Franz Segbers: Kanonen oder Butter? Die Aufrüstung 
Deutschlands droht vor allem die ärmeren Menschen zu belasten. Auch 
die EKD-Friedensdenkschrift bleibt hier zu vage, in: zeitzeichen – Evan-
gelische Kommentare zu Religion und Gesellschaft, 24. November 2025. 
https://zeit zeichen.net/node/12160 

SEIDEL 2025* = Stefan Seidel: Zeitenwende statt Entfeindung. Die Friedens-
denkschrift der EKD vollzieht einen bemerkenswerten Kurswechsel 
weg von der Friedenslogik. In: zeitzeichen. Evangelische Kommentare 
zu Religion und Gesellschaft, 01.12.2025. https://zeitzeichen.net/node 
/12202 

SOKI 2025* = Solidarische Kirche im Rheinland: Friedensfähig statt kriegs-
tüchtig! Stellungnahme zur EKD-„Friedensdenkschrift“. ǀ Köln, 3. De-
zember 2025. https://solidarischekirche.de/wp-content/uploads/2026/01/ 
Stellungnahme-SoKi-zur-Friedensdenkschrift-der-EKD-2025.pdf 

SPIEGEL 2026* = Egon Spiegel: Verbrenner und Stromer – „Congrega in 
unum“ (führe zusammen). Januar 2026. [Originalbeitrag für den vorlie-
genden Sammelband]. 

STÜTZ/ZDF 2025 = Kira Stütz: Friedensdenkschrift der EKD. ǀ Evangelische 
Kirche. Abschied vom Pazifismus. Die Evangelische Kirche in Deutsch-
land positioniert sich neu in der Frage nach Krieg und Frieden. Der In-
halt der Friedensdenkschrift ist umstritten. … Im Rahmen der EKD-Sy-
node veröffentlicht die Kirche ihre Friedensdenkschrift und bricht damit 
mit der Tradition der Friedensbewegung. In: ZDF heute, 10.11.2025 | 
14:32. https://www.zdfheute.de/politik/deutschland/evangelische-kirch 
e-friedensdenkschrift-kritik-ekd-100.html 

TONTSCH 2025 = Gerechter Frieden erfordert Urteilskraft, Demokratie und 
Glauben. Martin Tontsch von der Arbeitsstelle kokon für konstruktive 
Konfliktbearbeitung in der ELKB ordnet die neue EKD-Denkschrift zur 
Friedensethik ein. In: Sonntagsblatt, 12.11.2025. https://www.sonntags 
blatt.de/artikel/kirche/martin-tontsch-zur-neuen-ekd-denkschrift-gerec 
hter-frieden-erfordert-urteilskraft  

TROWITZSCH 2026* = Michael Trowitzsch: Wir Zweitschlag-Christen. Die 
„atomare Abschreckung“ und die Naivität der neuen Friedensdenk-
schrift der EKD. In: zeitzeichen. Evangelische Kommentare zu Religion 
und Gesellschaft, Nr. 1 (Januar) 2026, S. 48. [https://zeitzeichen.net/node/ 
12231]. ǀ Textzitat → S. 120-121 

VERSÖHNUNGSBUND-GRUPPE MAGDEBURG 2025* = Barbara Bürger & Dr. 
Eberhard Bürger, Versöhnungsbund-Gruppe Magdeburg: Brief an den 
Friedensbeauftragten der EKD zur Denkschrift „Welt in Unordnung“. 
Magdeburg, 18.11.2025. – https://friedenstheologie-institut.jimdofree. 
com/praxisfelder/kritik-an-ekd-denkschrift/ 



286 
 

WEBER 2025 = Daphne Weber: Unbefriedigend, aber tröstlich. Bellizismus? 
Die „Friedensdenkschrift“ der Evangelischen Kirche steht hart in der 
Kritik. Eine Verteidigungsrede. In: der Freitag. Die Wochenzeitung, Nr. 47 
vom 20.11.2025, S. 17. 

WEINGARDT 2026* = Markus Weingardt: Anmerkungen zur EKD-Friedens-
denkschrift 2025. (Tübingen, Januar 2026). Dokumentiert im OekIF-Por-
tal. https://friedenstheologie-institut.jimdofree.com/praxisfelder/kritik-
an-ekd-denkschrift/ 

WEINHOLD 2025 = Oliver Weinhold: Evangelische Kirche überrascht mit 
Kurswechsel. ǀ Atomwaffen sind „politisch notwendig“. Die evangeli-
sche Kirche passt ihre Friedensdenkschrift an. Atomwaffen gelten nun 
als unverzichtbar für Sicherheit. In: Berliner Zeitung – online, 10.11.2025. 
https://www.berliner-zeitung.de/news/evangelische-kirche-ueberrasch 
t-mit-kurswechsel-atomwaffen-sind-politisch-notwendig-li.10004930 

WERKNER 2025* = Ines-Jacqueline Werkner: Eine Chance vertan. Warum die 
neue Friedensdenkschrift der EKD enttäuscht. In: zeitzeichen. Evangeli-
sche Kommentare zu Religion und Gesellschaft, 26.11.2025. https://zeit 
zeichen.net/node/12162 [kritische Tendenz]. ǀ Textzitat → S. 134 

WESERKURIER 2025* = Leserbriefe von Bernd Fischer, Marion Tretschok und 
Uwe Heil [Bezug zu ‚Benjamin Lassiwe: Nicht weniger als eine Zeiten-
wende‘, Weser-Kurier vom 13. Nov. 2025]. In: Weser-Kurier 18.11.2025; 
20.11.2025; 28.11.2025.  

ZIEGLER 2025* = Theodor Ziegler: EKD-Friedensdenkschrift 2025 ‚Welt in 
Unordnung – Gerechter Friede im Blick‘. Ein Kommentar aus christlich-
pazifistischer Sicht. (November 2025). – Frühe Fassung in: Portal ‚DFG-
VK Landesverband Baden-Württemberg‘, 18.11.2025. https://bawue.dfg- 
vk.de/ekd-friedensdenkschrift-2025-welt-in-unordnung-gerechter-fried 
e-im-blick/ 

 
_____ 

 
 

Text-Sammlungen zur Debatte um die neue EKD-Denkschrift 
 

PORTAL: Ökumenisches Institut für Friedenstheologie (OekIF) ǀ 
Zusammengestellt von Rainer Schmid. 
https://friedenstheologie-institut.jimdofree.com/praxisfelder/kritik-an-ekd- 
denkschrift/ 
 

PADLET ‚gewaltfrei handeln‘ ǀ Zusammengestellt von Joachim Mangold. 
https://padlet.com/gewaltfreihandeln/ekd-friedensdenkschrift-2025-6ozm9 
2du1lzv9ar3 
 



287 
 

Portal ǀ Reihe 

Kirche und Weltkrieg 
 

https://kircheundweltkrieg.wordpress.com 

 
Am 1. September 1939 überfiel die deutsche Wehrmacht Polen; 1941 setzte 
sie den NS-Vernichtungsfeldzug gen „Osten“ in der Sowjetunion mit über 
20 Millionen Morden an Zivilisten (darunter drei Millionen Juden, sowie 
Sinti und Roma) und Kriegsgefangenen fort. Die beiden großen Kirchen im 
Deutschen Reich predigten den Gläubigen, sie müssten sich an diesem Krieg 
(gegen den ‚Bolschewismus‘, für ‚Rasse‘ und ‚Lebensraum‘) beteiligen. Der 
Gehorsam gegenüber der staatlichen Obrigkeit sei von Gott verordnet. 

Die entsprechenden Hirtenworte sind den meisten Christinnen und 
Christen heute ganz unbekannt. Sie wurden in vielen Fällen nach 1945 ge-
schwärzt und in Quelleneditionen unterschlagen. Wo Kritiker an militaris-
tische Predigten und Kirchenschriften zur Unterstützung des bislang größ-
ten Völkermordens erinnern, entflammen bis heute heftige Kontroversen.  

Unser digitales Editionsprojekt zur kirchlichen Assistenz in zwei Welt-
kriegen, ins Werk gesetzt von christlichen Pazifisten/innen, dient der Auf-
klärung. Jede/r soll sich ein eigenes Bild verschaffen können. Die Original-
quellen und wissenschaftlichen Beiträge sind für Forschende und alle Inte-
ressierten in Form von digitalen Publikationen abrufbar (https://kircheund 
weltkrieg.wordpress.com). Daneben bieten wir auch gedruckte (illustrierte) 
ISBN-Buchausgaben an, die im Handel erhältlich sind: 

 
 

Band 1 
KATHOLISCHE DISKURSE ÜBER KRIEG UND FRIEDEN VOR 1914 

Herausgegeben von Peter Bürger 
ISBN 978-3-7526-7268-8 (340 Seiten) 

 
Band 2 

Ulrich Hentschel / Peter Bürger (Hg.): 
PROTESTANTISMUS UND ERSTER WELTKRIEG 

ISBN 978-3-7526-0414-6 (440 Seiten) 
 

Band 3 
FRIEDEN IM NIEMANDSLAND 

Die Minderheit der christlichen Botschafter im Ersten Weltkrieg 
ISBN 978-3-7534-0205-5 (560 Seiten) 



288 
 

Band 4 
KATHOLIZISMUS UND ERSTER WELTKRIEG 

ISBN 978-3-7534-2805-5 (580 Seiten; hg. von P. Bürger) 
 

Band 5 
Franziskus Maria Stratmann OP: 

WELTKIRCHE UND WELTFRIEDEN ǀ 1924 
ISBN 978-3-7534-3993-8 

(376 Seiten, neu ediert von Thomas Nauerth) 
 

Band 6 
Adolf von Harnack: 

SCHRIFTEN ÜBER KRIEG UND CHRISTENTUM ǀ 1905-1922 
ISBN: 978-3-7534-1759-2 (500 Seiten) 

 
Band 7 

Dietrich Kuessner: 
DIE DEUTSCHE EVANGELISCHE KIRCHE 

UND DER RUSSLANDFELDZUG 
ISBN 978-3-7526-7109-4 
(Neuedition; 252 Seiten) 

 
Band 8 

Heinrich Missalla: 
DIE KIRCHLICHE KRIEGSHILFE IM ZWEITEN WELTKRIEG 
Eine Organisation des Deutschen Caritas-Verbandes 

ISBN 978-3-7534-9221-6 (324 Seiten; Erstausgabe 1978, neu ediert) 
 

Band 9 
KRIEGSWORTE VON 

FELDBISCHOF FRANZISKUS JUSTUS RARKOWSKI 
Edition sämtlicher Hirtenschreiben und 

anderer Schriften 1917-1944 
ISBN 978-3-7543-2454-7 (Umfang 624 Seiten), 
oder mit Hardcover: ISBN 978-3-7543-2143-0 

 
Band 10 

Dietrich Kuessner: 
DER CHRISTLICHE STAATSMANN 

Ein Beitrag zum Hitlerbild in der Deutschen 
Evangelischen Kirche und zur Kirchlichen Mitte 

ISBN 978-3-7543-2629-9 (264 Seiten) 



289 
 

Band 11 
Werner Neuhaus / Marco A. Sorace (Hg.): 

AUGUST PIEPER UND DAS DRITTE REICH 
Ein katholischer Annäherungsweg 

hin zum Nationalsozialismus 
ISBN: 978-3-7543-4708-9 (292 Seiten; Paperback) 

 
Band 12 

Wolfgang Stüken: 
HIRTEN UNTER HITLER 

Die Rolle der Paderborner Erzbischöfe 
Caspar Klein und Lorenz Jaeger in der NS-Zeit 

ISBN: 978-3-7557-6020-7 (424 Seiten; 
Neuedition nach der Erstausgabe 1999) 

 
Band 13 

DAS BISTUM MÜNSTER 
UND CLEMENS AUGUST VON GALEN 

IM ERSTEN WELTKRIEG 
Forschungen – Quellen. Herausgegeben 
von Peter Bürger und Ron Hellfritzsch 

ISBN: 978-3-7562-2428-9 (608 Seiten; Paperback) 
 

Band 14 
RUNDBRIEFE UND PREDIGTSKIZZEN FÜR DIE  

DEUTSCHE KATHOLISCHE WEHRMACHTSEELSORGE. 
Herausgegeben von Heinrich Missalla 
(Neuedition mit abweichendem Titel) 

ISBN: 978-3-7562-3596-4 (204 Seiten; Paperback) 
 

Band 15 
Friedrich Erich Dobberahn: 

KONTROVERSE UM EIN ANTI-KRIEGS-BUCH 
Die Sprachverbrechen der Theologie 1914-1918 

und die klerikale Sackgasse einer Rezension 
ISBN: 978-3-7578-8929-6 (124 Seiten; Paperback) 

 



290 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

IM SOLD DER SCHLÄCHTER 
Texte zur Militärseelsorge im Hitlerkrieg. 

Herausgegeben von Rainer Schmid, Thomas Nauerth, 

Matthias-W. Engelke, Peter Bürger. 
Norderstedt: BoD 2019 – ISBN: 978-3-7481-0172-7 

(Paperback; 440 Seiten; 14,99 Euro) 

 



291 
 

edition pace 
 

Begründet von Peter Bürger & Thomas Nauerth 
 
 
 

John Dear: 
EIN MENSCH DES FRIEDENS UND DER GEWALTFREIHEIT WERDEN. 

Ausgewählte Aufsätze und Reden. 
Norderstedt: BoD 2018 – ISBN: 978-3-7460-8898-3 

(Paperback; 168 Seiten; 6,99 Euro) 
 

Heinrich Missalla: 
„GOTT MIT UNS“. 

Die deutsche katholische Kriegspredigt 1914-1918. 
Norderstedt: BoD 2018 – ISBN: 978-3-7528-1568-9 

(Paperback; 132 Seiten; 5,60 Euro) 
 

Christian Weisner / Friedhelm Meyer / Peter Bürger (Hg.) 
„GEDENKT DER HEILIGSPRECHUNG VON OSCAR ROMERO. 

DURCH DIE ARMEN DIESER ERDE“ 
Dokumentation des Ökumenischen Aufrufes zum 1. Mai 2011. 

Norderstedt: BoD 2018 – ISBN: 978-3-7460-7979-0 
(Paperback; 268 Seiten; 9,99 Euro) 

 
Reinhard J. Voß: 

DIE KATHOLISCHE KIRCHE IN DER DR KONGO 
IM KONTEXT VON GESELLSCHAFT UND ÖKUMENE. 
Norderstedt: BoD 2019 – ISBN: 978-3-7481-4482-3 

(Paperback; 372 Seiten; 12,99 Euro) 
 

Matthias-W. Engelke: 
ZELT DER FRIEDENSMACHER 

Die christliche Gemeinde in Friedenstheologie und Friedensethik. 
Norderstedt: BoD 2019 – ISBN: 978-3-7494-3645-3 

(Paperback; 464 Seiten; 15,90 Euro) 
 

IM SOLD DER SCHLÄCHTER 
Texte zur Militärseelsorge im Hitlerkrieg. 

Hg. von R. Schmid, Th. Nauerth, M.-W. Engelke, P. Bürger. 
Norderstedt: BoD 2019 – ISBN: 978-3-7481-0172-7 

(Paperback; 440 Seiten; 14,99 Euro) 



292 
 

John Dear: 
GEWALTFREI LEBEN 

Aus dem Englischen von Ingrid von Heiseler, 
herausgegeben von Thomas Nauerth. 

Norderstedt: BoD 2019 – ISBN: 978-3-7494-5179-1 
(Paperback; 192 Seiten; 8,90 Euro) 

 
DIE SEELEN RÜSTEN. 

ZUR KRITIK DER STAATSKIRCHLICHEN MILITÄRSEELSORGE. 
Hg. von R. Schmid, Th. Nauerth, M.-W. Engelke, P. Bürger. 

Norderstedt: BoD 2019 – ISBN: 978-3-7494-6804-1 
(Paperback; 456 Seiten; 15,99 Euro) 

 
Peter Bürger: 

OSCAR ROMERO, DIE SYNODALE KIRCHE 
UND ABGRÜNDE DES KLERIKALISMUS. 

Zum 40. Todestag des Lebenszeugen aus El Salvador. 
Norderstedt: BoD 2020 – ISBN: 978-3-7504-9377-3 

(Paperback; 112 Seiten; 8,90 Euro) 

 
Ullrich Hahn: 

VOM LASSEN DER GEWALT. 
Thesen, Texte, Theorien zu Gewaltfreiem Handeln heute. 

Hg. von Annette Nauerth & Thomas Nauerth. 
Norderstedt: BoD 2020 – ISBN: 978-3-7519-4442-7 

(Paperback; 344 Seiten; 14,80 Euro) 

 
Wilhelm Wille: 

SIE SAGEN FRIEDE, FRIEDE …  
Zwanzig Jahre Forum Friedensethik 

in der Evangelischen Landeskirche in Baden (FFE). 
Norderstedt: BoD 2020 – ISBN: 978-3-7526-2956-9 

(Paperback; 492 Seiten; 15,90 Euro) 

 
Thomas Nauerth / 

Ökumenisches Institut für Friedenstheologie (Hg.): 
WAS IST FRIEDENSTHEOLOGIE ?  EIN LESEBUCH. 

Norderstedt: BoD 2020 – ISBN: 978-3-7526-4444-9 
(Paperback; 256 Seiten; 9,90 Euro) 



293 
 

George Pattery S.J.: 
GANDHI ALS GLAUBENDER. 

Eine indisch-christliche Sichtweise. 
Aus dem Englischen von Ingrid von Heiseler. 

Herausgegeben von Klaus Hagedorn & Thomas Nauerth. 
Norderstedt: BoD 2021 – ISBN: 978-3-7557-0056-2 

(Paperback; 240 Seiten; 9,90 Euro) 

 
Ulrich Frey: 

AUF DEM WEG DER GERECHTIGKEIT UND DES FRIEDENS. 
Texte aus drei Jahrzehnten. Herausgegeben von Gottfried Orth. 

Norderstedt: BoD 2022 – ISBN: 978-3-7543-8569-2 
(Paperback; 452 Seiten; 14,90 Euro) 

 
Thomas Nauerth / Annette M. Stroß (Hg.): 

IN DEN SPIEGEL SCHAUEN. 
Friedenswissenschaftliche Perspektiven für das 21. Jahrhundert. 

Ein Lesebuch mit Texten von Egon Spiegel. 
Norderstedt: BoD 2022 – ISBN: 978-3-7562-2081-6 

(Paperback; 160 Seiten; 9,90 Euro) 

 
Jochen Vollmer: 

„FRIEDENSKIRCHE WERDEN – ANKOMMEN 
IM POSTKONSTANTINISCHEN ZEITALTER“. 

Friedenstheologische Beiträge zur Entgiftung von Kirche und Glauben. 
In Zusammenarbeit mit dem OekIF, hg. von Matthias-W. Engelke. 

Norderstedt: BoD 2023 – ISBN: 978-3-7583-0420-0 
(Paperback; 180 Seiten; 10,99 Euro) 

 
Gottfried Orth (Hg.): 

… DASS GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN SICH KÜSSEN. 
Helmut Gollwitzer (1908-1993). 

Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7583-7214-8 
(Paperback; 188 Seiten; 12,90 Euro) 

 
Gottfried Orth: 

ICH MÖCHTE ETWAS FÜR DEN FRIEDEN TUN … 
Ernst Lange oder: Das Paradies könnte heute sein. 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7597-3070-1 

(Paperback; 192 Seiten; 12,90 Euro) 



294 
 

Alfred Hermann Fried: 
GESCHICHTE DER FRIEDENSBEWEGUNG. 

Eine Darstellung zum Pazifismus bis 1912. 
(= Regal: Geschichte der Friedensbewegung 1). 

Norderstedt: BoD 2024 – ISBN 978-3-7597-0334-7 
(Paperback; 256 Seiten; 10,90 Euro) 

 
Ludwig Quidde: 

ÜBER MILITARISMUS UND PAZIFISMUS. 
Vier friedensbewegte Texte aus den Jahren 1893-1926. 

(= Regal: Geschichte der Friedensbewegung 2). 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN 978-3-7597-0320-0 

(Paperback; 184 Seiten; 8,90 Euro) 
 

Richard Barkeley: 
DIE DEUTSCHE FRIEDENSBEWEGUNG 1870-1933. 

Unveränderter Text der Darstellung von 1947 – Bibliographie. 
(= Regal: Geschichte der Friedensbewegung 3). 

Norderstedt: BoD 2024 – ISBN 978-3-7597-0405-4 
(Paperback; 156 Seiten; 8,90 Euro) 

 
Eberhard Bürger: 

FRIEDENSBEWEGUNGEN IN DER ÖKUMENE UM DIE ZEIT DES ERSTEN 
WELTKRIEGS – EIN ÜBERBLICK. (= Regal: Geschichte der Friedens- 
bewegung 4). Norderstedt: BoD 2024 – ISBN 978-3-7597-0660-7 

(Paperback; 148 Seiten; 8,60 Euro) 
 

Dieter Riesenberger: 
DIE KATHOLISCHE FRIEDENSBEWEGUNG IN DER WEIMARER REPUBLIK. 

Neuedition der Auflage von 1976. – Mit einem Vorwort von Walter Dirks 
und einem Nachruf für Dieter Riesenberger von Helmut Donat. 

(= Regal: Geschichte der Friedensbewegung 5). 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN 978-3-7597-0649-2 

(Paperback; 368 Seiten; 14,90 Euro) 
 

David Low Dodge: 
KRIEG IST MIT DER RELIGION JESU CHRISTI UNVEREINBAR. 

Eine pazifistische Pionierschrift aus dem Jahr 1812, mit einer Einführung 
von Edwin D. Mead – aus dem Englischen von Ingrid von Heiseler.  

(= Regal: Geschichte der Friedensbewegung 6). 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7597-3038-1 

(Paperback; 168 Seiten; 8,90 Euro) 



295 
 

Erasmus von Rotterdam: 
ALLE MÜSSEN DEN KRIEG VERLÄSTERN. 

„Die Klage des Friedens“ 1517, übersetzt von Rudolf Liechtenhan – 
mit einem Vorwort von Eugen Drewermann. 

Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7583-8178-2 
(Paperback; 128 Seiten; 7,90 Euro) 

 
Ernst Toller: NIE WIEDER FRIEDE. 

Eine bittere Komödie über Militarismus und 
Antipazifismus aus dem Jahr 1936. 

Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7583-8246-8 
(Paperback; 140 Seiten; 7,80 Euro) 

 
Johann von Bloch: 

DIE WAHRSCHEINLICHEN POLITISCHEN UND WIRTSCHAFTLICHEN 
FOLGEN EINES KRIEGES ZWISCHEN GROßMÄCHTEN. 

Neuedition der Übersetzung von 1901 mit Begleittexten von 
B. Friedberg, Manfred Sapper und Jürgen Scheffran (= edition pace ǀ 

Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 1). 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7597-2313-0 

(Paperback; 176 Seiten; 9,90 Euro) 
 

Rudolf Goldscheid: 
MENSCHENÖKONOMIE, WELTKRIEG UND WELTFRIEDEN. 

Ausgewählte Schriften 1912 – 1926. (= edition pace ǀ Regal: 
Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 2). 

Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7597-7885-7 
(Paperback; 268 Seiten; 11,90 Euro) 

 
Moritz Adler: 

WENN DU DEN FRIEDEN WILLST, BEREITE FRIEDEN VOR. 
Texte wider den Krieg 1868 – 1899. (= edition pace ǀ Regal: 

Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 3). 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7597-9450-5 

(Paperback; 272 Seiten; 11,99 Euro) 
 

Eduard Loewenthal: 
DER KRIEG IST ABZUSCHAFFEN. 

Friedensbewegte Schriften für das Europa 
der Völker und einen Weltstaatenbund, 1870 – 1912. (= edition pace ǀ 

Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 4). 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7583-5069-6 

(Paperback; 252 Seiten; 11,99 Euro) 



296 
 

Eduard Bernstein: 
DER FRIEDE IST DAS KOSTBARSTE GUT. 

Schriften zum Ersten Weltkrieg. 
Mit einem Essay von Helmut Donat. 

Herausgegeben von Peter Bürger. (= edition pace ǀ 
Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 5). 

Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7693-1268-3 
(Paperback; 352 Seiten; 14,99 Euro) 

 
Adolf von Harnack: 

MILITIA CHRISTI. 
Die christliche Religion und der Soldatenstand 

in den ersten drei Jahrhunderten. 
Mit einem einleitenden Essay von Franz Segbers. 

(= edition pace ǀ Regal: Pazifismus der frühen Kirche 1). 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7597-6020-3 

(Paperback; 180 Seiten; 9,99 Euro) 

 
Thomas Gerhards: 

PAZIFISMUS UND KRIEGSDIENSTVERWEIGERUNG IN DER FRÜHEN KIRCHE. 
Eine Quellensammlung. – Mit einer Einleitung von Konrad Lübbert. 

Neuedition der sechsten, überarbeiteten Auflage von 1991. 
(= edition pace ǀ Regal: Pazifismus der frühen Kirche 2). 

Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7693-2108-1 
(Paperback; 108 Seiten; 6,99 Euro) 

 
Egon Spiegel: 

GEWALTVERZICHT. 
Grundlagen einer biblischen Friedenstheologie. 

Neuedition nach der Zweiten Auflage 1989. (= edition pace ǀ Regal: 
Pazifismus der frühen Kirche 3). Norderstedt: BoD 2024 – 

ISBN: 978-3-7693-2404-4 (Paperback; 412 Seiten; 15,99 Euro) 
 

Gerrit Jan Heering: 
DER SÜNDENFALL DES CHRISTENTUMS. 

Eine Untersuchung über Christentum, Staat und Krieg. 
Aus dem Holländischen übersetzt durch Octavia Müller-Hofstede 

de Groot, 1930. (= edition pace ǀ Regal: Pazifismus der frühen Kirche 4). 
Norderstedt: BoD 2024 – ISBN: 978-3-7693-2488-4 

(Paperback; 316 Seiten; 12,99 Euro) 



297 
 

Antony Spiri, Markus Euskirchen, Matthias-W. Engelke, 
Stefan Gehrt, Christoph Münchow, Hanns-Werner Heister, 

Theodor Ziegler, Rainer Schmid (Hg.): 
MILITÄRKONZERTE IN KIRCHEN? 

Wissenschaftliche und theologische Beiträge sowie Erfahrungsberichte. 
Norderstedt: BoD 2024. – ISBN-13: 978-3-7597-7940-3 

(Paperback; 162 Seiten; 10,99 Euro) 

 
Kurt Eisner: 

TEXTE WIDER DIE DEUTSCHE KRIEGSTÜCHTIGKEIT. 
Zusammengestellt von Peter Bürger – mit einem einleitenden 

Essay von Volker Ullrich. (= edition pace ǀ Regal: Pazifisten  
& Antimilitaristen aus jüdischen Familien 6). 

Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-7693-5730-1 
(Paperback; 448 Seiten; 16,99 Euro) 

 
KURT EISNER ALS REVOLUTIONÄR 

UND ANKLÄGER DES DEUTSCHEN MILITARISMUS. 
Ein Lesebuch – eingeleitet durch die Darstellung des Weggefährten 

Felix Fechenbach. Herausgegeben von Peter Bürger, in Kooperation mit 
dem Lebenshaus Schwäbische Alb. (= edition pace ǀ Pazifisten & 

Antimilitaristen aus jüdischen Familien 7). 
Hamburg: BoD 2025. – ISBN 978-3-7693-6836-9 

(Paperback 464 Seiten; 17,99 Euro) 

 
Kurt Eisner: 

REVOLTE FÜR DEN FRIEDEN 
Nachlese, Erinnerung und Kontroversen. 

Zusammengestellt von Peter Bürger – Mit Beiträgen von 
Helmut Donat und Lothar Wieland. (= edition pace ǀ 

Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 8). 
Hamburg: BoD 2025. – ISBN 978-3-8192-2747-9 

(Paperback; 404 Seiten; 16,99 Euro) 

 
Rainer Hoffmann / Hu Qiuhua: 
KEIN KRIEG IST DER BESTE KRIEG ! 

Das chinesische Werk „Die Kunst des Krieges“ (bingfa)  
von Sunzi –  dargeboten im Vergleich mit Anschauungen des 

Preußen Carl von Clausewitz. (= edition pace, Bd. 32).  
Hamburg: BoD 2025. – ISBN 978-3-8482-5962-5 

(Paperback; 104 Seiten; 6,99 Euro) 



298 
 

Erich Mühsam: 
DAS GROßE MORDEN 

Texte gegen Militarismus und Krieg. 
Zusammengestellt von Peter Bürger. Herausgegeben in Kooperation 

mit dem Lebenshaus Schwäbische Alb. (= edition pace ǀ Regal:  
Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 9). 

Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-6558-7 
(Paperback; 516 Seiten; 18,99 Euro) 

 
Erich Mühsam: 

JEDOCH DER MUT IST MEIN GENOSSE 
Texte über Kampf und Revolution. 

Zusammengestellt von Peter Bürger. Herausgegeben in Kooperation 
mit dem Lebenshaus Schwäbische Alb. (= edition pace ǀ Regal:  

Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 10). 
Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-4868-9 

(Paperback; 312 Seiten; 13,99 Euro) 

 
Karl Kraus: 

ZUM EWIGEN GEDÄCHTNIS. TEXTE ZU KRIEG UND FRIEDEN. 
Herausgegeben von Bruno Kern. (= edition pace ǀ Regal: 
Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 11). 

Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-7878-5 
(Paperback 136 Seiten; 7,99 Euro) 

 
DIE VERSÖHNUNG MIT RUSSLAND ALS AUFTRAG. 

Eine Textdokumentation mit drei Beiträgen 
von Ulrich Frey, Werner Krusche und Wolfram Wette. 

Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-4884-9 
(Paperback; 108 Seiten; 6,99 Euro) 

 
Simon Bernfeld (Bearb.): 

SITTLICHKEIT ALS GRUNDFORDERUNG DES JUDENTUMS. 
Nach den Quellen: Gleichheit aller Menschen, Gerechtigkeit, 

Nächstenliebe, Frieden, Universalismus ǀ Auswahlband 
(= edition pace ǀ Regal: Pazifisten & Antimilitaristen 

aus jüdischen Familien 12). Hamburg: BoD 2025. 
ISBN: 978-3-6951-7939-8 

(Paperback; 220 Seiten; 9,99 Euro) 



299 
 

Rosa Luxemburg: 
„NEIN, AUF UNSERE BRÜDER SCHIEßEN WIR NICHT !“ 

 

Der Militarismus als kapitalistische Krankheit. 
Zusammengestellt und eingeleitet von Bruno Kern 

(= edition pace ǀ Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen 
Familien 13). Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-6951-6182-9 

(Paperback; 192 Seiten; 9,99 Euro) 

 
Joris Vercammen: 

AN DEN FRIEDEN GLAUBEN. 
Überlegungen zu Glaube, Gewalt und Frieden. 

Geleit- und Nachwort von Franz Segbers. 
Aus dem Niederländischen übersetzt. (= edition pace). 

Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-6951-4253-8 
(Paperback; 176 Seiten; 9,99 Euro) 

 
Gustav Landauer: 

ABSCHAFFUNG DES KRIEGS DURCH SELBSTBESTIMMUNG. 
Ausgewählte Texte ǀ 1895–1919. 

Bearbeitet von Peter Bürger & Jan Rolletschek 
(= edition pace ǀ Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen 

Familien 14). Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-4282-3 
(Paperback; 376 Seiten; 15,99 Euro) 

 
SEI VON DEN SCHÜLERN AARONS. 

Ein Lesebuch über die Friedensliebe der Rabbiner. 
Herausgegeben von Peter Bürger. (= edition pace ǀ Regal: Pazifisten & 

Antimilitaristen aus jüdischen Familien 15). Hamburg: BoD 2026. 
ISBN: 978-3-8192-2601-4 (Paperback; 312 Seiten; 13,99 Euro) 

 
UMDENKSCHRIFT 

ZUM EVANGELISCHEN DISKURS ÜBER KRIEG UND FRIEDEN 
Kritische Wortmeldungen aus der EKD-Kontroverse. 
Eine Sammlung. – Herausgegeben von Peter Bürger. 

Im Auftrag der Solidarischen Kirche im Rheinland (SoKi) 
und des Ökumenischen Instituts für Friedenspolitik. 

(= edition pace ǀ  2026) 



300 
 

 

 
 
 

Jahrbuch Friedenstheologie ǀ  OekIF 
 
 

TOLERANZ UND TEILHABE 
Jahrbuch Friedenstheologie 2022 

Ökumenisches Institut für Friedenstheologie 
(ISBN: 978-3-7557-8011-3; Paperback; 232 Seiten; 8,99 €) 

 
DIE REICH-GOTTES-BOTSCHAFT IN THEOLOGIE UND POLITIK 

Jahrbuch Friedenstheologie 2023 
Ökumenisches Institut für Friedenstheologie 

(ISBN: 978-3-7460-9316-1; Paperback; 416 Seiten; 17,99 €) 

 
SCHÖPFUNG – GEWALTFREIHEIT – WIDERSTAND 

Jahrbuch Friedenstheologie 2024 
Ökumenisches Institut für Friedenstheologie 

(ISBN: 978-3-7597-6904-6; Paperback; 329 Seiten; 16,99 €) 

 
KRIEGSDIENSTVERWEIGERUNG, KIRCHE UND PAZIFISMUS 

Jahrbuch Friedenstheologie 2025 
Ökumenisches Institut für Friedenstheologie 

(ISBN: 978-3-6951-1095-7; Paperback; 300 Seiten; 13,99 €) 
 


