Sei von den
Schiilern Aarons

Ein Lesebuch {iber die
Friedensliebe der Rabbiner

schalom-bibliothek.org

—
ey




edition pace 42 | Digitale Erstausgabe
Regal: Pazifisten & Antimilitaristen
aus jiidischen Familien 15

Herausgegeben von Peter Biirger

In Kooperation mit dem
Lebenshaus Schwabische Alb
und dem Kuratorium
,Abrahamskrone’



Sei von den
Schiilern Aarons

Ein Lesebuch uiber die
Friedensliebe der Rabbiner

Zusammengestellt von
Peter Biirger

edition pace | 42
Digitale Erstausgabe



Fiir Ismael Mizel

Dieser Digitalversion des Online-Regals
www.schalom-bibliothek.org | www.lebenshaus-alb.de
folgt noch eine ISBN-Buchausgabe

2026
Peter Biirger (Hg.)

SEI VON DEN SCHULERN AARONS
Ein Lesebuch tiber die Friedensliebe der Rabbiner

edition pace (Griindungsreihe) Band 42
Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien | 15

Reihen-Herausgeber, Satz & Gestaltung: Peter Biirger
(https://www.schalom-bibliothek.org)
in Kooperation mit dem Lebenshaus Schwabische Alb
(https://www .lebenshaus-alb.de)

Erscheinungsdatum: 01.01.2026.



Inhalt

Vorwort des Herausgebers

FRIEDENSSEGEN
Vier Kacheln zu Deuteronomium (5. Mose) 28,6

Friedrich Erich & Ellen Dobberahn

SEI VON DEN SCHULERN A ARONS —
LIEBE DEN FRIEDEN UND JAGE DEM FRIEDEN NACH

Eine Spurenlese in Quellen des rabbinischen Judentums

Zusammengestellt von Peter Biirger

1. Die Friedensliebe der Rabbiner — aus dem Blickwinkel
unterschiedlicher Autoren

Goldene Regel: Die Thora in einem Satz

Gottes Name, oder: Die Thora fithrt zum Frieden

Die Friedensstifter als Botschafter des Lebens

Eine Menschheit — Rettung der ganzen Welt
Mitfithlen — Fremden- und Feindesliebe

Die prophetische Friedensvision

® NSO »

Gewaltfreiheit, ziviler Ungehorsam und

Kriegsdienstverweigerung

9. Die Abscheu vor Waffen: Geistliches Schwert und
wahres Heldentum

10. Einhegung des Krieges — Absage an den Rachegedanken

11. Chassidische Friedensweisheit

12. Friedensgebet und Segen

FORDERUNG EINER
WELTUMSPANNENDEN VOLKERVERBRUDERUNG

Auszug aus einem Vortrag des Jahres 1896

Dr. Ludwig Stein, Rabbiner und Philosoph

12

15

19
25
28
35
40
46
55

61
68
83

93
99

109



ER SPOTTET DER KRIEGSWAGEN, DER SCHNAUBENDEN ROSSE
UND IHRER BEWEHRTEN LENKER ...

Auszug aus: ,Nationaljudenthum”
(1897)

Dr. Moritz Giidemann, Oberrabbiner in Wien

OFFENER BRIEF AN DEN GRAFEN LEO N. TOLSTOI
uber die Jiidische Religion aus dem Jahr 1898

Faiwel Goetz [Fajvel” Meer Bencelovi¢ Gec]

NIETZSCHEANISMUS UND JUDENTUM
Haschiloach, 1898 | Ost und West, 1902
Achad Ha ‘am

DER FRIEDENSGEDANKE IM JUDENTUM
(1901/1908)

Samuel Meisels

SYMBOL EINES FRIEDENS DER MENSCHHEIT
Auszug aus einem Vortrag des Jahres 1910

Dr. Hermann Cohen

DAS FRIEDENSIDEAL DES JUDENTUMS

Ansprache, auf Veranlassung der Deutschen Friedens-
gesellschaft gehalten in Berlin am 5. April 1911

Rabbiner Dr. [Malwin] Warschauer

ER HAT UNS EIN GEBOT DES FRIEDENS GEGEBEN ...

Gemeindeblatt der jiidischen Gemeinde zu Berlin,
7. Juli 1916

Rabbiner Dr. Max Dienemann — Ratibor

112

120

136

144

152

156

162



FELDBRIEF
der Agudas Jisroel Jugendorganisation
Bund gesetzestreuer jiidischer Jugendvereine.

2. Februar 1918 | Frankfurt am Main | 20. Sch’'wat 5677
(Neu ediert von Harald Faber & F. Erich Dobberahn)

UBER DIE ,,ZUSAMMENGEHORIGKEIT DER GANZEN MENSCHHEIT*
,Weihnachtsrede’ des Rabbiners Fritz Leon Bernstein

Preuflisch Stargard | 1918

MILITARISMUS ODER P AZIFISMUS
Isaak Heinemann | 1919

WEGE ZUM PAZIFISMUS: JUDENTUM
Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi | 1922

JUDENTUM UND GEWALT
Handbuch Pazifismus. Internationale der Kriegsdienstgegner

Hans Kohn | 1928

DAS JUDENTUM UND DER WELTFRIEDE
Rabbiner Dr. Leo Baeck | 1929

DIE IDEE DES VOLKERFRIEDENS IM ALTERTUM
Isaak Heinemann | 1929

DER BEITRAG DES JUDENTUMS ZUR
VERWIRKLICHUNG DES VOLKERFRIEDENS

Rabbiner Dr. Max Dienemann | 1929

DIE MESSIANISCHE IDEE ALS FRIEDENSIDEE

Margarete Susman | 1929

163

168

172

178

181

187

193

210

230



DER FRIEDENSGEDANKE ERGIBT SICH
AUS DER GRUNDLEHRE UNSERER RELIGION

Predigt zum Verschnungstage in der Synagoge
zu Bielefeld am 14. Oktober 1929

Rabbiner Dr. Hans Kronheim

IM NAMEN DER THORA | Kodifizierter Pazifismus
Yakov M. Rabkin | 2004

SCHLAG NACH BEIM RABBI!

Die Kommentare zum Pentateuch und
zu den Psalmen von Samson Raphael Hirsch

Johannes Weissinger | 2022

,,WER EIN EINZELNES LEBEN RETTET, RETTET DIE GANZE WELT ...”

Die berithmte Sentenz / Formel zur Rettung und Einheit
der Menschheit in der nachkanonischen Literatur
des Judentums und im Koran

Friedrich Erich Dobberahn | 2025

Ubersicht zu friihen jiidischen Quellen

Literaturverzeichnis (mit Kurztiteln)

Buchhinweise zur Schalom-Bibliothek

242

247

258

269

283
287

296



Vorwort

Ende der 1920er Jahre schreibt der Zionist und Pazifist HANS KOHN
(1891-1971) in einem Beitrag fiir das Handbuch der ,Internationale
der Kriegsdienstgegner”: ,,Das Judentum hat den Kampf gekannt,
das zdhe Ringen um die Schwere der Aufgabe, den Mut, um dieser
Aufgabe willen alles zu ertragen, und das Martyrium. Aber es hat
den Krieg gehasst, den es seit zwei Jahrtausenden nicht mehr ge-
fithrt hat, den organisierten Mord, wie jede Gewalttat iiberhaupt. Je-
der Jude trdgtin seinem Blute eine instinktive und bis zur Heftigkeit
gesteigerte Abneigung gegen rohe Gewalt, Mord und Krieg” (—S.
184). Mit der Metapher , Blut” tibernimmt H. KOHN keineswegs die
Sichtweise der Antisemiten, die die Juden als ,Rasse” definieren
wollen. Denn das Judentum ist keine Frage von Biologie und Ge-
netik, sondern eine Religion. Ohne den groffen Lobpreis — oder den
Schrei nach Gott und das Leiden an seiner Abwesenheit — kann von
ihm sinnvollerweise gar nicht gesprochen werden.

Die zwei Jahrtausende, von denen bei KOHN die Rede ist, bezie-
hen sich auf das ,rabbinische Judentum’. Das Imperium Romanum,
das die Globalisierung des aggressiven Zivilisationsprogramms
,Miinze — Macht — Militdr’ zu einer bis dahin ungekannten Hochst-
form aufgeriistet hat, zerstort im Jahr 70 nach Christus den Tempel
zu Jerusalem. Die Rabbinen antworten auf diese Katastrophe nicht
mit einer Angleichung an das sich gottgleich diinkende Rom. Sie fol-
gen einer Spur, die sich schon Jahrhunderte zuvor erkennen liefs,
und betrachten die ,Zivilisation der Gewalt’ als sicheren Erweis von
Gottlosigkeit. Derweil lasst sich das Kirchentum der Christen nach
drei Jahrhunderten durch eine Strategie des Soldatenkaisers Kon-
stantin verfiihren und geht mit Rom eine Symbiose ein. — Aus dem
Leute-Rabbi Jesus, der doch allen Caesaren offen seinen Ungehor-
sam erkldrt hat, wird jetzt ein heidnischer ,Sonnenheld’ im Olymp.
— Gegentiber dieser erneuten Ausformung der altbekannten und mi-
litaraffinen Staatsreligion, die den Erdkreis bis hin zu zwei Weltkrie-
gen mit Blutstromen sondergleichen tibergossen hat, kann das rab-
binische Judentum mit einigem Recht als Religion des Friedens be-
zeichnet werden. Davon handelt der erste Hauptteil des vorliegen-



den Lesebuches, in dem Grundaussagen vor allem des talmudi-
schen Schrifttums nach thematischen Gesichtspunkten zusammen-
gestellt worden sind (—S. 15-107). Jede Leserin und jeder Leser mag
nach der Lektiire selbst entscheiden, ob die ,Friedensliebe der Rabbi-
ner’ — als Grundakkord des Selbstverstehens und als Gegenstand
von Fremdzuschreibungen — in den Quellen iiberzeugend zum Aus-
druck kommt. Die Sympathie, mit welcher der Herausgeber die
iibersetzten Zeugnisse sichtet und darbietet, liegt offen zutage. M6-
gen auch andere sich hier erfreuen und kriftigen lassen: wider den
geistlosen Abgrund im Imperium der Traurigkeit, welches noch im-
mer unverdrossen dem Programm Roms nacheifert.

IMMANUELS KANTS ,, Ewiger Frieden” (1795) hat gerade bei Vertre-
tern eines aufgeklarten Judentums grofien Zuspruch gefunden.
Frauen und Manner aus jiidischen Familien sind seit dem 19. Jahr-
hundert - bis in unsere Tage hinein — als treibende Kréifte des welt-
weiten Widerstandes gegen die Apparatur des Krieges in Erschei-
nung getreten. Ohne ihre Beitrdge hitte es — namentlich im deutsch-
sprachigen Raum — auf Schritt und Tritt an Geburtshilfe fiir die or-
ganisierte Friedensbewegung, den Volkerrechtsgedanken und die
Menschenrechtsarbeit gefehlt. Auch ein bedeutsamer Strom des kul-
turell-religidsen Zionismus betrachtete das Friedenswirken als Kern-
auftrag des Judentums. Die antipazifistische Judenfeindlichkeit der
Rechten bekdmpfte kein Phantom; die starke Beteiligung sogenann-
ter ,Semiten” in der Friedensarbeit und Netzwerken des Antimili-
tarismus konnten (und kénnen) nur Blinde tibersehen. Im zweiten
Hauptteil unser Sammlung kommen — abgesehen von einer ,Aufien-
sicht’ (—S5. 178-180) und drei jiingeren Darstellungen (—S. 247-282)
— vor allem jlidische Stimmen aus dem Zeitraum 1896 — 1929 zu
Wort. Rabbiner bilden die Mehrheit der Schreibenden. Berticksich-
tigt werden — fernab der Zensurneigungen von gegensatzlichen La-
gern der Gegenwart — gleichermafien orthodoxe wie reformerische,
zionistische wie antizionistische Autoren. Die sikularen (histori-
schen, soziologischen ...) Hintergriinde der enorm ausgeprédgten
,judischen Prasenz’ im modernen Pazifismus sind nicht der eigent-
liche Gegenstand dieses Buches. In mehreren ausgewéhlten Lesetex-
ten wird vorrangig die Friedenslehre der rabbinischen Religion be-
leuchtet und als Wegweiser fiir die Gegenwart gewiirdigt. Aller-

10



dings hélt auch ein Zionist wie ASCHER HIRSCH GINZBERG / ACHAD
HA'AM (1856-1927), der Y. M. RABKIN zufolge die Religion schon
nicht mehr als ,verpflichtenden Aspekt’ jiiddischer Identitat betrach-
tet hat, einige Jahre vor dem Pogrom von Kischinjow noch an der
Anschauung fest, dass die Starke des Judentums nicht in physischer
Kraft, sondern im Geistigen liegt und also auf einem unverzichtbaren
Vorrang im Bereich der ,Sittlichkeit’ beruht (—5. 136-143).

Die beliebte Bezugnahme auf die Propheten Israels unter dem
Vorzeichen eines zu seichten Fortschrittsoptimismus wird korrigiert
durch jene Voten, in denen angesichts der Abgriinde des modernen
Krieges eine Synthese von Vernunft und Frommigkeit schier alter-
nativlos erscheint — sofern die Zukunft der Einen Menschheit ins
Blickfeld kommt (HERMANN COHEN, MAX DIENEMANN, FRITZ LEON
BERNSTEIN, ISAAK HEINEMANN, LEO BAECK). Niemand kann an den
Massengrabern des jlingsten ,Kulturstadiums’ noch leugnen, , dafs
wir Menschen auf Gedeih und Verderb miteinander verbunden
sind” (—S. 207). Wiirde doch nur ein Bruchteil jener Opfer, die un-
entwegt den Kriegsgottheiten dargebracht werden, zu Zwecken des
Friedens umgewidmet werden ... (—5. 191). MARGARETE SUSMAN
schreibt 1929 in neuer Tonart: , Vor der messianischen Friedensidee ...
fliegen alle Ordnungen wie von einem gottlichen Blitz beriihrt auf. Nur
einer Welt der Verzweiflung — einer Verzweiflung, die sich selbst als Abfall
inne wird, ist die messianische Friedensidee, was sie ist: absolutes Gericht
zugleich und iiber den Abgrund heriiberlohende iiberschwingliche Hoff-
nung ...” (—S. 234). Das ist der Ernstfall!

In wirkungsgeschichtlicher Hinsicht bestétigt unser Lesebuch
Seite um Seite, dass das Friedensparadigma der frithen Rabbinen
auch im ,Langen 19. Jahrhundert” (ERIC HOBSBAWM) noch nicht in
Vergessenheit geraten war und dann gerade im Umfeld des Ersten
Weltkrieges ein klares Sehen befordert hat — d. h. eine Erkenntnis
der ,Nichtigkeit und Verwerflichkeit von Gewalt” (—S. 183): Der
Glaube an die Gewalt ,ist der Glaube an das Nichtige und ist so Got-
zendienst” (—S. 60). , Alles Gewaltsame ist weglos, sinnlos, weil es
ohne Ziel ist. Gewalt fiihrt nie iiber sich hinaus zu einem Ziele hin,
sie fithrt immer nur zu sich selber zurtick ...” (—S. 191).

Diusseldorf, Silvesterabend 2025 Peter Biirger

11



Friedenssegen

Vier Kacheln zu Deuteronomium (5. Mose) 28,6

In manchen jiidischen Hausern hangen im Eingangsbereich die un-
ten abgebildeten vier Kacheln, die das Segensformular von Deute-
ronomium (5. Mose) Kapitel 28, Vers 6 in vier Teile aufgliedern.

Diese vier Kacheln hdngen, wenn ein Gast oder Géiste erwartet
und begriiflt werden, in der folgenden Reihenfolge an der Wand
(die hebraische Schrift ist von rechts nach links zu lesen):

Kachel 2 Kachel 1

Deuit. 256

Kachel 4 Kachel 3

12



Hebriisch:
X223 R T2

TR R T

Baruk ‘attah bebo’dka

ubaruk ‘attah  bese’tdka

Deutsch:

Kachel 1 Kachel 2

Gesegnet [seist] Du bei Deinem Kommen,
Kachel 3 Kachel 4

Und gesegnet [seist] Du bei Deinem Fortgehen!

Wenn dann die Gaste verabschiedet werden, ist es durch die Auftei-
lung von Deuteronomium 28, 6 auf vier Kacheln moglich, die Nr. 2
und 4 ihre Pldtze tauschen zu lassen; der abgewandelte Segens-
spruch verbindet dann den Abschiedssegen mit dem Segenswunsch
eines erneuten Wiedersehens:

Hebriisch:
InR¥2 R T2
X223 R

Baruk “attah bese’taka

ubariik ‘attah  bebo'dka

Deutsch:

Kachel 1 Kachel 4

Gesegnet [seist] Du bei Deinem Fortgehen,
Kachel 3 Kachel 2

Und gesegnet [seist] Du bei Deinem [Wieder]kommen!

Erliduterung: Friedrich Erich Dobberahn,
Fotographie: Ellen Dobberahn.

13



14

[Hustrationsseite]



Sei von den Schiilern Aarons —
liebe den Frieden und jage
dem Frieden nach

Eine Spurenlese in Quellen des
rabbinischen Judentums

Zusammengestellt von Peter Biirger

. ,Suche Frieden und jage ihm nach’ (Ps 34,15) lautet ein promi-
nentes Psalmwort. Der Tanach [d. i. die hebraische Bibel] enthalt
eine Reihe von Aufforderungen zum Frieden und Visionen einer
zukiinftigen Friedensordnung. Diese haben verschiedenen Frie-
densbewegungen immer wieder als Ankniipfungspunkt ge-
dient. Gleichwohl zeigt sich, dass das Thema Frieden innerhalb
des Tanach gegeniiber dem Thema Krieg deutlich zuriicktritt.
Dies sollte sich erst im rabbinischen Judentum umkehren.”!
(HANS-MICHAEL HAUBIG)

,Da trat der Prophet [Elia] dicht an den Rabbi hin und sprach
mit starker Stimme: ,Warum warst du nicht eingedenk der
Mischna der Frommen, die allein in den Herzen der Gerechten
geschrieben steht? Bist du darum ein Gerechter ohne Fehl, daf§
du an den Buchstaben der Vorschrift dich klammerst? Siehe, in
der bittersten Not helfen nicht die Meister der Lehre, weder die
vorher waren, noch die nachher sein werden, da bist du mit Gott
allein und musst vor ihm erleiden die menschliche Nichtigkeit
bis auf den Grund. Wehe dir, daf8 du gefliichtet bist zu irdischer
Hilfe und hast Gottes Angesicht nicht ertragen!” “

(,Mischna der Frommen’)?

1T HAURIG 2024b, S. 1009. — Alle Kurztitel in den Anmerkungen beziehen sich auf
das Literaturverzeichnis am Ende dieses Buches —S. 287-295.

2 In deinen Toren Jerusalem. Jiidische Legenden, nacherzihlt von Else Schubert-
Christaller [1929]. Heilbronn am Neckar 1952, S. 86-91, hier 91.

15



Die gewaltsame Bedriickung durch das auf ,, Miinze — Macht — Mili-
tar” fufende Romische Imperium und der ,Jiidische Krieg“® gegen
die imperiale Besatzungsmacht gipfeln im Jahre 70 n. Chr. in der
Zerstorung des Jerusalemer Tempels. Vor allem diese Katastrophe
fithrt — freilich auf dem Boden zuriickliegender Entwicklungen der
nachexilischen Jahrhunderte — zu einer neuen Ausformung des Ju-
dentums, welche dann etwa um 600 in weitgehend abgeschlossener
Gestalt* vorliegt. Der jiidische Religionswissenschaftler JACOB NEUS-
NER (1832-2026, USA) erlautert den Umbruch so: , Als die Leute
glaubten, sie wiirden durch Studium der Tora und Halten der Ge-
bote eine kritische Rolle fiir das Kommen des Messias spielen, war
das Judentum, wie wir es seit beinahe zwei Jahrtausenden kennen,
geboren. Als, weiter, Juden zur Uberzeugung gelangt waren, die Fi-
gur des Rabbi umschliefie alle drei — das Lernen, das Tun, die Hoff-
nung —, hatte das Judentum seine volle und bleibende Auspragung
gefunden. Auf diese Weise wurde das Judentum rabbinisch”.
HANS KUNG umreifst den rabbinischen ,Paradigmenwechsel” fol-
gendermafien: ,Es geht nach wie vor um dieselbe Mitte und Grund-
lage des israelitisch-jiidischen Glaubens, um den einen Gott, sein
Volk und Land. Aber wie schon nach anderen Zeitenwenden wird
diese Glaubenssubstanz in einer neuen Welt-Zeit in einem anderen
Gesamt der Uberzeugungen, Werte und Verfahrensweisen reali-
siert, in einer anderen Konstellation, in einem neuen Paradigma ge-
sehen: Nicht nur, dafd an die Stelle des Tempels die Synagoge, an die
Stelle des Altars die Schrift, an die Stelle des Opferpriesters der
Rabbi trat, wie wir horten, vielmehr wird aus der Nationalreligion
jetzt ganz und gar eine Torareligion: Jerusalem tritt gezwungenerma-
Ben zuriick zugunsten der Diaspora und ihrer kulturellen Zentren;
das Heimatterritorium (Paldstina) zugunsten einer im Toragehorsam

3D. h. natiirlich primér: die brutale Kriegsgewalt der fremden rémischen Besat-
zungsmacht gegen die jiidischen Bewohner des Landes. (Geméf der schon da-
mals bekannten Ideologie eines ,ethischen Imperialismus” pries sich Rom — da-
mals die extremste Ausformung eines aggressiven Zivilisationsmodells — selbst
als ,Friedensreich’ an; die biirgerliche Geschichtslehre hat es bis in die Gegenwart
hinein nachgeplappert.)

4 Jacob Neusner: ,Judentum, wie wir es kennen, hat Gestalt angenommen vor
und nach der Zerstdrung des Tempels im Jahre 70 unserer Zeitrechnung, um ca.
600 war es voll ausgearbeitet” (zitiert nach KUNG 2007, S. 174).

5 Zitiert nach: KUNG 2007, S. 174.

16



realisierten geistigen Beheimatung in jiidischem Glauben und Le-
ben; die nationale Zugehiorigkeit zugunsten der rituell-moralischen
Reinheit {iber alle Nationen hinweg; die Bibel zugunsten der ebenso
normativen Tradition: Mischna und Talmud.”¢

Diereligiose Identitat der auflerhalb Paldstinas—in der Diaspora’
(Zerstreuung) — lebenden Juden und Jiidinnen war schon vor dem
Katastrophenjahr 70 nicht zwingend an ein eigenes Staatswesen ge-
koppelt. Der orthodoxe jlidische Denker JESCHAJAHU LEIBOWITZ
(1903-1994) meint sogar: , Trotz all der Widerspriiche und Divergen-
zen, die in dem historischen jiidischen Volk entstanden sind, hat es
den staatlichen Apparat, das heifst, eine organisierte Macht, der sich
die Menschen fiigen, niemals als konstitutives Element seiner natio-
nalen Identitit angesehen. Das gleiche gilt auch fiir sein Verhaltnis
zum Land. [...] hat sich doch im Bewusstsein von achtzig oder hun-
dert Generationen die Erinnerung eingepragt, dass es unser Volk be-
reits gab, als es das Land Kanaan eroberte und zum Land Israel
machte [...]. In seinem historischen Bewusstsein existierte das Volk

6 KUNG 2007, S. 188.

7 Mit Blick auf die blutige Verfolgungsgeschichte — bis hin zur Shoa — kommt die
Diaspora nur als endlose Katastrophenfolge zur Sprache. Doch: ,Gerade die [...]
jiidische Diaspora zeichnete sich ja nun nicht nur durch 6konomische, sondern
auch durch kulturelle und geistige Leistungen aus, die —im Vergleich zu anderen
Minderheiten — ihresgleichen suchen; jiidische Dichtung (Zehntausende von Ge-
dichten in hebréischer Sprache), Religionsphilosophie, Theologie, Mystik und
Wissenschaft entstammen zum allergrofiten Teil der jiidischen Diaspora. Man
denke nur daran, welche Bedeutung — nach dem Niedergang der jiidischen Wis-
senschaft in Mesopotamien — in Mainz der rabbinische Gelehrte Gerschom ben
Juda besaf3, die durchaus mit der Autoritét des letzten bedeutenden Gaon (Chai,
gestorben 1038) rivalisierte. Er war gefolgt vom noch gré8eren Rabbi Schlomo
Jitzchaki, genannt Raschi (1040-1105), der lange Zeit als der mafigebende Kom-
mentator von Bibel und Talmud galt. - [...] Unbestreitbar ist die Lebendigkeit
jiidischer Gemeinden, von der wir gehort haben — gewissermafien iiberall auf der
damals bekannten Welt - von Mesopotamien bis Spanien, und wir konnten vieles
erzédhlen iiber blithende Judengemeinden in Nordafrika (Kairouan!), unter den
Karolingern auch in Deutschland oder noch im 14./15. Jahrhundert auch in Ita-
lien: alles in allem trotz Minderheitenstatus, starker Einschrankungen und gele-
gentlicher Wirren zumindest bis zu den Kreuzziigen doch eine Geschichte von
hochst beeindruckender Leistung. [...] Aufs Ganze gesehen und im Vergleich mit
anderen, méchtigeren Volkern und Gruppierungen war das Judentum die ein-
zige Diasporaminoritét in der christlichen Welt, die lange Zeit erstaunlich erfolg-
reich war” (KUNG 2007, S. 207).

17



immer unabhangig von territorialen Bindungen. Das Volk selbst er-
innerte sich daran, und es wurde daran erinnert, dass es fremd war
im Lande Agypten [...]. Spater wurde es selbststindig, aber nicht im
Land Kanaan, nicht in einem Staat, sondern in der Wiiste, in der es
keine festgelegten Grenzen gibt ... Das historische Bild ist klar: Das
Volk schuf den Staat, nicht der Staat — und auch nicht das Land —
das Volk [...]. Demnach ist es in Bezug auf das jiidische Volk voll-
kommen Kklar, dass es sein Werden und Sein nicht einem staatlichen
Apparat verdankt, nicht politischen Machtstrukturen und auch
nicht einem bestimmten Territorium, ja nicht einmal einer bestim-
men Sprache. Seine nationale Zugehérigkeit verwirklicht sich nur in
einem einzigen, aber unabdingbaren Element: der jiidischen Reli-
gion.”®

Bereits ein Zeitgenosse Jesu wie der jlidische Philosoph PHILO
VON ALEXANDRIEN zeichnet sich in seinen Schriften durch eine aus-
gepragte Friedensliebe aus: ,,Denn es wird natiirlich als grofe
Schande angesehen werden, wenn [...] das von Natur zahme Ge-
schopf [...], dem geselliger Sinn angeboren ist, der Mensch, von un-
versohnlicher Mordgier gegen seinesgleichen sein wiirde” (—7.7).
Dem rabbinischen Judentum fehlt erst recht jegliche Nahe zum
Kriegswesen, welches seit den letzten fiinf Jahrtausenden der soge-
nannten , Zivilisationsentwicklung” und , Hochreligionen” doch al-
len Staatskomplexen formlich eingebrannt zu sein scheint. - ,, Aber”,
so fragt YAKOV M. RABKIN, ,, stiitzt sich die friedliebende Haltung der
Charedim [Gottesfiirchtigen] auf die Grundsatze der jiidischen
Weltanschauung, oder sind sie nur das Ergebnis bestimmter histo-
rischer Umstdnde? In seinem Buch Al-Chazari beschreibt der Dich-
ter und Philosoph Jehuda Halevi aus Spanien (1080-1141) einen Di-
alog, den wir erst jetzt, tausend Jahre spiter, in seiner vollen Bedeu-
tung ermessen kénnen. In dem Buch prahlt der jiidische Protagonist
damit, dass die jiidische Religion die Gewalt mehr verachtet als das
Christentum und der Islam. Darauf antwortet der Kénig der Chasa-
ren, der eine der drei monotheistischen Religionen wahlen soll, ein
wenig zynisch: ,Dies ware wohl richtig, wenn eure Demut eine frei-
willige wire; sie ist jedoch eine erzwungene. Erlanget ihr Macht,

8 Zitiert nach RABKIN 2024, S. 133-134 (aus: ,,J. Leibowitz: Peuple, Terre, Etat. Paris
1995).

18



dann wiirdet ihr eure Feinde erschlagen’ [Zitat nach Yossi Klein Ha-
levi].”

Die orthodoxen Glaubigen, die den Anschauungen des rabbini-
schen Judentums verbunden sind, werden auf jeden Fall vortragen,
dass die Liebe zum Frieden — fernab von Opportunismus und ge-
schichtlichen Wechselféllen — zum Wesen der jiidischen Religion ge-
hort. Denn eben dies ist ja die Botschaft der Rabbiner — bezeugt in
jenen Quellen, die wir nachfolgend in einer Spurenlese (nach
edierten Ubersetzungen) sichten wollen.

1. Die Friedensliebe der Rabbiner — aus
dem Blickwinkel unterschiedlicher Autoren

Gleichwohl, der — unbestrittene und zumindest relative — Pazifis-
mus!® der Rabbinen hat sich im Zuge benennbarer duflerer ge-
schichtlicher Bedingungen herausgebildet. Der lutherische Theo-
loge HANS-WERNER GENSICHEN (1915-1999) betont das Neue in der
rabbinischen Theologie: ,Zwei Erfahrungen bestimmen die Dias-
poraexistenz Israels nach der Niederlage des Jahres 70. n. Chr.: Der
Verlust der staatlichen Identitdt und Integritat, und der Verlust des
Tempels [...] Die neue Situation hat einschneidende Konsequenzen
fiir die Einstellung zu Krieg und Frieden. [...] Nach wie vor liest
man z. B. im Debora-Lied: ,Mogen so umkommen alle deine Feinde,
Jahwe! Aber die ihn lieben, mogen sein wie die Sonne aufgeht in ih-
rer Kraft.’ (Jdc [Richter] 5, 31) Die rabbinische Auslegung gibt der
Stelle jedoch eine andere Wendung: ,Diejenigen, die verleumdet
wurden, andere aber nicht verleumden; die geschméht werden, aber
nicht wieder schméhen; die ihre Leiden freudig auf sich nehmen

9 RABKIN 2024, S. 180.

10 HAURIG 2024b, S. 1019: ,,Insgesamt gesehen kann die Behandlung des Themas
Frieden im Tanach im Vergleich zu den Berichten iiber die kriegerischen Ausei-
nandersetzungen als eher zuriickhaltend angesehen werden. Demgegeniiber
kehrt sich das Verhéltnis in der rabbinischen Literatur um. Aufgrund ihres ,anti-
politischen Prinzips’ (Isaacs ...) und der damit verbunden Betonung der Thora-
gelehrsamkeit anstelle von kriegerischem Heldentum, haben die Rabbinen ein-
deutig die Einhaltung des Friedens auf der realpolitischen Ebene favorisiert.“10

19



und in allem aus Liebe handeln - sie sind es, von denen die Schrift
sagt: die ihn lieben, mdgen sein wie die Sonne aufgeht in ihrer Kraft' (Joma
23a, u. 6.). Abrahams ,gewappnete Knechte’ (Gen 14, 14) werden zu
Gelehrten, ebenso die ,starken Kriegsménner’, die Nebukadnezar
nach Babel ins Exil bringen la63t (Il Reg [Konige] 24, 16; Nedarim 32a,
Sanhedrin 38a). ,Wer Blut vergief3st, schadigt Gottes Gegenwart in
der Welt’' (Gen. Rabbah 34,14); denn der Mensch ist Gottes Ebenbild,
und alles Leben ist heilig. Sogar die Vernichtung der dgyptischen
Streitkréfte im Schilfmeer ist nicht mehr unbedingt positiv zu wer-
ten. Die Engel wollen aus diesem Anlafs einen Lobgesang anstim-
men; aber Gott untersagt es ihnen — ,wie konnt ihr vor mir Gesénge
anstimmen, wenn das Werk meiner Hinde im Meer zugrundegeht’
(Sanhedrin 39b)! Auch anderweitig werden biblische Aussagen iiber
die Vernichtung von Feinden abgeschwacht oder abgedandert; denn
Gott, der Herr des Lebens, kann daran keinen Gefallen haben.”1!
Auch der deutsch-israelische Soziologe HARRY MAOR (1914-
1982) spricht von einer , Umwertung der Werte” bei den Rabbinern.
Er verweist dabei jedoch auch auf die Botschaft der Propheten Isra-
els und ldsst — den ;hasmondischen Militarismus’ und den grofien
Schriftgelehrten Hillel im Blick - die pazifistischen Ambitionen
schon lange vor der Zerstorung des Jerusalemer Tempels beginnen:
,,Trotz zahlreicher biblischer Hinweise, die man als militaristisch an-
sehen konnte — in Exodus 15, 3 wird Gott selbst als Kriegsheld ver-
herrlicht -, werden im klassischen und namentlich im Exiljudentum
die Gewalthandlung und der Krieg abgelehnt. Israels Aufgabe ist
das Gebet. Der Krieg ist Sache Esaus, das heifst Roms. Und selbst
angesichts der Faktizitdt der Gewalt bemiihen sich die Rabbinen um
eine Umdeutung. Dafs Israel sich in der Schlacht gut schlug, ist eine
Folge der Mauern Jerusalems, hinter denen die Juden die Thora stu-
dierten, oder wird etwa die Stelle in Jesaja 28, 6, wo von jenen die
Rede ist, die den Kampf zum Tor zuriicktreiben, in dhnlichem Sinn
gedeutet: die Tore der Hiuser, in denen die Frommen der Lehre ob-
liegen. Noch in der Mischna wird das Tragen von Waffen am Sabbat
— obgleich der dekorative Charakter von Waffen als Schmuck be-
kannt war —, ausdriicklich untersagt; interessanterweise unter Hin-
weis auf die bekannte Stelle bei Jesaja (2, 4), in der davon die Rede

11 GENSICHEN 1985, S. 112-113.

20



ist, dafs die Schwerter zu Pflugscharen umgeschmiedet werden wiir-
den. Der am Ende der Tage erwartete Friede mufs vorher schon als
Praxis eingeiibt werden. — Im nachexilischen Judentum kommt es zu
einer prinzipiellen Umwertung der Werte. Charakteristisch dafiir ist
die Neueinschatzung des kriegerischen Konigs David, der nun auch
zum Dichter und Gelehrten wird. Diese Umdeutung erstreckt sich
bis in die frithesten Zeiten. Selbst ein Josua wird von den talmudi-
schen Weisen als Mann geschildert, dem die Lehre heilig war. Und
ein Jakob hatte das Land der Amoriter nicht mit Schwert und Bogen
(Genesis 48, 22) erobert, sondern mit Gebet und Fiirbitte, wie nun
Schwert und Bogen interpretiert wurden. Und die dreihundertacht-
zehn Mann, die Abraham ausriicken lief, um einen gefangenen Ver-
wandten zu befreien (Genesis 14,14), werden als thorabeflissene
Manner ausgewiesen. — Die Legenden nehmen sich selbst der Nach-
kommen der Feinde Israels an, eines Sisera etwa, dessen Nachkom-
men zu Jerusalem lehrten, eines Sanherib, dessen Nachkommen Ge-
setzeslehrer geworden waren. — Diese negative Haltung gegentiber
der Gewalt ist nicht nur auf die messianischen Lehren der Propheten
zuruckzufithren, sondern auch als Reaktion auf den Militarismus
der hasmondischen und spéter der herodianischen Dynastien zu
verstehen. Es gab im damaligen Judda auch bereits eine pazifistische
Partei, die Chassidim, die sich etwa weigerten, fiir den Sieg der ko-
niglichen Truppen zu beten und die Vereinigung des Thrones mit
dem Altar — die Makkabaéerfiirsten hatten sich auch zu Hohepries-
tern ernannt — fiir Sakrileg erklarten. Ein rabbinischer Zeitgenosse
des Konigs Herodes, Hillel der Altere, lehrte in den Spriichen der
Vater: ,Gehore zu den Schiilern Aarons, der den Frieden liebt und
dem Frieden nachjagte, der die Menschen liebte und sie zur Lehre
fithrte.” Auch das biblische Verbot, Eisen zum Bau des Altars zu ver-
wenden (Exodus 20, 25), wurde dahingehend interpretiert, dafi es
auf den Frieden zwischen Gott und den Menschen und dem Men-
schen mit dem Menschen Bezug habe.”12

Eine vorsichtige, ja skeptische Sicht der rabbinischen Friedens-
liebe zeichnet das Werk , Kriegsrecht und Friedensordnung in jiidischer
Tradition” (2000) des Judaisten JOHANN MAIER (1933-2019, Griinder
der Martin-Buber-Instituts Koln) aus. MAIER legt grofsen Wert auf

12 MAOR 1969, S. 53-54.

21



genaue Differenzierungen hinsichtlich der unterschiedlichen Be-
ziige von Texten zum Frieden (Individuen, Kollektive, Staat ...) und
der Textgattungen: erbauliches Schrifttum (geistliche Exegese, weis-
heitliches Spruchgut etc.) oder normative Uberlieferungen zum jiidi-
schen Recht.’® Wahrend er den rabbinischen ,Friedens-Sentenzen’
nur vergleichsweise bescheidene Aufmerksamkeit schenkt, kon-
zentrieren sich die umfangreichen Quellenerschlieffungen vor allem
auf das ,jlidische Kriegsrecht’ (bes. Maimonides, Isaak Abrabanel).
In seinem Resiimee zur ,rabbinischen Periode’ schreibt JOHANN
MAIER: ,Das rabbinische Schrifttum hielt prinzipiell und in einem
literarisch beachtlich bezeugten Umfang an der landtheologisch und
rituell bedingten Kriegsauffassung fest, zog allerdings eine Ver-
schiebung der entscheidenden gewaltsamen Auseinandersetzung
auf eine fiir mehr oder minder ferne messianische Herrschaft vor.
Daher macht die rabbinische Literatur streckenweise einen ,friedlie-
benderen’ Eindruck als friihere jlidische Quellen es tun. — Die
Kriegspraxis der Gegenwart und in vielen Texten in ,dieser Welt’
iiberhaupt giltin der rabbinischen Midraschtradition als Metier des
Jagers Esau’, der nach Gen 27, 40 ja von seinem Schwerte lebt. Er ist
der Ahnherr Edoms, das ab 70 n.Chr. immer selbstverstandlicher fiir
,Rom’ steht. Jakob/,Israel” hingegen wird als der friedliche Hirte ge-
zeichnet. In spéter Zeit gewann die zeitgeschichtlich-aktualisieren-
de Deutung eines bestimmten Textes eine grofie Rolle als Belegtext
dafiir, daf man nach Gottes Willen gegen Edom/Rom vorlaufig
nicht militirisch vorgehen konne, es ist Dt 2, 2ff. (vgl. Num 21, 4) in
seinen Ausdeutungen. Aber eben vorlaufig, denn Rom als viertes
Weltreich nach Daniels Schema mag zwar erst mit ,diesem Aon’ en-
den, aber eben doch einmal. — Daher konnte Jakob /Israel auch in der
Realitdt nicht friedlich bleiben, wenn weltpolitische Umwalzungen
den erhofften entscheidenden Machtwechsel andeuteten. Als 613
n.Chr. die Parther bis ans Mittelmeer vorstiefSen, erhielten sie jiidi-
sche Unterstiitzung und {iberliefsen dafiir 614 n.Chr. Jerusalem jiidi-
scher Herrschaft. [...] Doch gingen die messianischen Hoffnungen
und politischen Anspriiche wohl so weit, dafl die Parther nach drei

13 Vgl. MAIER 2000, S. 16-17.

22



Jahren die Verwaltung wieder der christlichen Mehrheit im Lande
iibertrugen.”14

HANS-MICHAEL HAUSIG (Institut fiir Jidische Studien und Reli-
gionswissenschaft, Potsdam) unterstreicht hingegen das — vermut-
lich durch die dufleren Niederlagen des Zeitraums 66 — 135 n. Chr.
beglinstigte — rabbinische ,Friedensparadigma’, welches sich freilich
zum Grofsteil auf einen ,inneren Frieden’ beziehe, und sieht (sach-
gerecht) in einigen Quellen die Auffassungen der hebraischen Bibel
sogar auf den Kopf gestellt: , Alles was in der Thora geschrieben steht,
ist Frieden (Midrasch Tanchuma 96,5). Diese Aussage kann geradezu
als Grundauffassung des rabbinischen Judentums angesehen wer-
den, denn im Gegensatz zum Tanach {iberwiegt in den rabbinischen
Schriften die Tendenz zu Frieden und Eintracht. Gleichzeitig wird
daraus deutlich, dass das rabbinische Judentum die Auffassungen
des Tanach zuweilen geradezu auf den Kopf stellt. [...] Diese gegen-
iiber dem Tanach verdnderte Haltung mag auch darin begriindet
liegen, dass sich in der relativ kurzen Periode zwischen 66 n. u. Z.
und 135 n. u. Z. drei gescheiterte Revolten ereignet haben. Sowohl
der jiidische Krieg 66-73 n.u. Z. als auch der Diasporaaufstand 115-
117n. u. Z. und schliefllich der Bar-Kochba-Aufstand 132-135n. u. Z.
zogen jeweils katastrophale Folgen nach sich [...], von denen das
einschneidendste Ereignis wohl die Zerstérung des Tempels in Je-
rusalem im Jahre 70 n. u. Z. war, das dem Judentum praktisch sein
Kultzentrum raubte. Es mag daher nachvollziehbar sein, dass die
Rabbinen eine iiberwiegend kritische Einstellung gegeniiber Revol-
ten gegen die jeweils herrschenden Machte einnahmen und sich ge-
zwungen sahen, andere Antworten auf die Situation des Judentums
als den gewalttitigen Widerstand gegen duflere Machte zu finden
[...]- — Die meisten Stellen, an denen in der rabbinischen Literatur
vom Frieden ($alom) die Rede ist, handeln jedoch vom inneren Frie-
den, das heif3t zwischen den Angehdrigen des Volkes, der Familie
und der Gemeinschaft. Nur der geringere Teil hat den dufSeren Frie-
den, das heifSt den Frieden zwischen Vdlkern und Konigreichen
zum Gegenstand, wobei beide Komplexe jedoch zuweilen miteinan-
der verbunden sind “15.

14 MAIER 2000, S. 98.
15 HAURIG 2024b, S. 1015.

23



Die beiden jiidischen Theologen WALTER HOMOLKA und ALBERT
H. FRIEDLANDER (1927-2004), Vertreter einer liberalen Richtung, fas-
sen die Paradigmenwechsel bei Propheten und Rabbinern sowie die
weitere ,Wirkungsgeschichte’ folgendermafien zusammen: ,, 1. Der
religiose Nationalismus der friihen Israeliten wich einem mensch-
heitsumfassenden Universalismus des Judentums. Diese Tendenz
fiel der Rivalitat zwischen dem Judentum und dem heraufkommen-
den Christentum wie auch dem paulinischen Universalismus zum
Opfer. Erst nach der Aufklarung und auf der Grundlage von Hegels
Philosophie und des Neo-Kantianismus konnte sie wieder im Juden-
tum Fufs fassen. — 2. Der altisraelitische Kriegsgott ,Adonai Zebaoth’
hat sich zum Gott des Friedens und der Gerechtigkeit gewandelt.
Als solcher wurde er Inhalt einer Gottesidee, die weit tiber das Ju-
dentum hinaus wirkte. — 3. Das Judentum sieht auch im sogenann-
ten ,Feind’ das Ebenbild Gottes und verwehrt das, was in Alt-Israel
sanktioniert gewesen war: seine Ausrottung.”?¢

Der Historiker YAKOV M. RABKIN (Kanada) weist hinsichtlich der
innerjiidischen Kontroversen ab dem spéaten 19. Jahrhundert auf die
Kontinuitét der rabbinischen Uberlieferung hin: Auch jene Rabbi-
ner, die im Gegensatz zu den antizionistischen Orthodoxen schon
friih , die Idee der Einwanderung ins Heilige Land unterstiitzten,
bewahrten die Tradition der jiidischen Friedensliebe. Den beiden
Vorldufern des religiosen Zionismus, Kalischer und Alkalai, blieb
die Anwendung von Gewalt fremd. Sie hielten fest an dem Schwur:
,Nicht gegen andere Nationen rebellieren!” (Babylonischer Talmud,
Ketubot, 111a) und bestanden darauf, dass die Riickkehr nach Israel
nicht vom bewaffneten Kampf begleitet werden darf: ,Ich schaffe
Frieden im Land: Ihr legt euch nieder und niemand schreckt euch
auf. Ich lasse die Raubtiere aus dem Land verschwinden. Kein
Schwert kommt tiber euer Land’ (Levitikus 26:6).”17

16 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 1-2.
17 RABKIN 2024, S. 210.

24



2. Goldene Regel: Die Thora in einem Satz

Die sogenannte ,Goldene Regel” zur Wechselseitigkeit im zwischen-
menschlichen Handeln besagt, anderen nicht anzutun, was einem selbst
verhasst ist, bzw. sich den Mitmenschen gegenlber so zu verhalten, wie
man selbst von ihnen behandelt werden mdchte. Die Universalitat dieser
ethischen Wegweisung in den Religionen (Konfuzianismus, Hinduismus,
Jainismus, Buddhismus, abrahamitische Religionen ...) und allen Kulturen
(Agypter, Assyrer, Griechen, Rdmer, Perser ...) beruht nicht auf einer Ab-
hangigkeit der unterschiedlichen Uberlieferungsstréme. Die talmudische
Uberlieferung zu Rabbi Hillel, der — wie nach ihm auch Akiba ben Josef —
vor zwei Jahrtausenden die ,Goldene Regel” ins Zentrum geriickt hat, er-
offnet eine Perspektive des interreligiosen Friedens, die an Offenheit
schwerlich Gbertroffen werden kann.

2.1 | ,Ferner geschah es einst, dafs ein Heide vor Schammai trat und
zu ihm sprach: Mache mich zum Proselyten [gajjereni], wofern du
mich die ganze Thora lehrst, wahrend ich auf einem Fufse steh. Der
stiefs ihn von sich mit dem MefSstab, den er in der Hand hatte. Da
ging er zu Hillel, und dieser machte ihn zum Proselyten [gijiero]. Ex
sagte ndmlich: Was dir verhafSt ist, das tu keinem andern; das ist die
ganze Thora, das andre ist Erkldrung — geh hin und lerne.” (Talmud:
Sabbat 31a [vgl. Testament der 12 Patriarchen VIII b,1; Tobit 4, 15;
Philo von Alexandrien: Fragmente M. II 629]).1® — Zur Erliuterung:
,Im Gegensatz zu Schammai, der die Thora wesentlich strenger und
,dem Buchstaben getreu’ auslegte, war Hillel [gest. um 10 n. Chr.?]
fiir eine mildere Auslegung der Thora bekannt. hm war der Hinter-
grund und das Gesamtverstindnis des Gesetzes wichtiger, als jedes
der 613 Gebote bis ins kleinste Detail befolgen zu miissen. Diese
Milde machte es z. B. Auslandern und Fremden, die zum Judentum
konvertieren wollten, sehr viel leichter Proselyten zu werden, wes-
halb zu keiner anderen Zeit des Judentums die jiidische Bevolke-
rung so sehr anstieg wie zur Zeit Hillels.”1?

18 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 17.

19 ELSNER 2024. — Vgl. ebd. Eine weitere Ubersetzung zu ,Schabbat”, Kapitel 2.
3la: ,Abermals ereignete es sich, daf} ein Nichtjude vor éammaj trat und zu ihm
sprach: Mache mich zum Proselyten unter der Bedingung, dafs du mich die ganze
Tora lehrst, wiahrend ich auf einem Fufie stehe. Da stief3 er ihn fort mit der Elle,
die er in der Hand hatte. Darauf kam er zu Hillel und dieser machte ihn zum

25




2.2 | ,Himmel und Erde rufe ich zu Zeugen an, es sei Nichtjude oder
Jude, Mann oder Weib, Knecht oder Magd, nach dem Wirken jedes
Menschen ruht der heilige Geist auf ihm.” (Jalkut § 42 [Tana debe
Elia zu Richter 4, 4]).2°

2.3 |,,,Gott liebt die Gerechten’ [Ps. 146, 8] — warum liebt er die Ge-
rechten? Weil ihre Tugend nichts Ererbtes ist ... Wollte ein Mensch
ein Levite oder ein Kohen sein, so kann er es nicht, wenn sein Vater
kein Levite oder Kohen war. Will aber jemand ein Gerechter wer-
den, so kann er, selbst wenn er ein Heide ist, ein Gerechter werden;
denn die Gerechten kommen nicht von einem bestimmten Stamme
her, sondern sie haben durch sich selbst diesen Vorzug erworben;
deshalb heif3t es: Gott liebt die Gerechten.” (Midrasch Tehillim zu
Psalm 146; Bamidbar rabba c. 8).2

2.4 |, Rabbi Simon ben Lakisch [ca. 200-275] lehrt: Der Fremde, der
aus innerer Uberzeugung die Thora annimmt, ist hsher zu bewerten
als jene Scharen der Israeliten, die am Berge Sinai standen und die
Thora annahmen, als sie die Donner vernahmen und die Blitze sa-
hen.” (Midrasch: Tanchuma Abschn. Lech lecha).??

2.5 |, Allein das Judentum sollte nicht blof einen neuen Gottesge-
danken in die Welt bringen, es sollte auch alle menschlichen Ver-
héltnisse verkldren und veredeln. Die Ménner, die es aussprachen
in der alten Zeit: Der eigentliche Grund und Nerv der Lehre ist: Was
dir mif$fillt, das tu auch deinem Niichsten nicht, das ist der Grund und die
Wourzel der Lehre, das tibrige ist die Evkldrung: Geh hin und lerne sie, oder
der Spruch: Du sollst lieben deinen Nichsten wie dich selbst, das ist der
grofie umfassende Grundsatz der Lehre, oder der andre: Dies ist das
Buch der Zeugungen des Menschen, das ist noch ein grifSerer Grundsatz,
Mensch sein und iiberall den Menschen erkennen und alle Nachkommen
gleich und ebenbiirtig, — die Hillel, Akiba und Ben Soma [Asai], die

Proselyten und sprach zu ihm: Was dir nicht lieb ist, das tue auch deinem Néchs-
ten nicht. Das ist die ganze Tora und alles andere ist nur die Erlduterung; geh
und lerne sie.”

20 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 40.

2 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 42.

22 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 42.

26



solches aussprachen, sie sind die Sdulen und Trager des Judentums,
und wir miissen ihr Wort wohl beherzigen. Das Judentum also, sage
ich, ist nicht blof$ in die Welt eingetreten, um einen neuen Gottesbe-
griff ihr zu schenken, sondern die menschlichen Verhiltnisse, die
Erkenntnis und Wiirdigung des Menschen zu verkldaren.” (Rabbiner
Abraham Geiger [1810-1874]: Das Judentum und seine Geschichte I,
S. 41)»

2.6 | ,Die Ethik des Judentums wird beherrscht vom Prinzip des
Universalismus, d. h. sie kennt in ihren Forderungen und Vorschrif-
ten keinen Unterschied zwischen Juden und Nichtjuden. Was sie be-
fiehlt, gilt schlechthin; die Scheidung der Menschen nach Abstam-
mung und Glauben ist fiir sie bedeutungslos. Es hiefle die jiidische
Sittlichkeitslehre nicht nur herabwiirdigen, sondern véllig verken-
nen, wollte man annehmen, sie lege den Geboten der Gerechtigkeit,
Wabhrheit und Liebe eine grofiere Verbindlichkeit bei, wo es sich um
Juden untereinander handelt, als wo die Anspriiche Andersglaubi-
ger Berfiicksichtigung verlangen.” (Rabbiner Samson Hochfeld [geb.
1871 in Hoxter, gest. 1921 in Berlin])*

,Lerne, wo Klugheit ist, wo Kraft zu finden,
wo Einsicht ist, das du zugleich erkennest,
wo Lebensdauer ist und Lebensgliick,
wo es leuchtende Augen gibt und Frieden!”

([Das pseudepigraphe Buch] Baruch 3,14).25

2 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 23.
2 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 36.
% Textquelle | LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 142 [ca. 190 v.Chr.?].

27



3. Gottes Name, oder:
Die Thora fiihrt zum Frieden

In einer talmudischen Auslegung werden der Berg Sinai und das dhnlich
klingende hebraische Wort ,Sinat” (Hass) miteinander in Verbindung ge-
bracht: ,Moses empfing die Thora vom Hass [wegen des Hasses]. ... Aus
dem Hass unter den Menschen erwachst die Notwendigkeit der Thora. Die
Thoraals Buch des Friedens.“?® Ein allzu groRer ethischer Optimismus, wie
er im Menschenbild der Aufklarer und bei einigen judischen Autoren des
19. Jahrhunderts anklingt, ist unter solchem Blickwinkel nicht angesagt —
auch nicht als Antwort auf die verquere Christenlehre von einer heillos
verderbten Natur des Menschen. Unsere Gattung ist nicht zwingend auf
das ,Bose’ programmiert — und eine mégliche Giite des Menschen ist er-
wiesen durch viele Mitglieder der menschlichen Familie. Am Fest der Ge-
setzesfreude tanzen und singen die frommen Juden. Sie danken Gott fréh-
lich fur die Weisung zum guten Leben; sie wissen: Gerechtigkeit lernt der
Mensch in einem gerechten Gemeinwesen. — Mehr noch: Alle Wege der
Thora, so weil} es das talmudische Schrifttum, fihren hin zum Frieden.
,Grolk ist der Friede, denn Gottes Name ist Frieden.”

3.1 | Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. — 40/50 n.Chr.): ,Das ist
es vor allem, was der fromme Prophet [Mose] durch seine ganze Ge-
setzgebung erreichen will: Eintracht, Gemeinschaftsgefiihl, Gleich-
heit der Gesinnung und Harmonie der Charaktere, Eigenschaften,
durch die Familien und Stadte, Volker und Lander und {iberhaupt
das ganze Menschengeschlecht zur hochsten Gliickseligkeit gelan-
gen konnen.” (Philo: De virtutibus [de caritate] [M. II 395, C.-W.
119]).7

3.2 | Rabbi Chanina: ,,Der Friede ist von gleichem Wert wie das ganze
Werk der Weltschopfung, denn so heifit es (Jesaja 45,8): ,er bildet
das Licht und schafft die Finsternis, er stiftet den Frieden’” (Jalkut
zu 4. Buch Mose, Abs. 711).28

3.3 | ,,Warum fehltin der Schopfungsgeschichte beim zweiten Tage
die Bemerkung ki tow, ,Gott sah, dafs es gut war?’ Rabbi Chanina

26 SALFATI 2021 (Arte-Filmdokumentation).
27 Zitiert nach BERNFELD 2025, S. 16.
28 Zitiert nach DIENEMANN 1929.

28




sagte, weil es an ihm heifst (1. Buch Mose 1, 6): ,es sei Scheide von
Wasser und Wasser’; es sagte Rabbi Twijomi: wenn schon bei einer
Trennung, die zur Herstellung und Befestigung der Welt und ihrer
Besiedlung notwendig war, das ,es ist gut’ versagt bleibt, wie erst
bei Trennung und Streit, die sie verwirren!” (Bereschith rabbah IV,
6).29

3.4 | Schiiler Aarons: , Hillel lehrte: Sei von den Schiilern Aarons —
liebe den Frieden und jage dem Frieden nach.” (Talmudisch. Sprii-
che der Viter I, 12).30 | Hillel sagte: ,Sei ein Anhdnger Aarons — der
den Frieden liebt und ihn verfolgt, der [G-ttes] Geschopfe liebt und
sie der Tora nédher bringt.” (Pirkej Awot 1:12)

3.5 | ,,Was die Lehre Israel befiehlt, hat nur den Zweck, unter Men-
schen gegenseitige Liebe und Frieden aufrechtzuerhalten.” (Talmu-
disch. Sefer ha-chassidim § 956 [567]).32 | Rabbi Aryeh Citron: Es ist
»die ganze Tora nur dazu gegeben [...], um Frieden in der Welt zu
stiften [Umschreibung der talmudischen Aussage, Gittin 59b], wie
der Vers sagt: ,Die Wege [der Tora] sind angenehme Wege und all
ihre Pfade sind Frieden’, [Spriiche Salomons 3:17].“%% | , Alle Pfade
der Torah fithren zum Frieden.” (Mischlej [Buch der Sprichworter]
3,17y

3.6 | Drei Prinzipien: , Auf drei Prinzipien beruht die Welt: auf Wahr-
heit, Recht und Frieden” (Pirkej Awot 1:18)35 | ,Rabban Schimon
ben Gamliel sagt: Auf drei Dingen besteht die Welt; auf Wahrheit,
auf Gerechtigkeit und auf Frieden” (Pirkej Awot 1,18).%¢ | ,, Rabban
Simon ben Gamliel sagte: Die Welt steht auf drei Dingen: Recht,

29 Zitiert nach DIENEMANN 1929.

30 Zitiert nach BERNFELD 2025, S. 104. = LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 360.
31 CITRON 2025.

32 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 18.

33 CITRON 2025.

3¢ FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995.

35 Hier zitiert nach: ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b.

36 Zitat nach AHRENS 2022 (Rabbiner Jehoschua Ahrens).

29



Wahrheit, und Frieden, denn es heifSt (Sach 8, 16): Wahrheit und Frie-
den-Recht richtet in euren Toren” 3 (Mischna, Abot 1, 18)

3.7 | ,Wenn das Gesetz eingehalten wird, ist die Wahrheit garantiert
und es herrscht Frieden” (J. T. Ta’anit 68a).3

3.8 | Dem Frieden nachjagen: ,Die Torah verlangt bei keinem Gebot,
dass man sich zu ihm drangen soll. Einzig beim Gebot zur Forde-
rung des Friedens verlangt sie: ,Fordere den Frieden und jage ihm
nach!” “ (Midrasch zu 4. Mose 19)* | , Die Tora fordert nicht, dass
man sich zu irgendeiner Gesetzeserfiillung drangen soll. Nur {iber
den Frieden sagt sie: Fordere den Frieden und jage ihm nach.” (Mi-
drasch Raba zu 4. Mose 19).# | ,Die Thora schéarft uns ein, einem
Gebot nicht nachzulaufen, sondern es nur zu erfiillen, wenn die Ge-
legenheit auf uns zukommt. In Bezug auf den Frieden allerdings be-
fiehlt sie uns, ihm nachzujagen (Numeri Rabba 19, 27).“4

3.9 | Ein Volk, das den Frieden liebt: ,,Es sprach der Heilige, gelobt sei
er: die ganze Thora lehrt Frieden und wem iibergebe ich sie? dem
Volke, das den Frieden liebt.” (Talmudisch. Pesikta de Rab Kahana
c. 12 [105 b]).#2

3.10 | Israels Name ist Frieden: ,Grof3 ist der Friede, denn Gottes
Name ist Frieden (Richter 6, 24), der Messias wird Frieden genannt
(Jes 9, 5) und Israels Name ist Frieden (Zach 8, 12)” (Talmudisch.
,Perek Haschalom’).#3

311 IGrof istder Friede:,R. Eleazar, der Sohndes R. Eleazar
ha-Qappar, sagte: Grofs ist der Friede, denn selbst wenn Israel Got-
zendienst treibt, aber Friede unter ihnen herrscht, sagt der Heilige,

%7 Ubersetzung aus MAIER 2000, S. 91.

38 Hier zitiert nach: ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b.
39 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995.

40 Zitat hier nach: HERWANGER 2001.

41 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 37.

4 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 105.

43 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 34.

30



gepriesen sei Er: Der Satan hat sie vielleicht nicht beriihrt, denn es
heifst (Hos 4, 17): Ein Geselle von Gotzen ist Efraim, laf$ ihn! Aber wenn
sie entzweit sind, was wird dann iber sie gesagt? — Ihr Herz ist geteilt,
nun sind sie schuldig (Hos 10, 2). / Grof3 ist der Friede und verhafit die
Zwietracht. / Grof ist der Friede, denn selbst in Kriegszeiten braucht
man Frieden, da es heifit (Dt 20, 10): Wenn du gegen eine Stadt an-
riickst, um gegen sie zu kdmpfen, dann rufe ihr zum Frieden zu; (Dt
2, 26): Und ich sandte Boten aus der Wiiste Qedemot zu Sihon, den
Konig von Hesbon, mit Worten des Friedens und der Wahrheit; (Ri
11,12): Und es sandte Jefta Boten zum Konig der Ammoniter .../

Grof3ist der Friede, denn selbst Tote brauchen Frieden, denn es heif3t
(Gen 15, 15): Und du gehst ein zu deinen Viitern in Frieden, und es heif3t
(Jer 34, 5): In Frieden sollst du sterben ... [ Grofs ist der Friede, der den
Bufifertigen gegeben wird, denn es heifst (Jes 57, 19): Der den Aus-
druck der Lippen schafft, Friede, Friede fiir fern und fiir nahe. /

Grof8 ist der Friede, der Gerechten als Anteil gegeben wird, denn es
heif8t (Jes 57, 2) Er kommt in Frieden, sie werden ruhen auf ihren Lagern.
/ Grofs ist der Friede, der nicht den Frevlern zum Anteil gegeben
wird, da es heif3t (Jes 57, 21): Kein Friede, spricht JHWH, den Frevlern. /
Grofi ist der Friede, der den Freunden der Torah gegeben wird, denn
es heifst (Ps 119, 165): Viel Friede den Freunden deiner Torah. [ Grofs ist
der Friede, der den Torah-Lernenden gegeben wird, denn es heift
(Jes 54, 13): All deine Sohne sind Gelehrte des HERRn und grofs ist der
Friede deiner Séhne. | Grofs ist der Friede, der den Demiitigen gegeben
wird, denn es heifSt (Ps 37, 11): Die Demiitigen werden das Land in
Besitz nehmen und sich vergniigen iiber eine Fiille des Friedens. /
Grof3 istder Friede, der den Wohltédtern gegeben wird, denn es heifst
(Jes 32, 17): und die Wohltitigkeit wird Friede. /| Grof3 ist der Friede,
denn der Name des Heiligen, gepriesen sei Er, ist Friede, da es heift
(Ri 6,24): Und er nannte ithn JHWH — Friede. / R. Hananja, der Priester-
vorsteher, sagte: ,Grof3 ist der Friede, da er das ganze Schopfungs-
werk aufwiegt, denn es heifst (Jes 45, 7): Der Licht bildet und Finsternis
schafft, Frieden macht ...". | Grof8 ist der Friede, denn die Bewohner
der Hohe brauchen Frieden, denn es heifst (Hiob 20, 2): der Frieden
macht in seinen Hohen. Und da gilt der Schlufs vom Leichteren auf das
Schwerere: Wenn schon an einem Ort, wo es nicht Feindschaft und
Rivalitdt und Hafl und Streitgegner gibt, Friede gebraucht wird,

31



umso mehr an einem Ort, wo all diese Verhaltensweisen vorkom-
men. 44

3.12 | Das hohe Gut: , Der Friede ist ein hohes Gut, und alle Gebete
schlieflen mit der Bitte um Frieden, und auch der Priestersegen [4.
Buch Moses 6, 26] schliefit mit der VerheifSung des Friedens.” (Tal-
mudisch. Sifre zu 4. Buch Mose 6, 26).45

3.13 | Frieden mit allen halten: ,Jeder bemdiihe sich, gottesfiirchtig und
verstandig zu sein, antworte bescheiden, besénftige Zornige und
halte Frieden mit seinen Briidern, seinen Verwandten und mit jeder-
mann, auch mit dem Heiden auf der Strafie.” (Berachot 17a).46

3.14 | Frieden ist wichtiger als Ehre: ,,Um Frieden zwischen Eheleuten
zu stiften, hat Gott gestattet, dafs sein heiliger Name gestrichen
werde [4. Buch Moses 23]; um wie vieles wichtiger ist es nun, in der
Welt Frieden zu stiften.” (Talmudisch. Sukka 53b).#” | Walter Homolka
und Albert H. Friedlander fithren aus: , mipenei-darchei-schalom — um
des Friedens willen, mufy sogar die Ehre zuriickstehen. Ein Mi-
drasch erzahlt vom Rabbi Meir, der einer Frau erlaubte, ihm vor den
Schiilern ins Gesicht zu spucken, um damit den Frieden zwischen
ihr und ihrem Ehemann wiederherzustellen. Dies war namlich des-
sen Bedingung gewesen, sich nicht von ihr zu trennen (Levitikus
Rabba 9). Dartiiber hinaus lehrt diese Geschichte, daf$ solch eine ,Ehr-
verletzung’ im Grunde gar keine ist, da doch Gott selbst auf seine
Ehre verzichtet, wenn es darum geht, den Frieden zwischen den
Menschen zu fordern. 48

3.15 | Liigen um des Friedens willen: , Wenn es darum geht, den Frie-
den zu erreichen, darf ein Mensch sein Wort dndern.” (Babyloni-
scher Talmud: Jewamot 65)* | ,Esist erlaubt, zu liigen, wenn es gilt,

4 Ubersetzung aus MAIER 2000, S. 92-93.
4 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 105.

4 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 105.

47 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 105.

48 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 37.

49 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995.

32



zwischen einem Menschen und seinem Nachsten Frieden zu stif-
ten.” (Midrasch Schalom)® | Rabbi Aryeh Citron: ,Es ist in bestimm-
ten Fallen sogar erlaubt, die Wahrheit zu verdrehen, um den Frieden
zu bewahren. So tat das G'tt selbst und auch die Briider Josefs. [Siehe
Gen. 18:13 und 50:16. Siehe Talmud, Baba Mezia 87b und Jewamot
65b]. — Zu versichern, dass wir personlich mit unseren Mitmenschen
in Frieden leben, reicht nicht aus. Sondern wir miissen uns aktiv da-
rum bemtihen, auch zwischen unseren Mitmenschen Frieden zu stif-
ten.”s!

3.16 | ,Moge Nahrung auch in Hiille und Fiille vorhanden sein,
wenn aber der Friede fehlt, ist es wertlos” (Silfra Beschukotai 1).52

3.17 |,,Obwohl inder Tora tiber Kriege geschrieben wird, wird tiber
sie um des Friedens willen geschrieben.” (Midrasch Tanchuma Zaw
3)53

3.18 |, Gott ist der Friede, sein Name ist Friede und alles ist im Frie-
den zusammengebunden.”>* (Aus: ,Sohar’ — Hauptwerk der Kabba-
la, Ende des 13. Jahrhunderts)

3.19 | Schalom ist mehr als Waffenstillstand: ,,Rabbi Jitzchak Arama
(Akedat Jitzchak 74) ist der Meinung, dass die Ubersetzung von
Schalom als Waffenstillstand oder Gewaltlosigkeit dem Reichtum
des Friedensbegriffs nicht gerecht wird. Schalom ist positiv, die Ein-
stellung schlechthin, in der Menschen mit unterschiedlichen Tem-
peramenten und Meinungen fiir das Gemeinwohl zusammenarbei-
ten konnen. Die individuelle Tugend verliert in der Isolation ihren
Glanz. Das Band des Friedens und der Toleranz bildet die Briicke
zwischen allen wohlmeinenden Menschen. Ihre Bemiihungen erhal-

50 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995. — Vgl. HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S.
40: ,So darf nach talmudischer Auslegung zum Heil des Friedens sogar die
Wahrheit geopfert werden (Yebamot 65b), was von Gott selbst sanktioniert ist
(Yebamot 65)“.

51 CITRON 2025.

52 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 38.

5 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 130.

54 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 49.

33



ten eine solidere Grundlage; Schalom ist die Kronung ihrer Arbeit.
Schalom ist daher einer der G’ttesnamen, denn G’tt garantiert die
Einheit des Universums.” (Orthodoxe Rabbinerkonferenz | Das Rab-
binatin Deutschland).5

3.20 | Ohne Friede gelingt nichts: ,,Rabbiner Selig Bamberger (1872-
1936) erklart in seinem Kommentar, wie elementar es ist, dass Frie-
den herrscht, nicht nur zwischen den Volkern, sondern auch zwi-
schen den einzelnen Menschen. Es ist die hochste Aufgabe des Men-
schen, Wahrheit, Recht und Frieden in Einklang zu bringen. Gelingt
dies nicht, wére es das Ende der menschlichen Gesellschaft. Ohne

Frieden kann es weder Wohlergehen noch Prosperitdt geben.”®
(Rabbiner Jehoschua Ahrens)

55 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b.
5 AHRENS 2022.

34



4. Die Friedensstifter als Botschafter des Lebens

In der Gliicklich-Preisung der Friedensstifter steht die rabbinische Uberlie-
ferung der Bergpredigt®” oder dem ,Sonnengesang’ des Franziskus von As-
sisi in nichts nach. Die Akteure der Kriegsreligion machen — in ihrer Gott-
losigkeit — die Welt zu einem traurigen Ort, doch die Botschafter des Frie-
dens wirken aus einem Raum der Freude und bringen Freude. Sie zeichnen
sich aus durch jene Kraft, die Erich Fromm ,Biophilie“ nennt: durch die
Liebe zum Leben und ein Vermogen, um sich herum Leben zu mehren. Die
innere Kraftquelle der ,Schalom-Menschen’ eréffnet eine Perspektive zur
,Befriedung der ganzen Welt“ (—4.4). Durch besondere Tiefe und Schon-
heit beeindruckt hier auch die spate Frommigkeit der ,Chassidim’, wie sie
uns Martin Buber durch seine Schriften vermittelt hat.

4.1 |1, Im Sinne der Rankeschmiede ist Betrug, wiahrend Friedenstif-
ter Freude verbreiten.” (Spriiche [Mischle] 12,20).5

4.2 |1, Und nun sage ich euch, meine Sohne, liebet die Gerechtigkeit
und in ihr wandelt, denn die Wege der Gerechtigkeit sind wiirdig,
dafs man sie annehme, aber die Wege der Ungerechtigkeit gehen
plotzlich unter und schwinden ... Und nun sage ich euch, den Ge-
rechten: wandelt nicht auf bdsem Wege und in der Gewalttétigkeit,
noch auf den Wegen des Todes, und nédhert euch ihnen nicht, damit
ihr nicht untergehet. Sondern suchet und erwahlet euch die Gerech-
tigkeit und ein wohlgefilliges Leben, und wandelt auf den Wegen
des Friedens, damit ihr lebet und Freude habet.” (Das [apokryphe]
Buch Henoch c. 94, 1).»°

4.3 | ,Es wird niemals tiber einen Verderben kommen, der Frieden
stiftet zwischen Menschen, zwischen Eheleuten, zwischen einer Re-
gierung und der anderen, zwischen einer Familie und der anderen,
zwischen einer Stadt und der anderen, zwischen einem Volke und
dem anderen” (Talmudisch. Mechilta zu 2. Buch Mose [20, 22] c.
19).60

5 Matthdus-Evangelium 5,9: ,,Gliicklich zu preisen sind die, die Frieden stiften;
denn sie werden Sohne Gottes genannt werden.”

58 Bibeliibersetzung hier aus: LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 360.

5 LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (1), S. 236 [Henoch-B., entstanden ab 3. Jh. v.Chr.].
¢ Textquelle | BERNFELD 2025, S. 104.

35




4.4 |,,Wenn ein Mensch Frieden mit sich gemacht hat, dannist er in
der Lage, die ganze Welt zu befrieden” (Numeri Rabba; vgl. Avoth
de Rabbi Nathan 28, 43a).5!

4.5 | ,Ein [...] groBer Friedensstifter war Rabbi Meir, der sich selbst
zuriicknehmen und sich sogar lacherlich machen konnte, solange es
nur dem Frieden diente (Jerusalemer Talmud, Sota 16d).“62 (Rabbi-
ner Jehoschua Ahrens)

4.6 | ,Fiir das Friedenstiften zwischen Menschen wird man bereits
im Diesseits belohnt, aber es bleibt auch als Verdienst fiir die kom-
mende Welt erhalten (Schabbat 127a). Das beten wir jeden Tag im
Schacharit, und es zeigt entsprechend die Wichtigkeit des Friedens
auf. — Unterstrichen wird dies durch die Geschichte eines Rabbiners
im Talmud, der regelmafiig auf einem Marktplatz dem Propheten
Elijahu begegnet: ,Er fragt Elijahu: Gibt es auf diesem Marktplatz
irgendjemanden, der einen Anteil an der kommenden Welt hat? Die-
ser erwiderte: Nein. [...] Dann gingen zwei Briider vortiiber, und Eli-
jahu sprach: Diese sind Kinder der zukiinftigen Welt. Da ging der
Rabbiner auf sie zu und fragte: Was ist eure Beschaftigung? Diese
erwiderten: Wir sind Komiker und erheitern die Betriibten, und
wenn wir Streitende sehen, bemithen wir uns und stiften Frieden’
(Ta’anit 22a).”63 (Rabbiner Jehoschua Ahrens)

4.7 | Die Erzihlungen der Chassidim: ,Frie d en. - Zu den Worten
des Gebets ,Der Frieden stiftet in seinen Hohen, der wird Frieden
stiften {iber uns’, sprach Rabbi Pinchas: ,Der Himmel (schamajim)
ward bekanntlich daraus, dafd Gott Frieden stiftete zwischen Feuer
(esch) und Wasser (majim). Und wer so die dufSersten Gegensatze
miteinander befriedete, der wird gewif8 auch uns alle miteinander
befrieden.” — Rabbi Rafael von Berschad war sehr beflissen, Frieden
zu stiften. Oft ging er in die Hauser der Chassidim und redete zum
Herzen der Frauen, damit in ihrem Herzen die Bereitschaft wachse,
mit ihren Mannern Frieden zu halten. — Einst weilte er am neunten

61 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 37.
62 AHRENS 2022.
6 AHRENS 2022.

36



Ab, dem Jahrestag der Zerstorung des Heiligtums, in einer Ge-
meinde, deren Mitglieder seit langem in einem sich immer unent-
wirrbarer entwickelnden Streit lagen. Die eine Partei ging ihn an,
den Frieden wiederherzustellen. ,Aber es wird dem Rabbi’, sagten
sie, ,wohl nicht genehm sein, sich heute, in der Zeit der Trauer, mit
unserer Sache zu befassen.” ,An keinem Tag wie heute’, erwiderte
er. Um eitlen Haders willenistja die Stadt Gottes zerstort worden®.
— An dem Sabbat, an dem der erste Abschnitt der Schrift, die Ge-
schichte der Schopfung, verlesen wird, singen tagiiber die Berscha-
der Chassidim im Kreis, immer wieder anhebend: ,Sabbat der
Schépfung, alle in einem! Sabbat der Schopfung, alle in einem!’.”¢3

4.8 | Die Erzihlungen der Chassidim: ,Der Friedensstifter.
Jaakob Jizchaks Vater wurde zuweilen von seinem Bruder besucht,
der als armer Bethausdiener in einem entlegenen Stadtchen lebte, in
Wahrheit aber einer der sechsunddreifsig verborgenen Zaddikim
war, auf denen die Welt steht. Die beiden pflegten, wenn er bei sei-
nem Bruder zu Besuch war, aus der Stadt aufs Feld zu gehen und
sich von den Geheimnissen der Lehre zu unterreden. Einmal nah-
men sie den Knaben mit, und er ging hinter ihnen her. Sie kamen an
eine Wiese, auf der Schafe weideten. Da sahen sie, dafs zwischen den
Tieren ein grofier Zwist um die Anteile an der Weide ausgebrochen
war. Schon gingen die Leitwidder mit den Hornern aufeinander los.
Weder Hirt noch Hund war zu erblicken. Im Nu war der Knabe vor-
gesprungen, in einem Nu nahm er die Wiese in Besitz und richtete
seine Herrschaft auf. Er trennte die Kampfer und schlichtete den
Streit. Alsbald war jedem Schaf und jedem Lamm zugeteilt, was es
brauchte. Aber mehrere Tiere beeilten sich nun nicht mit dem Fres-
sen, sondern drangten sich an den Knaben, der ihnen das Fell kraute
und zu ihnen redete. ,Bruder’, sagte der Bethausdiener, ,das wird
ein Hirt der Herde’.”56

% Nach einer talmudischen Tradition hat ein geringfiigiger Streit zwischen
zwei jiidischen Familien in seinen Folgen den Vernichtungskrieg der Romer
entfesselt. [Anm. aus der Buber-Werkausgabe.]

5 BUBER-WERKE 18, S. 281.

66 BUBER-WERKE 18, S. 629.

37



4.9 | Erzihlungen der Chassidim| ,W eltfrieden und Seelen-

frieden. Rabbi Bunam [von PZysha] lehrte: ,Unsere Weisen sa-
gen [Jerusalemer Talmud, Pea 15]: Suche den Frieden an deinem Ort.
Man kann den Frieden nirgendwo anders suchen als bei sich selber.
Es heifst im Psalm [38, 4]: Es ist kein Friede in meinen Gebeinen meiner
Siinde wegen. Wenn der Mensch in sich selber den Frieden gestiftet
hat, ist er befahigt, ihn in der ganzen Welt zu stiften’.”?” Vgl. —4.4.

4.10 | Die Erzihlungen der Chassidim| ,Friedenstiftung. Einst
fuhr Rabbi David [von Lelow] mit seinem Schiiler Jizchak, dem
nachmaligen Rabbi von Worki, nach einem Ort, wohin er zu kom-
men gebeten worden war, um zwischen den beiden Partnern eines
langjahrigen Streits Frieden zu stiften. Am Sabbat betete er vor der
Lade. Die beiden Gegner waren anwesend. Nach Sabbatausgang
hiefS er den Wagen zur Riickfahrt anspannen. ,Der Rabbi hat doch
noch nicht durchgefiihrt’, bemerkte der Schiiler, ,um wessentwillen
er hierhergekommen ist.” ,Du irrst dich’, sagte Rabbi David. ,Als ich
im Gebet gesprochen hatte: Der Frieden stiftet in seinen Héhn, er wird
Frieden stiften iiber uns, war der Frieden geschlossen.” Und so war es
in der Tat.”®8

411 IMensch des Friedens:,y»isch schalom« [d.i. ein Mann
des Friedens, W.H.] ist der volle Gegensatz zum ... >raschac« [d. i. ein
Boser, W.H.]: sein Leben ist nicht nur nirgends ein storender Bruch
und keine verletzende Willkiir, sondern er bringt iiberall ,Ergén-
zung und Vollendung’ und férdert das ,Heil” aller mit ihm in Beriih-
rung kommenden Wesen.”®® (Rabbiner Samson Raphael Hirsch,
1808-1888)

4.12 | Uber Aharon’: , Als berithmtester Friedensstifter gilt Mosches
Bruder Aharon. Er war der erste Hohepriester. An ihm, heifst es, sol-
len wir uns ein Beispiel nehmen: ,Gehore zu den Schiilern Aharons,
Frieden liebend und nach Frieden strebend’ (Pirkej Awot 1, 12). —
Laut dem Midrasch (Awot de Rabbi Nathan, Kapitel 12) war Aharon

67 BUBER-WERKE 18, S. 666-667.

68 BUBER-WERKE 18, S. 591.

69 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 105.
70 AHRENS 2022.

38



jemand, der nicht nur den Frieden erhalten hat, sondern ihn auch
aktiv suchte. Waren zwei Personen miteinander zerstritten, sagte er
jeweils beiden, dass der andere seine Vergehen bereue, und so
schaffte er es, beide wieder zusammenzubringen. Aharon wirkte
mit seinem Verhalten auch praventiv gegen Streit und schlechte Ta-
ten. — Wenn er durch die StrafSen lief und eine bdse Person traf, so
griifite er sie trotzdem hoflich. Am néchsten Tag, wenn diese bose
Person eine Siinde begehen wollte, dann sagte sie sich: Wie kann ich
das machen und dann noch Aharon in die Augen schauen? Ich sollte
mich vor dem, der mich so freundlich griifite, schdamen. Und so un-
terlief8 die Person die Stinde.” (Rabbiner Jehoschua Ahrens)

39



5. Eine Menschheit -
Rettung der ganzen Welt

Hans Kohn schreibt in seinem Aufsatz , Judentum und Gewalt” (1928) zum
Thema dieser Abteilung unserer Quellenlese: ,,DasJudentum [...] hat den
Krieg gehasst, den es seit zwei Jahrtausenden nicht mehr gefiihrt hat, den
organisierten Mord, wie jede Gewalttat Uberhaupt. [...] In talmudischer
Zeit wird diese Erkenntnis von der Einheit und Gleichheit des Menschen-
geschlechtes, von der Wiirde und GroRe jedes einzelnen Menschen immer
wieder betont. ,Wo immer du die Spur eines Menschen wahrnimmst, dort
steht Gott vor dir’.“7

5.1 | Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr.-40/50 n.Chr.): ,, Wenn je-
mand einen Menschen getttet hat, so bezeichnet man das zwar (nur)
als Menschenmord; in Wirklichkeit aber ist es ein Frevel am Heilig-
tum, und zwar der denkbar schlimmste; denn von allem Wertvollen
und Kostbaren im Weltall ist nichts heiliger und Gott mehr &hnlich
als der Mensch, seines herrlichen Bildes herrlicher Abdruck, weil
nach dem Vorbilde der urbildlichen Vernunftidee geformt.” (Philo:
De specialibus legibus III [M. 11 313, C.-W. 83]).7

5.2 | Wer einen Menschen erhilt, erhilt eine ganze Welt: ,, Deshalb ist
[zuerst nur] ein einziger Mensch auf der Welt erschaffen worden, um
dich zu lehren, dass: Wer auch immer eine Person vernichtet, es ihm
angerechnet wird, als hétte er eine ganze Welt vernichtet, und [dass]:
Wer auch immer eine Person erhilt, es ihm angerechnet wird, als
hétte er eine ganze Welt erhalten.” (Jerusalemer Talmud, Sanhedrin
IV,9y3 | Kommentar: Es , sagt die rabbinische Auslegung zu Leviticus
19: ,Wer auch nur ein einziges Leben rettet, ist anzusehen, als hétte
er eine ganze Welt gerettet’. So ist es nicht verwunderlich, daf3 Isra-
els Erlosung durch den Frieden kommen soll (Deuteronomium
Rabba 5, 14) und den Friedensstiftern sicherer Anteil an der kiinfti-
gen Welt in Aussicht gestellt wird. Aber selbst wenn die Israeliten
Gotzendienst betreiben wiirden und Friede unter ihnen wire, wiir-

71 KOHN 1928 (der Handbuch-Beitrag istim vorliegenden Lesebuch nachzulesen).
72 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 63.

73 Hier: iibersetzt von Friedrich Erich Dobberahn (vgl. seinen Beitrag zum Schluss
des vorliegenden Lesebuches).

40




de sie Gott nicht strafen, und das Bose konnte ihnen nichts anhaben
(Genesis Rabba 38, 6; Sifre zu Nasso 42).74

5.3 | ,,Warum schuf Gott nur einen Menschen? Damit sich niemand
auf seine Abstammung berufe und zu seinen Mitmenschen spreche:
Ich bin etwas Besseres als der andere.” (Talmud. Mischna Sanhedrin
v, 5).75

5.4 | ,R.Jehuda bar Schalom sagte im Namen des R. Eleasar: Wenn
ein Armer zu einem Menschen kommt und ihn anredet, so hort er
nicht auf ihn, kommt aber ein Reicher, um mit ihm zu reden, so hort
er auf ihn und nimmtihn auf. Aber bei Gott ist es nicht so, sondern
alle Menschen sind vor ihm gleich, die Weiber, die Knechte, die Ar-
men, die Reichen.” (Talmud. Schemot rabba c. 21 zu 2. Buch Mose
14,15).76

5.5 | » ,Du sollst deinen Nachsten lieben wie dich selbst” [3. Buch
Mose 19, 18]. R. Akiba lehrte: Das ist ein wichtiger Grundsatz [kelal
gadol] der Thora. Ben Asai lehrte: Es gibt noch einen wichtigeren
Grundsatz in der Thora — ,dies ist das Buch der Entstehung des
Menschen” [1. Buch Mose 5, 1]. — Talmud: Sifra zu 3. Buch Mose
19, 18. [Der Ausspruch des Ben Asai kann dahin gedeutet werden,
daf$ er in den Worten , dies ist das Buch der Entstehung des Men-
schen” die Idee der Einheit des Menschengeschlechts und der
Gleichwertigkeit aller Menschen findet. Aber ebenso laft sich den-
ken, dafs Ben Asai nur die Anfangsworte dieses Verses anfiihrt, den
Nachdruck aber auf die SchluSworte legt: In Gottes Ahnlichkeit
schuf er ihn (1. Buch Mose 5, 1).]«77

74 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 39.

75 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 133. — Vgl. EHRMANN 2004, S. 138 (aus Talmud
und Midrasch): ,,Der einzelne Mensch. Warum ist der Mensch als einzelnes Indi-
viduum und nicht wie die Tiere gruppenweise nach Gattungen geschaffen wor-
den? — Daraus folgt die Lehre: Wer ein einziges Menschenleben zerstort, hat
gleichsam die ganze Welt zerstort, und wer einen einzelnen Menschen rettet, hat
gleichsam die ganze Welt gerettet.”

76 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 133.

77 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 75.

41



5.6 | Kein Lobgesang auf das Ertrinken der Agypter: , Als Israel durch
das Meer gegangen war, wollten die Engel einen Lobgesang anstim-
men. Da sprach zu ihnen der Heilige, gelobt sei er: Meine Geschopfe
[die Agypter] ertrinken im Meer, und ihr wollt da einen Gesang an-
stimmen?” (Schemot rabba c. 23; Sanhedrin 39 b).”8 —6.22; 10.20.

5.7 |,,Wer einen Menschen tétet, zerstort gleichsam das Weltall, weil
der Mensch dessen und der Gottheit Bild ist, das sich darin kund
gibt.” (Sabbetai Donnolo: Chakmoni ed. David Castelli bei Giide-
mann: Geschichte des Erziehungswesens und d. Kultur der Abendl.
Juden Bd. 11, S. 22).7

5.8 | Die Erzihlungen der Chassidim|,Die siebzig Sprachen.
Rabbi Lob, Sohn der Sara, der wandernde Zaddik, erzihlte: ,Einmal
war ich bei dem Baalschemtow iiber Sabbat. Gegen Abend vor der
dritten Mahlzeit saffen schon die grofien Schiiler um den Tisch und
warteten auf sein Kommen. Dabei unterredeten sie sich iiber einen
Spruch des Talmuds, um dessen Bedeutung sie ihn befragen woll-
ten. Es war der Spruch: Gabriel kam und lehrte Josef siebzig Sprachen.
Sie fanden ihn unverstéandlich; denn besteht nicht jede Sprache aus
zahllosen Wortern? Wie soll es da dem Verstand eines Menschen
moglich sein, sie alle in einer einzigen Nacht, wie erzédhlt wird, zu
erfassen? Die Schiiler kamen iberein, daf Rabbi Gerschon von
Kitow, der Schwager des Baalschem, ihn darum befragen sollte. Als
der Meister kam und sich zu Haupten des Tisches setzte, brachte
Rabbi Gerschon die Frage vor. Der Baalschem begann eine Lehrrede;
aber sie hatte anscheinend mit dem Gegenstand der Frage nichts ge-
mein, und die Schiiler vermochten daraus keine Antwort zu entneh-
men. Plétzlich jedoch geschah etwas Unerhértes und Unbegreifli-
ches. Mitten in der Lehrrede klopfte Rabbi Jaakob Jossef von Polnoe
auf den Tisch und rief mitten in die Lehrrede hinein: Tiirkisch! Und
nach einer Weile: Tatarisch!, und wieder nach einer Weile: Grie-
chisch!, und so Sprache um Sprache. Allmahlich verstanden ihn die
Gefahrten: er hatte aus der Lehrrede des Meisters, die scheinbar von
ganz andern Dingen handelte, Quell und Wesen jeder einzelnen

78 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 175.
7 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 65.

42



Sprache erkennen gelernt — und wer dich Quell und Wesen einer
Sprache erkennen gelehrt hat, hat dich die Sprache gelehrt.”s0

5.9 | Rabbiner Samson Raphael Hirsch (1808-1888): ,Es sind die aus
Agypten Befreiten, die der Menschheit das verlorene BewufBtsein
von dem einen Vater aller Menschen, und dem gleichen Rechte und
der gleichen Ebenbildlichkeit und Gotteskindschaft aller Menschen
wieder gebracht. Es sind die aus Agypten Befreiten, aus deren Han-
den sie das Buch hingenommen, das das Recht und die Freiheit und
die gottliche Wiirde jeder Menschenseele verbrieft und versiegelt.”
(S. R. Hirsch: Gesammelte Schriften, Bd. IV, 95).8!

5.10 | Rabbiner Leo Baeck (1873-1956): ,Wie grofS immer der Unter-
schied von Mensch zu Mensch ist, die Gottebenbildlichkeit ist ihnen
allen ihr Charakter, ist ihnen allen gemeinsam: sie ist es, die den
Menschen zum Menschen macht, ihn als Menschen bezeichnet. Got-
tes Bund ist mit allen Menschen, so wie er mit allen Welten ist. Nicht
blofs dieser oder jener kann das Ebenbild Gottes sein, sondern der
Mensch schlechthin ist es; denn darin ist der Grund und der Sinn
allen Menschenlebens. Ein jeder Mensch ist, wie die heilige Schrift
die Gottesebenbildlichkeit auch umschreibt, ,das Kind Gottes’. Er ist
es durch sein Menschentum und fiir sein Menschentum. In jedem ist
das Grofite; im Wesentlichen und Entscheidenden sind alle gleich.
Der Platz und die Aufgabe sind jedem zugewiesen, der menschliche
Adel istin allen. Ihn einem absprechen, hiefie ihn allen rauben. Uber
jeglicher Abgrenzung von Rassen und Volkern, von Kasten und
Klassen, von Bezwingenden und Dienenden, von Gebenden und
Empfangenden, iiber aller Abgrenzung auch von Gaben und Kréf-
ten steht die Gewifsheit ,Mensch’. Wer immer Menschenantlitz tragt,
ist geschaffen und berufen, eine Offenbarung der Menschheits-
wiirde zu sein.” (L. Baeck: Das Wesen des Judentums S. 161).82

5.11 | Rabbiner Ismar Elbogen (1874-1943): ,,Die Lehre von dem einen
Gott, dem die ganze Welt eignet, schlieft eine Verengung grundsiitz-
lich aus, und die Pharisder haben keineswegs den Schopfer des

80 BUBER-WERKE 18, S. 212.
81 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 193.
82 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 44-45.

43



Himmels und der Erde zum Nationalgott herabgesetzt. Sie haben
konsequenter Weise gelehrt, dafs alle Vilker Gott angehdren, iiberall wo
es nur die Fufispuren von Menschen gibt, da ist auch Gott. Seine Hand
ist hilfreich ausgestreckt fiir alle Menschen, er erhiort das Hilfeflehen aller
Weltbewohner.” (1. Elbogen: Die Religionsanschauungen der Phari-
sder, [1904] S. 55/56).83

5.12 | Michael Holzman (1860-1930): ,,Der Ewige, der geistige, einzige
Gott, ist nach der Lehre des Judentums der Schopfer des Himmels
und der Erde, der Herr der Natur und der Vater aller Menschen. Wer
immer ein Menschenantlitz tragt, welches Stammes, welches Vol-
kes, welches Standes er auch sein mag, ist in Gottes Ebenbild ge-
schaffen, ist gottlichen Geistes teilhaftig und kann und soll in Gottes
Wegen wandeln, den Wegen der Gerechtigkeit und Giite. Der Ewige
ist also nicht, wie oft gesagt wird, ein Nationalgott, sondern der Va-
ter der ganzen Menschheit.“%*

5.13 | Pnina Navé Levinson (Flirsorge an Juden und Nichtjuden):
,Liebestaten, Fiirsorge und wiirdige Bestattung schulden Juden je-
dem Menschen, gleich welcher Herkunft und welchen Glaubens.
Dies ist ganz besonders dort Pflicht, wo andere dies vernachldssi-
gen. Es gehort zu den Wegen des Friedens, darké schalom, die dem
Juden durch die rabbinische Lehre geboten sind. Als Norm findet
sich das barmherzige und friedensférdernde Handeln an den Nicht-
juden in der Mischna, Gittin 5, 8. Im Talmud werden zahlreiche Bei-
spiele dazu gebracht. Mittelalterliche Kodizes bringen ebenfalls die-
ses Gebot in seinen Einzelheiten (Maimonides, Kodex, Konige 10, 12;
Jakob Ben Ascher, Tur Joré Dea 367). Ein Kommentar bezeichnet es
als religiose Verpflichtung fiir Juden, ,allen Menschen Frieden und
Heil zu spenden, sich an allen Bestrebungen, die das Wohl des Men-
schengeschlechts fordern, eifrig zu beteiligen und zu wandeln die
Wege des Friedens’ (Hoffmann, Der Schulchan Aruch, S. 48 ff.). Aus
dieser Auffassung heraus schufen Juden in freien Gesellschaften hu-
manitdre Einrichtungen wie Krankenhduser und Schulen, aber auch
Bibliotheken und Museen. Moderne jiidische Ethiker wie M. Laza-

8 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 177.
8 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 168.

44



rus, H. Cohen, L. Baeck und S. Greenberg betonen die Verpflich-
tung, das sittliche Gesetz, die Ethik, als das eigentliche Wesen Gottes
zu sehen, um als Ebenbild entsprechend zu handeln. Dabei sind die
Gebote der Tora Hinfithrungen, die ohne eine wesenhafte Anlage
des Menschen sinnlos waren. 8>

5.14 | Pnina Navé Levinson (Nachstenliebe umfasst alle Menschen):
,Die Vorstellung vom Anderen als Mitmenschen ist in der hebrai-
schen Bibel geschaffen worden, man bezeichnete dies als die wich-
tigste Gabe Israels an die Menschheit. Das betrifft jeden Menschen,
nicht etwa nur die ,Volksgenossen’. Zum Gebot der Nachstenliebe
gehort auch das der Liebe zum Fremden (Lv 19, 19 und 33-34; 24, 22).
Die talmudische Weiterfithrung dieser Gebote enthalt die obigen
und viele weitere Verhaltensregeln fiir den Umgang der Menschen
miteinander. Jedoch wurde oft von Laien und Theologen behauptet,
dafs Juden keinerlei Gebote beziiglich der Nachstenliebe zu Nichtju-
den beséfien. Dagegen protestierten 1884 die liberale und die ortho-
doxe deutsche Rabbinerkonferenz. Beide erklarten unmifsverstand-
lich, da8 fiir Juden die Nachstenliebe ein uneingeschranktes, alle
Menschen umfassendes Gebot sei [...]. Kurz darauf wurde in Mar-
burg eine Streitsache iiber diesen Gegenstand ausgetragen. Als
Sachverstandiger des Landgerichts schrieb der dortige Philosoph
Hermann Cohen ein Gutachten: Die Néchstenliebe im Talmud
[...].786 —6.12.

5.15 | Rabbiner Jehoschua Ahrens (Die Eine Menschheit):
,G’tt wiinscht sich eine Welt, die mit Frieden gesegnet ist, wie es der
Talmud erldutert: ,Der Mensch wurde einzig erschaffen [...] wegen
der Familien (der verschiedenen Volker), damit namlich die Fami-
lien einander nicht befehden. Wenn sie jetzt sogar, wo (der Ur-
mensch) einzig erschaffen wurde (also alle vom selben Menschen
abstammen), einander befehden, um wie viel mehr wire dies der
Fall, wenn zwei erschaffen worden waren? (Sanhedrin 38a).”%”

85 LEVINSON 1987, S. 71.
86 LEVINSON 1987, S. 72.
87 AHRENS 2022.

45



6. Mitfuihlen — Fremden- und Feindesliebe

Das Mitfuihlen mit dem Leid der ,Anderen’ — trotz des eigenen Schmerzes
— ist Erweis einer Begegnung von Gott und Mensch; es gilt dem Rabbiner
Samuel Raphael Hirsch (1808-1888) gar als eine ,,Blrgschaft” fiir die , All-
verwandtschaft in dem All-Einen” (—6.13). — Friedrich Erich Dobberahn
erldutert uns wie folgt jenes hebraische Schlisselwort ,rachamim’, das in
diesem Zusammenhang nicht ibergangen werden kann®: Rdhdm (om ),
als Singularform = Mutterleib, MutterschoR, Ausgangsort alles menschli-
chen wie tierischen Lebens. — Rah®mim ( a1 ), als Pluralform = ,Einge-
weide, Inneres”, dann auch als ,weiche Stelle im Wesen eines Menschen:
Sitz des zarten Mitgefiihls, ,Erbarmen”. — Die hiervon abgeleitete Verb-
form im Pi“‘él (Dopplungsstamm, Intensiv) mit dem Subjekt Mutter (z. B.
Jesaja 49, 15), Vater (z. B. Psalm 103, 13), Gott (z. B. Exodus 33,19) bedeu-
tet ,sich erbarmen”; das Partizip Pi“él ,m®rahém” = , Erbarmer” ist Got-
tespradikat schlechthin (z. B. Jesaja 49,10). — In der spatgriechischen
(LXX), spatjidischen und urchristlichen Literatur lautet das Aquivalent zu
Rdham / Rah®mim: oTtAOyXva (ein etwas derber Begriff, fast ausschlielR-
lich nurim Plural gebrauchlich). Belege hierfir (z. B. Buch der Sprichworter
12,10; Apostelgeschichte 1,18) sind allerdings selten. oTtAayxva = Plural-
Form zu oTIAOYXVOV, bezeichnet im vorchristlichen Gebrauch ,,Innereien”
(von Opfertieren), ab dem 5. Jh. n. Chr. auch die menschlichen Eingeweide,
einzelne Organe wie Leber, Lunge, Milz, Herz, dann aber spater auch im
Ubertragenden Gebrauch: Sitz triebhafter Leidenschaften (Zorn, Angst),
also auch Sitz, Zentrum des persénlichen Fihlens und Empfindens, auch
des Mitleids. Fiir die Bedeutung ,,Erbarmen” Gottes” setzt das Spatgriechi-
sche bisweilen die Silbe €v- (= gut) als Prafix vor das Wort. Im neutesta-
mentlichen Sprachgebrauch (synoptische Evangelien, Paulusbriefe) reicht
oTiAayxvi{opal ohne Prafix €u- als Attribut des géttlichen, messiani-
schen, eschatologischen Handelns (z. B. Jesu Verhalten; Markus 6, 34).

8 Die Einsendung des Freundes, der auch zwei Beitrdge fiir das vorliegende Le-
sebuch verfasst hat, setze ich nachfolgend nicht in Anfithrungszeichen. F. E. Dob-
berahn verweist auf folgende Literatur: Wilhelm GESENIUS / Frants BUHL, Hand-
worterbuch {iber das Alte Testament, Nachdruck 1962, Springer Verlag, Berlin/
Gottingen/Heidelberg, S. 755a-758a; Ernst JENNI / Claus WESTERMANN, Theologi-
sches Handworterbuch zum Alten Testament (THAT), Bd. 2, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt, Sechste Auflage, 2004, Sp. 762; Helmut KOSTER,
oTAayxvov etc., in: Gerhard FRIEDRICH (Hg.), Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament (ThWNT, ,Kittel”), Bd. VII, W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart,
1964, S. 549 ff. 553 ff.

46




6.1 | Jedem Wasser und Nahrung gewdhren: ,,Im iibrigen ist es uns zur
strengen Pflicht gemacht, stets hilfreiche Hand zu leisten. So miissen
wir jedem, der dessen bedarf, Wasser, Feuer, Nahrung verabfolgen,
ihm den Weg zeigen, keinen unbeerdigt liegen lassen.” (Flavius Jo-
sephus: gegen Apion II, 29).8°

6.2 | Alle fiihlen die Armut (um 100 v. Chr, jiidisch-hellenistisch): , Ei-
nerlei Ehre geniefie, wer fremd herkam mit den Biirgern, denn wir
alle ja fiihlen die Armut, die uns umherwirft, und kein Land in der
Welt gibt bleibenden Boden den Menschen.” (Pseudo-Phokylides:
Nuthetikon 34-36).%

6.3 | Mitleid und Gottes Konigswalten: ,Sei stets darauf bedacht, dafs
du niemand dein Mitleid versagst. Wer seinen Mitmenschen das
Mitleid versagt, der gleicht dem Gotzendiener, der Gottes Herr-
schaft [malchut schamajim] von sich ablehnt.” (Talmud: Sifre z. 5.
Buch Mose 15, 9).91

6.4 | Alle ohne Unterschied versorgen: ,Man versorgt die Armen der
Heiden zusammen mit den Armen der Israeliten, um der Eintracht
willen [mipne darke schalom]; man pflegt die Kranken der Heiden
wie die Kranken der Israeliten; man bestattet die Toten der Heiden
wie die Toten der Israeliten.” (Talmudisch: Gittin 61 a).2

6.5 | Die Fremden — Gottes Geliebte: ,,Die Fremden werden von Gott
geliebt, und iiberall hat sie die Thora Israel gleichgestellt.” (Talmud.
Mechilta zu 2. Buch Mose 21, 8).%

6.6 | Fremdenrecht — Gottesrecht: ,,R. Simon ben Lakisch lehrt: Wer das
Recht des Fremden leugnet, hat gleichsam das Recht Gottes geleug-
net.” (Chagiga 5a).*

8 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 84.
% Textquelle | BERNFELD 2025, S. 122.
91 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 76.
92 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 85.
% Textquelle | BERNFELD 2025, S. 122.
% Textquelle | BERNFELD 2025, S. 123.

47



6.7 | Barmherzigkeit: , Wann werden alle Segnungen Gottes {iber dich
kommen? Wenn du in Gottes Wegen wandelst. Welches sind Gottes
Wege? Er istbarmherzig, er tibt Barmherzigkeit auch gegen die Siin-
der, er erndhrt alle Geschdpfe. Ebenso sollt ihr wohltitig gegen ei-
nander sein. Gott ist gnadig, d. h. er bedenkt mit seinen Wohltaten
alle, die ihn kennen, und auch jene, die ihn nicht kennen. So sollt
auch ihr euch gegenseitig mit Wohltaten bedenken.” (Tanna debe
Elijahu c. 26).%5

6.8 | Frieden mit Ungliubigen: ,Der Mensch sollte stets darum be-
miuht sein, den Frieden mit seinem Bruder, seinem Verwandten und
jedem anderen Menschen zu mehren, sogar mit dem Unglaubigen
auf dem Marktplatz, auf dafs er hochgeschatzt und wohlbeachtet sei
auf Erden und fir seinen Nachsten annehmbar (Berachot 17a)"9.

6.9 | Die Verfolgten: ,,Gott tritt fiir den Verfolgten ein, ob nun ein
Gerechter einem Gerechten oder ein Boser einem BGsen nachstellt —
stets ist Gott auf der Seite des Verfolgten, wer dies auch sei.”*” (Tal-
mud-Sentenz, nach Leo N. Tolstoi) | —9.27.

6.10 | Israel und die anderen Vilker: »,,Was die anderen Volker be-
trifft,” dies sind die eigenen Worte des R[abbi]. Moses aus Agypten
[Maimonides] im zehnten Kapitel seines Jad hachsaka [Mischne
Thora], ,,so ist von unsern Vorfahren befohlen, ihre Kranken zu be-
suchen, ihre Toten wie die unsrigen zu begraben, ihren Notleiden-
den beizustehen und sie zu unterhalten so wie die Armen aus Israel;
denn Gott ist, wie es in dem Psalm 145, 9 heif8t, allen gut, und seine
Barmherzigkeit erstreckt sich iiber alle seine Werke.” (R. Manasse
ben Israel: ,Rettung der Juden”, iibersetzt von Marcus Herz in Men-
delssohns Gesammelten Schriften III, S. 208).«?

% Textquelle | BERNFELD 2025, S. 85.

% Hier zit. n. HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 37.

97 Hier zitiert nach: TOLSTOI 2025, S. 246. — Vgl. auch EHRMANN 2004, S. 129 (aus
Talmud und Midrasch): ,,Opfertiere. Der Ochse wird verfolgt vom Lowen, das
Lamm vom Wolf, die Ziege vom Panther. Das sind die Opfer, die ich wiinsche,
spricht Gott; denn ich liebe mehr die Verfolgten als die Verfolger.” (Jalkut Kohe-
leth 969)

% Textquelle | BERNFELD 2025, S. 87.

48



6.11 | Edle Rache. ,Rabbi Méir war von bosen Nachbarn umgeben,
die ihn derart quélten, dass er zu Gott auf deren Tod betete; seine
gelehrte Gattin Beruria verwies ihm dieses Benehmen mit folgenden
Worten: Nicht die Stinder, sondern die Siinden sollen von der Erde
vertilgt werden. Bete lieber zu Gott, dass jene Ruchlosen sich bes-
sern mogen.“??

6.12 | Rabbinerversammlung 1884: »Das Gebot der Nachstenliebe,
welches im 3. Buch Moses 19, 18 mit den Worten: ,,Und du sollst
lieben deinen Nachsten wie dich selbst, ich bin der Ewige!” verkiin-
detund von Hillel, dem grofSen Meister, als der Inbegriff der ganzen
judischen Lehre bezeichnet wird, bezieht sich nicht allein auf den
Stammes- oder Glaubensgenossen, sondern ist ebenso wie das da-
selbst c. 24,22 verkiindete Gebot der Gerechtigkeit: ,Ein Recht sei
euch, der Fremde sei wie der Eingeborene, denn ich bin der Ewige,
dein Gott,” eine uneingeschrankte, alle Menschen umfassende Sat-
zung.« (Erklarung der Rabbinerversammlung zu Berlin 4. und 5.
Juni 1884 (Bericht S. 17-18.)10

6.13 | Rabbiner Samson Raphael Hirsch (1808-1888): ,Barmherzig-
keit istdas Mitgefiihl, dafs der Schmerz des einen Wesens von selbst
im andern Wesen wiederténe; und je edler, je hther hinauf zum
Menschen, um so zarter besaitet sind die Wesen fiir diese Lei-
densechos, die wie eine Stimme vom Himmel die Wesen durch-
dringt und ihnen Biirgschaft ist fiir ihre Allverwandtschaft in dem
All-Einen. Bis endlich im Menschen, dessen Beruf Achtung und
Liebe ist gegen das All der Gotteswelt, sein Herz so weich geschaf-
fen ist, dafd es mit der ganzen organischen Welt mitfiihlet, selbst
empfindungslosen Wesen Schmerzgefiihl leihend, auch mit welken-
der Blume trauert — und ihn so, wenn Anderes nicht, schon seines
Herzens Einrichtung lehren miifite, daf$ er vor allem berufen sei, sich
Bruder aller Wesen zu fiihlen, und alle Wesen Anspruch an seine
Liebe, an seine Tat haben.”101

9% EHRMANN 2004, S. 141 (aus Talmud und Midrasch).
100 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 89.
101 Hjer zitiert nach: BERNFELD 2025, S. 80.

49



6.14 | Hermann Cohen (1842-1918): ,,Der Friede Gottes ist seine Voll-
kommenbheit, sein Angesicht, das hochste Urbild menschlicher Sitt-
lichkeit.” ,, Aller Hafs ist umsonst, ich bestreite den Hafs im Men-
schenherzen. Daher bestreite ich, daf$ ich einen Feind habe, daf3 ein
Mensch mich hassen kénnte.” (H. Cohen: Religion der Vernunft aus
den Quellen des Judentums [1919]. Wiesbaden 1978, S. 515-533 und
552)102

6.15 | Die Erzihlungen der Chassidim. ,Feindeslieb e. RabbiMi-
chal [von Zloczow] befahl seinen S6hnen: Betet fiir eure Feinde, daf3
es ihnen wohlergehe. Und meinet ihr, dies sei kein Dienst Gottes:
mehr als alles Gebet ist dies ein Dienst Gottes’.”103

6.16 | Die Erzihlungen der Chassidim. ,,Wie von Rabbi Michal selber,
so werden von zweien seiner fiinf S6hne seltsame Himmelfahrten
der Seele erzahlt. Ein dritter hingegen, Rabbi Seew Wolf von Zbaraz
[Todesjahr ... zwischen 1800 und 1820], offenbart nach einer wilden
Kindheit eine ganz andere Beschaffenheit. Er wird einer der grofien
Menschen- und Weltfreunde, darin besonders seinem (der vierten
Generation angehorenden) Zeitgenossen Rabbi Mosche Lib von
Sasow verwandt. Im Gegensatz zu seinem Vater — doch darf nicht
vergessen werden, dafs Rabbi Michal den Sohnen geboten hatte, fiir
ihre Feinde zu beten — weigert er sich beharrlich, die Bdsen anders
als die Guten zu behandeln. Wolfs Liebe ist allen Menschen, denen
er begegnet, zugewandt, und sie umfafit auch die Tiere. — Es kommt
dem Menschen zu, alles Lebendige zu lieben, und es geziemt seiner
Liebe nicht, sich danach zu richten, wie man sich zu ihm verhalt.”10¢

6.17 | Die Erzihlungen der Chassidim. ,Das Gebot der Liebe.
Ein Schiiler fragte den Rabbi Schmelke [von Nikolsburg]: ,Es ist uns
geboten: Liebe deinen Genossen dir gleich. Wie kann ich das erfiil-
len, wenn mein Genosse mir Boses tut?’ — Der Rabbi antwortete: ,Du
mufst das Wort recht verstehen: Liebe deinen Genossen als etwas,
was du selbst bist. Denn alle Seelen sind eine; jede ist ja ein Funken

102 Hjer zitiert nach: HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 57 und 59.
103 BUBER-WERKE 18, S. 305.
104 BUBER-WERKE 18, S. 147.

50



aus der Urseele, und sie ist ganz in ihnen allen, wie deine Seele in
allen Gliedern deines Leibes. Es mag sich einmal ereignen, daf8 deine
Hand sich versieht und dich selber schldgt; wirst du da einen Ste-
cken nehmen und deine Hand ziichtigen, weil sie keine Einsicht
hatte, und deinen Schmerz noch mehren? So ist es, wenn dein Ge-
nosse, der Eine Seele mit dir ist, dir aus mangelnder Einsicht Boses
erweist; vergiltst du ihm, tust du dir selber weh.” — Der Schiiler
fragte weiter: ,Wenn ich aber einen Menschen sehe, der vor Gott
bose ist, wie kann ich den lieben?” — ,Weifst du nicht’, sagte Rabbi
Schmelke, ,dafl die Urseele aus Gottes Wesen kam und jede Men-
schenseele ein Teil Gottes ist? Und wirst du dich seiner nicht erbar-
men, wenn du siehst, wie einer seiner heiligen Funken sich verfan-
gen hat und am Ersticken ist? “105

6.18 | Die Erzihlungen der Chassidim. ,Mehr lieben. Rabbi
Pinchas [von Korez] und seine Schiiler pflegten, wenn von bosen
und feindlich gesinnten Menschen die Rede war, sich auf den Rat zu
berufen, den der Baalschem [Israel ben Elieser] einst dem Vater ei-
nes Abgefallenen gegeben hatte: er solle seinen Sohn mehr lieben.
,Wenn du siehst’, sagten sie, ,dafs einer dich hafst und dir Leid zu-
fiigt, sollst du dich stark machen und ihn mehr lieben als zuvor.
Dadurch allein kannst du ihn zur Umkehr bringen. Denn die Ge-
samtheit Israels ist ein Wagen fiir die Heiligkeit. Ist Liebe und Ein-
heit zwischen ihnen, dann ruht die Schechina und alle Heiligkeit
iiber ihnen. Ist aber, was Gott verhiite, eine Spaltung, dann wird ein
Rifl und eine offene Stelle, und die Heiligkeit féllt in die >Schalen«
hinab. So mufit du, wenn dein Genosse sich in seiner Seele von dir
entfernt, ihm ndher kommen als zuvor, um den Rif$ auszufiillen.” —
Rabbi Schemuel erzéhlte von Rabbi Rafael von Berschad: Auf einer
Reise im Sommer rief er mich, ich solle mich in seinen Wagen setzen.
Ich sagte: ,Ich fiirchte, ich konnte es Euch eng machen.” Da sagte er
zu mir in einer Weise besonderer Zuneigung: ,Lafit uns einander
mehr lieben, dann wird uns weit sein.” Und nachdem wir gebetet
hatten, sagte er zu mir: ,Gott ist ein grofier Freund.” — Rabbi Rafael
sprach: ,Ein ungemeines Ubel ist die Haltung der Abgemessenheit,
wo einer in seinem Umgang mit den Mitmenschen bestandig Mafle

105 BUBER-WERKE 18, S. 337.

51



und Gewichte handhabt.” — Als Rabbi Rafael einst erkrankte und
sich dem Todenah wihnte, sprach er:,Man mufi nun alle Verdienste
beiseite legen, damit keine Herzenstrennung von irgendeinem Ju-
den mehr sei.’ - Rabbi Pinchas sprach: ,Auch fiir die Bosen unter den
Volkern der Welt sollen wir beten, auch sie sollen wir lieben. Solang
wir nicht so beten, solang wir nicht so lieben, wird Messias nicht
kommen.” — Auch pflegte er zu sagen: ,Mein Rafael versteht es,
grofie Bosewichter zu lieben!” “106

6.19 | Die Erzihlungen der Chassidim. ,Der gute Feind. Der
Streit, der zwischen Rabbi Bunam [von PZysha] und Rabbi Meir von
Stabnitz entbrannt war, zog sich viele Jahre hin. Als Rabbi Meir ge-
storben war, kam ein Chassid des Rabbi Bunam zu ihm und brachte
ihm die gute Nachricht. Der Zaddik sprang auf und schlug die
Hande zusammen. ,Da meint man mich mit’, sagte er, ,er ist doch
mein Riickenhalter gewesen.” Rabbi Bunam starb noch im gleichen
Sommer.“107

6.20 | Die Erzihlungen der Chassidim. ,A malek. Den Spruch der
Schrift ,Gedenke dessen, was dir Amalek angetan hat’ legte Rabbi
Levi Jizchak so aus: ,Weil du ein Mensch bist, ist es dir erlaubt, zu-
nachst dessen zu gedenken, was die Macht des Bosen dir selber an-
getan hat. Steigst du aber zur Stufe der Zaddikim auf und wird dei-
nem Herzen Ruhe betreffs all deiner Feinde ringsum, dann wirst du
das Gedichtnis Amaleks unterhalb des Himmels ausloschen und wirst
nur noch dessen gedenken, was die Macht des Bosen dem Himmel
angetan hat: wie sie die Scheidewand zwischen Gott und Israel er-
richtete und Gottes Schechina ins Exil trieb”.”108

6.21 | Rabbiner Leo Baeck (1873-1956): , Die gesamte religiose Litera-
tur des Judentums predigt es: Die gekrdankt werden und nicht kréan-
ken, die ihre Beschimpfung horen und nicht erwidern, dieaus Liebe
handeln und freudig die Priifungen ertragen, sie sind es, von denen
die Schrift sagt: ,Die den Ewigen lieben, sind, wie die Sonne aufgeht

106 BUBER-WERKE 18, S. 280.
107 BUBER-WERKE 18, S. 670.
108 BUBER-WERKE 18, S. 373.

52



in ihrer Kraft.” [...] In der Feindesliebe offenbaren sich die Lauterkeit
und die Aufrichtigkeit der Empfindung am iiberzeugendsten. Sie ist
die grofse Probe der Echtheit, auf die bei der Liebe ja alles an-
kommt.“10?

6.22 | Den Feind lieben? (1987): , Eine heute immer wieder akute
Frage ist das Setzen von Priorititen. So bedeutet in der rabbinischen
Theologie das Streben nach Frieden nicht etwa, daf man meint,
durch Darbieten des eigenen Lebens wiirden feindselige Haltungen
aufgehoben. Wenn der Mitmensch sich nicht bereit zeigt, auf Mord-
absichten zu verzichten, so hat man das eigene Leben zu verteidi-
gen: ,Wer kommt, dich umzubringen, dem komme zuvor” (Babylon.
Talmud, Berachot 58 a). Wo ein solcher Extremfall nicht vorliegt, gilt
Spr 25, 21: Speise und tranke deinen hungrigen Feind. Dazu etwa im
Kommentar von Rabbi Levi ben Gerschon, genannt Gersonides
(Provence 14. Jh.): indem du nach deinem eigenen Charakter an ihm
handelst, anderst du seinen Haf3. — Es wird also unterschieden zwi-
schen Verhalten in Lebensgefahr und allen {ibrigen Lebenslagen.
Dies entspricht den Vorschriften fiir den Umgang mit einem Feind.
Man soll ihm in Notlagen helfen (Ex 23, 4-5) und nicht {iber sein Un-
gliick frohlocken (Hiob 31, 29-30). Eine berithmte Predigt sagt: Als
Israel durch das gespaltene Schilfmeer zog, wollten die Engel einen
Lobgesang anstimmen. Da sprach Gott: Meine Geschopfe ertrinken
im Meer (die Agypter, die ihre Sklaven zuriickholen wollten) — und
ihr wollt singen? (Babylonischer Talmud, Megilla 10b, Sanhedrin
39b).— Man soll eher dem Feind als dem Freund helfen, weil die Ge-
bote dazu da sind, um den bosen Trieb zu bezwingen (B.T., Baba
Mezi’a32a). Rachsucht ist eine niedrige Gesinnung, der Mensch soll
sich darin iiben, in allen Dingen grofimiitig zu sein (Maimonides,
Kodex, Deot = Ethik, 7, 7).“11° (Pnina Navé Levinson). —5.6 und 10.20.

6.23 | Orthodoxe Rabbinerkonferenz/Das Rabbinat in Deutschland (2022):
,Keine Nation wird jedoch fiir immer das Stigma des politischen
Feindes tragen. Die Tora lehrt uns, bose Taten und Absichten zu ver-
urteilen, nicht aber die Person. — In den letzten Jahren hat sich im

109 BAECK 1922, S. 233-234.
110 LEVINSON 1987, S. 72-73.

53



Nahen Osten eine grofiere Bereitschaft zum Frieden entwickelt. Die
Tora lehrt uns, zu vergeben und zu vergessen. Unsere Angreifer
sind auch Menschen. An Pessach lesen wir nicht das ganze Hallel —
ein {iberschwangliches Dankgebet fiir die Befreiung aus Agypten —,
weil wir uns nicht {iber den Untergang unserer Gegner freuen kén-

nen.”“111

111 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b.

54



7. Die prophetische Friedensvision

Eine von den Rabbinen geforderte volksetymologische Deutung will einen
sprachlichen Zusammenhang zwischen Salem (25w 3halém; Genesis
14,18) und Schalom (21>w) erkennen und nennt Jerusalem (den von Jesaja
verklindeten Wallfahrtsort des Voélkerfriedens) deshalb die ,Stadt des
Friedens”. — Bald nach Griindung des Friedensbundes , Brit Shalom“ (1925)
durch pazifistische Zionisten schrieb der judische Historiker Hans Kohn
(1891-1971) folgende Vision nieder: ,Geschichtlich und geographisch ist
Palastina ein Land des Friedens. [...] Dies soll auch in seiner duReren Stel-
lung zum Ausdruck kommen, es soll ein neutrales Land unter dem Schutz
des Volkerbundes werden, eine Stadtte nationalen und internationalen
Friedens, die durch Geschichte und Lage in naher Zukunftauch der Sitz des
Vélkerbundes sein sollte.“1?2 — Die Friedensbotschaft der Propheten (le-
saja 2,2-4; Micha 4,1-3) nimmt, wie es scheint, keinen herausragenden
Platz innerhalb des frithen rabbinischen Schrifttums ein, doch wird darin
das Verbot des Waffentragens am Sabbat ausdricklich auch mit dem ge-
weissagten Umschmieden der Waffen in Kulturwerkzeuge zur Nahrungs-
mittelversorgung®®® begriindet (— 9.13). — In nachaufklirerischer Zeit ha-
ben einige Vertreter des modernen Judentums die prophetische Vision
des Volkerfriedens im Sinne von Kants ,,Ewigem Frieden” mit einem sdku-
laren Fortschrittsoptimismus verbunden, der angesichts der Weltwirklich-
keit wenig Uberzeugt. Heute ware es lUberlebenswichtig, sich an jenen
Denkern aus jiidischen Familien'* zu orientieren, die — wie Jan/lwan von
Bloch (1836-1902), Georg Friedrich Nicolai (1864-1974), Rudolf Gold-
scheid (1870-1931), Albert Einstein (1879-1955), Raphael Lemkin (1900-
1959), Gunther Anders (1902-1992 [Glnther Siegmund Stern]), Hans Jo-
nas (1903-1993) oder auch Robert Oppenheimer (1904-1967) — das Pro-
phetenwort auf den Ernstfall der Zivilisation beziehen: Ohne Entwicklung
eines Weltfriedensgefiiges ist — zumal seit Zlindung der ersten Atom-
bombe — eine Zukunft der menschlichen Gattung gar nicht mehr vorstell-

112 Hier zitiert nach RIESENBERGER 2008, S. 243 (Hervorhebung: pb).

113 Dije alte Kirche, solange sie in den ersten drei Jahrhunderten - d. h. vor der
Verbindung mit dem Soldatenkaiser Konstantin — an ihrer Kriegsdienstverwei-
gerung im Romischen Imperium festhielt, bezog sich ausdriicklich auf die Pro-
pheten Israels. Justin (+ 165) schreibt wiederholt, die Christen hédtten gemafl der
Weisung vom Zion her die Waffen mit Ackerbaugeriten vertauscht und wiirden
das Kriegshandwerk nicht mehr lernen (vgl. Thomas GERHARDS: Pazifismus und
Kriegsdienstverweigerung in der frithen Kirche. Eine Quellensammlung. Neu-
edition der sechsten Auflage von 1991. edition pacel Regal: Pazifismus der frii-
hen Kirche, 2. Norderstedt 2024, S. 61-62).

114 Vgl. BURGER 2025.

55




bar. Die einzige Alternative zu Jesaja und Micha bestiinde in unermessli-
chen Leiden und einem kinftigen Zeitalter der ,Barbarei’, das jedes Vor-
stellungsvermaogen sprengt.

7.1 | ,Die Propheten haben nichts so sehr von ihren Mitmenschen
verlangt wie den Frieden.” (Talmudisch. Sifre zu 5. Buch Moses
6,26).115

7.2 | Die Verheiffung durch Jesaja und Micha: ,,Dereinst, in den spéteren
Tagen, wird aufgerichtet sein der Berg des Hauses des Ewigen,
hochragend iiber alle Berge und erhaben {iber alle Hiigel — und zu
ihm werden alle Nationen stromen. Viele Volker werden sich auf-
machen und zueinander sprechen: Auf, wir wollen ziehen zum
Tempelberg des Ewigen, zum Hause des Gottes Jakobs, dafi er uns
seine Wege lehre, und wir auf seinen Pfaden wandeln; denn von
Zion geht die Lehre aus, und das Wort des Ewigen von Jerusalem.
Er wird richten zwischen den Nationen und zurechtweisen die vie-
len Volker. Sie werden ihre Schwerter zu Sicheln umschmieden und
ihre Lanzen zu Rebenmessern; eine Nation wird nicht fiirder gegen
die andere das Schwert erheben, und sie werden nicht mehr das
Kriegfiihren lernen.” (Jesaja 2, 2—4; Micha 4, 1-3).11¢

7.3 | ,Ich vertilge die Kriegswagen in Efraim und die Rosse in Jeru-
salem; es wird der Kriegsbogen zerbrechen, da er den Volkern Frie-
den verkiinden wird. Seine Herrschaft geht von Meer zu Meer und
vom Strom bis an die Enden der Erde.” (Sacharja 9, 10).1"

7.4 | Athiopisches Henochbuch, oder: Erster Henoch (ab 3. Jh. v.Chr.,
alteste apokalyptische Schrift), aus dem 10. und 11. Kapitel:

,,/ Tilg alle Gewalttat von der Erde weg!

Jedes schlechte Werk soll ein Ende finden!

Erscheinen soll die Pflanze der Gerechtigkeit und Wahrheit!
Und dies ist ein Beweis des Segens:

Die Werke der Gerechtigkeit und Wahrheit werden fiir immer
in wirklicher Freude gepflanzt werden.

115 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 105. = LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 361.
116 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 152-153.
117 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 153.

56



Dann erbliithen alle Frommen und leben,

bis sie tausend Kinder zeugen,

und vollenden in Frieden alle Tage ihrer Jugend und ihres Alters.
Dann wird die ganze Erde in Gerechtigkeit bestellt,

ganz mit Biumen angepflanzt und voll Segens sein.

Alle lieblichen Biume werden darauf gepflanzt,

ebenso Weinstocke,

und die eingepflanzten Weinstocke bringen Trauben in Uberflug.
Von allen darauf ausgesédten Samen ergibt ein Maf3 tausend andere,
und ein Ma8 Oliven liefert zehn Kufen Ol.

Reinige die Erde von aller Gewalttat,

aller Ungerechtigkeit, aller Siinde und Gottlosigkeit,

und vertilg auf der Erde alle Unreinigkeit,

die auf Erden vertiibt wird!

Alle Menschen werden gerecht sein,

alle Volker mich verehren und preisen

und alle mich anbeten.

Die Erde bleibt dann rein von aller Verderbnis,

aller Siinde, aller Plage und aller Qual

und ich sende nie wieder eine Flut {iber sie,

von Geschlecht zu Geschlecht bis in Ewigkeit.

In jenen Tagen 6ffne ich des Segens himmlische Vorratskammern
und lasse ihn auf die Erde,

das Werk und die Arbeit der Menschenkinder herabkommen.
Dann paaren sich Wahrheit und Frieden alle Tage der Welt

und alle Menschengeschlechter hindurch.“118

7.5 | Sibyllinen (2. Jh. v.Chr.): , Voll aber werden die Stadte und die
fetten Fluren von Giitern sein und kein Schwert auf Erden noch
Kriegslarm; noch wird ferner die schwer seufzende Erde erschiittert
werden. Nicht Krieg noch auch Diirre wird ferner auf Erden sein,
nicht Hunger und die Friichte verwiistender Hagel; sondern grofSer
Friede auf der ganzen Erde. Und ein Kénig wird dem andern Freund
sein bis zum Ende der Zeiten, und ein gemeinsames Gesetz auf der
ganzen Erde wird der Unsterbliche im gestirnten Himmel den Men-
schen vollenden, Alles, was geschehen ist (?) von den elenden Sterb-

118 Ubersetzung aus RIESSLER 1928/1975, S. 361-362.

57



lichen. Denn er selbst allein ist Gott, und es gibt keinen anderen
mehr; er selbst auch wird mit Feuer verbrennen die feindliche Macht
der Manner.” (Sibyllinen III, 750-761).11°

7.6 | Sibyllinen (2. Jh. v.Chr.): ,Von der ganzen Erde werden sie
Weihrauch und Gaben zu dem Hause des grofien Gottes bringen,
und es wird kein anderes Haus bei den Menschen sein auch der
Nachwelt zur Kunde, als das, welches Gott den glaubigen Mannern
zu verehren gegeben hat. Denn den Tempel des grofien Gottes wer-
den es die Sterblichen nennen. Und alle Pfade des Gefildes und die
rauhen Hiigel und die hohen Berge und die wilden Wellen des Mee-
res werden gangbar und schiffbar sein in jenen Tagen. Denn aller
Friede der Guten wird auf Erden kommen. Das Schwert aber wer-
den wegnehmen die Propheten des grofien Gottes; denn sie selbst
sind Richter der Sterblichen und gerechte Kénige. Es wird auch ge-
rechter Reichtum unter den Menschen sein; denn das ist das Gericht
und die Herrschaft des grofien Gottes.” (Sibyllinen III, 767-784).120

7.7 | Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. - 40/50 n.Chr.): , Der jiin-
gere [Krieg], der mit Absicht gefiihrt wird und aus Habsucht ent-
steht, wird sich alsdann leicht beseitigen lassen; denn die Menschen
werden, wie mir scheint, Scham dariiber empfinden, daf sie sich ro-
her zeigen als die vernunftlosen Tiere, nachdem sie den Schadigun-
gen und Verletzungen durch diese entronnen sind. Denn es wird
natiirlich als groffe Schande angesehen werden, wenn die giftigen
und menschenfressenden und ungeselligen Tiere sich zum Frieden
bekehren und versohnlich werden, das von Natur zahme Geschopft
dagegen, dem geselliger Sinn angeboren ist, der Mensch, von unver-
sohnlicher Mordgier gegen seinesgleichen sein wiirde.” (Philo: De
praemiis et poenis [M. II 423, C.-W. 91/92]).121

7.8 | Hermann Cohen (1842-1918): Krieg ist der Satan der Welt-
geschichte. ,Diese Zuversicht des Weltfriedens, als des Zwecks
und des Sinnes der Weltgeschichte, haben, die Propheten erdacht,

119 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 155.

120 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 155-156.

121 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 156 (enthalten ist auch ein Hinweis auf den
,Tierfrieden” der messianischen Zeit).

58



und in diesem Gedanken bezeugen sie sich als die wahrhaften Lehrer
der Nichstenliebe. Denn der Krieg ist der Satan der Weltgeschichte.
Es ist ebenso Hohn auf die Idee Gottes, als des Vaters aller Men-
schen, wie es dem Begriffe des Menschen, als des Selbstzwecks und
des Endzwecks, widerspricht, daf8 man denken diirfte, wie der alte
Grieche: der Krieg ist der Vater des Alls; dafs man denken diirfte, in
ihm spiele sich der wahre Sinn des Vélkerlebens und des Menschen-
schicksals ab. Wer an den ewigen Frieden glaubt, der glaubt an den
Messias; nicht an einen, der gekommen wire, sondern an den, der
kommen soll und kommen wird.” (H. Cohen: Innere Beziehungen
der Kantischen Philosophie zum Judentum S. 58).122

7.9 | Moritz Lazarus (1824-1903): ,,Der landlaufige Patriotismus ruht
auf der Voraussetzung des Gegensatzes, Widerstreites, Wetteifers
zwischen Volkern (um nicht von Herrschsucht, Prestige usw., Han-
delsausbeutung usw. zu reden!); die messianische Friedensidee
lehrt, daff die Vdlker gemeinsam wirken sollen wie innerhalb des
Staates die Stddte, die Provinzen. Wahrhaft patriotisch sein heifst:
den eigenen Staat zum wirksamen Gliede in der Gemeinschaft der
Menschen erheben.” (M. Lazarus: Die Ethik des Judentums. Band II.
Frankfurt a. M. 1911, S. 365).123

7.10 | Rabbiner Moritz Giidemann (Tagebuch, Mai 1915): ,,Den grofs-
ten Bankerott in diesem Weltkrieg erleidet die Weltreligion. Wo sind
die grofien Phrasen von der Feindesliebe, von dem Heil und dem
Frieden, die vor 1900 Jahren in die Welt gekommen sind und die
Erlésung gebracht haben! [...] Wie hoch erhebt sich dagegen unsere
Thora mit ihren alten Ermahnungen zur Menschenliebe, zu Treue
und Redlichkeit und friedlicher Gesinnung. Wie erhaben und kraft-
voll steht das Judentum da!“124

7.11 | Rabbiner Leo Baeck (1873-1956): , Die Propheten haben das sitt-
liche Problem der Weltgeschichte erfafit. Der Gedanke des Bleiben-
den, dessen, was allein bestehen kann, hatte sich ihnen erschlossen.

122 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 158-159.
123 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 55.
124 Hjer zitiert nach: SCHAD 2006, S. 100.

59



Sie sahen ein Vergangliches und ein Dauerndes im Leben der Vol-
ker. Vergédnglich ist alles, was der bloSlen Macht dient; alle Gewalt
ist dazu da, um friither oder spéater zusammenzubrechen. Mag sie
immer wieder errichtet werden, sie stiirzt doch immer wieder zu
Boden. Ihr stetes Ergebnis ist, dafl sie sich selbst vernichtet. Der
Glaube ansieist der Glaube an das Nichtige und ist so Gétzendienst.
Bleibend ist allein, was von Gott Zeugnis ablegt, das Gute also, das,
was dem Rechte dient, das, was das Gebot Gottes verwirklicht. Die
Gerechtigkeit ist die Gerechtigkeit fiir immer; sie kann unterdriickt,
aber nie besiegt und nie vernichtet werden. Sie allein besteht von
Geschlecht zu Geschlecht, sie allein gibt die Dauer, die Existenz fiir
die Zeiten. Nur das, worin sie lebt, ist wahrhaft Geschichte. Es gibt
nur eine Zukunft, die des Guten, die der Gerechtigkeit.”12°

7.12 | Central Conference of American Rabbis (1937): ,,Das Judentum
hat der Menschheit seit den Tagen der Propheten das Ideal des uni-
versellen Friedens verkiindet. Die geistige und physische Abriis-
tung aller Volker ist eine seiner wesentlichen Lehren. Es verabscheut
jede Gewalt und setzt auf moralische Erziehung, Liebe und Mitge-
fiihl, um den menschlichen Fortschritt zu sichern. Es betrachtet Ge-
rechtigkeit als die Grundlage fiir das Wohlergehen der Nationen
und als Voraussetzung fiir einen dauerhaften Frieden. Es drangt auf
eine organisierte internationale Aktion fiir Abriistung, kollektive Si-
cherheit und Weltfrieden.” (Central Conference of American Rabbis:
Leitgrundsitze des Reformjudentums, 1937)!2¢

125 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 150-151.
126 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 111.

60



8. Gewaltfreiheit, ziviler Ungehorsam
und Kriegsdienstverweigerung

Der russische Dichter Leo N. Tolstoi (1828-1910) betrachtete das Juden-
tum noch als archaische, auf ein nationales Kollektiv ausgerichtete ,Kriegs-
religion’, bevor er mit den Uberlieferungen des rabbinischen Judentums
naher vertraut wurde und seine Vorurteile Gberwinden konnte. Einerseits
wuchs nach den verschiedenen Pogromwellen gerade im Zarenreich bei
vielen Juden die Bereitschaft zu bewaffneter Gegenwehr.'?” Andererseits
fand Tolstois Lehre vom ,Nichtwiderstehen’ (Verzicht auf blutige, gar t6-
tende Waffengewalt) gerade auch unter jungen Juden viele Anhanger. So
bat etwa der 24-jahrigen Wulf Kanter, Absolvent der Technischen Akade-
mie Moskau, den Dichter im Marz 1890, ihm ,die Moglichkeiten einer ak-
tiven Praxis der Gewaltlosigkeit in einer briichigen Welt, die alles andere
als gerechtwar, zu erlidutern’.*2® Mit Blick auf die herausragende Rolle von
Frauen und Ménnern aus judischen Familien in der Friedensbewegung des
19. und 20. Jahrhunderts'?® ist es nicht unbedingt plausibel, die nachfol-
genden Zeugnisse zu Gewaltfreiheit, zivilem Ungehorsam und Kriegsver-
weigerung einfach als ,marginal’ abzutun. — SchliefRlich lesen wir in einer
von Daniel Elazar (1934-1999), dem Griinder des ,Jerusalem Centre for
Public Affairs’ und zeitweiligen Berater der israelischen Regierung, heraus-
gegebenen Publikation zur ,politischen jldischen Tradition’: ,Wenn wir
zurlickblicken auf die vergangenen 2500 Jahre, dann begreifen wir, dass
die unpraktischen Propheten die wahren Realisten in der internationalen
Arena waren, nicht die praktischen Politiker jener Tage, die Kénige und
Aristokraten. Gerade Jesaja, nicht die Konige Ahas und Hiskija, bestand in
der assyrischen Krise auf Neutralitdt, gerade er sah die Entwicklung der
Ereignisse voraus. Hundert Jahre spater waren es nicht die Ratschlage des
Jeremias, der versuchte, den Aufstand gegen Babylon zu verhindern, son-
dern der Eifer der ,patriotischen’ Partei am Hof, der zum Zusammenbruch
des Konigreichs flihrte, die Zerstorung des Tempels und beinahe die voll-
standige Vernichtung des jiidischen Volkes nach sich zog.“!3°

127 Vgl. auch RABKIN 2024, S. 198: , Die Juden in Russland unterschieden sich von
ihren Briidern in anderen Staaten dadurch, daff es unter ihnen viele Anhénger
von bewaffneter Gewalt gab. In anderen jiidischen Gemeinden der Welt existier-
ten weder die Notwendigkeit der bewaffneten Verteidigung, noch der Gedanke
daran, weshalb diese Moglichkeit gar nicht in Betracht gezogen wurde.”

128 TOLSTOI 2025, S. 50.

129 Vgl. dazu den Uberblick BURGER 2025 (sowie www.schalom-bibliothek.org).
130 Hier zitiert nach: RABKIN 2024, S. 231-232.

61




81 |Gewaltfreie Aktionen im ersten Jahrhundert (Egon Spie-
gel): »Nicht lange vor Jesu offentlichem Auftreten, um das Jahr 26/27
nach Christus, machten Juden [...] durch eine beispielhafte gewalt-
freie Aktion von sich reden. Ausgeldst wurde diese durch den blas-
phemischen Versuch des Pontius Pilatus, Kaiserbilder, die den Ju-
den als Gétzenbilder galten, nach Jerusalem bringen zu lassen. Die-
ses Vorhaben l6ste eine allgemeine Empoérung unter den Juden aus.
,Josephus [Flavius] erzéhlt uns, daf die Juden nach Césarea strom-
ten, den Palast des Pilatus umringten und dort fiinf Tage und
Néchte ununterbrochen auf ihren Knien lagen, ohne sich wegzube-
wegen. Nach fiinf Tagen lief$ Pilatus sie in ein Stadion kommen, wo
er sich auf einen Richterstuhl setzte. Alle erwarteten, dafy er nun die
umstrittene Frage entscheiden wiirde. Statt dessen lief er die de-
monstrierenden Juden von drei Reihen Soldaten umringen und ver-
suchte, sie unter Druck zu setzen. Sie aber weigerten sich trotzdem,
die Kaiserbilder zu tolerieren. Pilatus eskalierte: Er drohte, sie zu to-
ten, und lief3 die Soldaten die Schwerter ziehen: ,Die Juden aber war-
fen sich wie auf Verabredung hin dichtgedréngt auf den Boden, bo-
ten ihren Nacken dar und schrien, sie seien eher bereit zu sterben,
als daf3 sie die vaterlichen Gesetze {ibertraten. Zutiefst erstaunt iiber
die Glut ihrer Frommigkeit gab Pilatus den Befehl, die Feldzeichen
sofort aus Jerusalem zu entfernen.’ (bell 2,174) Der gewaltlose Wi-
derstand der Juden war erfolgreich.” [G. THEISSEN: Studien zur So-
ziologie des Urchristentums. Tiibingen 1979, S. 192 f]

Ungefahr dreizehn Jahre spater, um das Jahr 39/40 n. Chr., horen wir
von einem &dhnlichen Konflikt. Wieder entschlossen sich die aufge-
brachten Juden zum gewaltfreien Widerstand — und wieder mit Er-
folg. Anlafs war diesmal der wahnsinnige Plan des Gaius Caligula,
sein Standbild im Jerusalemer Tempel aufzustellen. Das Volk
stromte daraufhin zum Statthalter Petronius, der mit der Errichtung
der Statue beauftragt worden war. ,Und wieder drohte der Statthal-
ter mit Gewalt. Petronius fragte die Juden: ,Wolltihr also’, sagte Pet-
ronius, ,mit dem Kaiser Krieg fithren, ohne an seine Riistungen und
an eure Ohnmacht zu denken?’ Sie aber entgegneten: ,Wir wollen
ganz und gar keinen Krieg fiithren, sondern lieber sterben, als dem
Gesetz entgegen handeln’, und bei diesen Worten warfen sie sich
zur Erde, boten ihren Nacken dar und erklarten sich bereit, densel-
ben Augenblick zu sterben. So fuhren sie vierzig Tage lang fort, ohne

62



das Land zu bestellen, obschon es Saatzeit war, und sie blieben fest
bei ihren Worten und dem Entschlufs, eher zu sterben, als die Bild-
sdule aufrichten zu sehen. (ant 18,271f, vgl. bell 2,195-198) Petronius
war so sehr von der Opferbereitschaft der Juden beeindruckt, daf er
schlieSlich formlich um Riicknahme des Befehls bat.” [G. THEISSEN:
Studien zur Soziologie des Urchristentums. Tiibingen 1979, S. 193f
(bevor sich allerdings der Konflikt noch weiter zuspitzen konnte,
wurde Gaius Caligula ermordet)].«!3!

8.2 | Bdses nicht vergelten: ,Jetzt nun, meine Kinder, verbringet in
Geduld und Sanftmut die Zahl eurer Tage, damit ihr den endlosen
Aeon ererbet. Ein jeder Schlag und jede Wunde und ein jedes bose
Wort und Anfechtung erduldet um des Herrn Willen. Wenn auf
euch kommt Vergeltung des Bosen, gebet nicht zuriick, weder dem
Naéchsten noch dem Feinde.” (slavisches Henoch-Buch [1. Jahrhun-
dert n.Chr.?] 50, 2—4).132

8.3 | Schmihung nicht erwidern: ,,Die geschmaht werden, aber nicht
schmédhen, die ihre Beschimpfung anhdoren, aber nicht erwidern ...
— von ihnen gilt das Wort [Richter 5,31]: ,Die ihn [Gott] lieben, sind
wie der Aufgang der Sonne in ihrer Pracht’ (Talmudisch — Gittin
36b)”.133

8.4 | Eher dem Feind helfen: ,,Durch die Erfiillung der Gebote soll man
die bosen Triebe niederhalten: deshalb soll man eher dem Feinde als
dem Freunde Hilfe gewédhren.” (Talmud. Baba mezia 32a).!*

85 |IDu aber tote nicht: ,Es kam namlich einer vor Rawa
und sagte zu ihm: Der Befehlshaber meines Wohnortes hat zu mir
gesagt: Geh und tote den Soundso! Wenn aber nicht, so tote ich dich.
Rawa sagte zu ihm: Sie mogen dich téten, du aber tote nicht! Wie
kommst du zu der Ansicht, daf§ dein Blut roter sei? Vielleicht ist je-
nes Mannes Blut roter.” (Talmud: Pesachim 25b)135

131 SPIEGEL 2024, S. 92-93.

132 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 93.

133 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 96.

134 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 96.

135 Textquelle des Zitats | PORTAL FRIEDENSTHEOLOGIE.

63



8.6 | Erdulden ist besser: ,Streit fithrt immer zu (bleibendem) Scha-
den. Im Babylonischen Talmud sagt Rabbi Hona: ,Der Streit gleicht
einem Wasserstrom, der sich allmdhlich erweitert’ (Sanhedrin 7 a).
Und Abbaje fiigt hinzu: ,Er gleicht Brettern eines Steges; je langer sie
liegen, desto stirker werden sie.” Wenn moglich, sollen wir Streit
aus dem Weg gehen: Gliicklich ist derjenige, der (eine Beleidigung)
hort und sie einfach ignoriert. Viel Schlechtes wird anihm vorbeige-
hen.” - Es ist wichtig, dafiir die Grundlagen zu schaffen, ndmlich ein
Umfeld, das auf Wahrheit, Gerechtigkeit und Frieden basiert, und
letztlich ,sind alle drei in Wirklichkeit eins: Wenn Recht gesprochen
wird und Wahrheit verteidigt, dann fiihrt das zum Frieden” (Jerusa-
lemer Talmud Ta’anit 68a).”1% (Rabbiner Jehoschua Ahrens)

8.7 | Die Erzihlungen der Chassidim | ,Mit dem Schwert am
H als. Rabbi Schlomo [von Karlin] reiste einmal mit einem seiner
Schiiler. Unterwegs verweilten sie ein weniges in einem Wirtshaus,
setzten sich an einen Tisch, und der Rabbi hiefs Met warmen; denn
er trank gern warmen Met. Wahrenddessen traten einige Soldaten
ein, und da sie Juden am Tisch sitzen sahen, schrien sie sie an, sie
sollten sogleich aufstehn. ,Ist der Met schon gewarmt worden?
fragte der Rabbi zum Ausschank hintiber. Ergrimmt hieben jene auf
den Tisch und briillten: ,Fort mit euch oder ...!" ,Ist er noch nicht
warm? sagte der Rabbi. Der Fiihrer der Soldaten zog ein Schwert
aus der Scheide und legte es ihm an den Hals. ,Allzu heif§ darf er
namlich nicht werden’, sagte Rabbi Schlomo. Da zogen sie ab.”13

88 IKriegsdienstverweigerung: Im Jahr 1935 wurde
auf der Central Conference of American Rabbis (liberale Rabbiner-
konferenz der USA) die Wehrdienstverweigerung befiirwortet und
sogar vorgeschlagen, ,dass diese Konferenz erklért, dass sie sich
von nun an gegen jeden Krieg stellt und dass sie allen Juden emp-
fiehlt, sie sich um ihres Gewissens willen und im Namen Gottes zu
weigern, sich am Tragen von Waffen zu beteiligen13.

136 AHRENS 2022.
137 BUBER-WERKE 18, S. 420.
138 HOMOLKA 2025, S. 110-111

64



8.9 | Der deutsch-israelische Soziologe Harry Ma or (1914-1982)
schreibt {iber die Friedenstexte des Talmuds: ,,Das Prinzip der Ge-
waltlosigkeit und des Friedens erfahrt im talmudischen Schrifttum
eine ausfiihrliche, wenn auch unsystematische Wiirdigung. Der ver-
hangnisvolle Ausgang des Krieges gegen Rom, der mit der Auflo-
sung des jliidischen Staates und dem Untergang der Freiheit des Vol-
kes endete, sowie der ungliickliche Aufstand unter Bar Kochba, der
den letzten Rest ehemaliger Selbstandigkeit vernichtete, erfiillte die
Gemiiter mit der Sehnsucht nach dem Frieden um jeden Preis, der,
je weniger ihn Roms driickende Herrschaft dem Volk gonnte und je
grofier die Opfer waren, unter denen er diktiert wurde, desto stiarker
durch die Talmudlehrer verkiindet und zur Aufrechterhaltung ein-
gescharft wurde. War der Friede nach aufen, je nach dem Wechsel
der romischen Herrscher und der Willkiir ihrer Pratoren, nur sehr
beschrankt zugemessen, so sollte er sich desto gréfSer und freier in-
nerhalb des Volkes in dem Verhaltnis des einen zum anderen ent-
wickeln. Hier liegt ein herrlicher Schatz von Kernspriichen, Legen-
den und Lehren vor, der einer Veroffentlichung Wert wire. Die For-
derung oder Erhaltung des Friedens wird im Gegensatz zu den hoff-
nungsvollen Blicken nach aufien als nur aus der Selbsthilfe von in-
nen heraus bestehend verkiindet.”1%

8.10 | Das pazifistische Paradigma der Unterdriickungszeit: ,,Es verdient
besondere Beachtung, dafs das Judentum gerade inmitten der Erfah-
rungen von Verfolgung und Unterdriickung, ungeachtet der fort-
dauernden Unsicherheit gegeniiber den Fragen von Krieg und
Kriegfithrung, mit besonderem Nachdruck den Primat des Friedens
vertrat. Immer wieder wird im Talmud der geradezu enthusiasti-
sche Lobpreis laut: ,Grofs ist der Friede’ — denn, so heifst esmehrfach,
wenn in Israel Friede herrschte, wiirde Gott sogar Gétzendienst un-
gestraft lassen. Die Stelle ist besonders bemerkenswert, weil damit
implizit die Gewaltanwendung gegen Irrgldubige und Ungldubige,
wie sie von Jehu gegeniiber den Baalsdienern (II Reg [Konige]
10, 18ff.) oder von den Makkabdern gegeniiber den Hellenisten
praktiziert wurde, noch nachtraglich ins Unrecht gesetzt wird.
Oder: ,Grof§ ist der Friede’ — denn wenn die Steine des Altars nicht

139 MAOR 1969, S. 55.

65



vom Messer beriihrt werden sollen, weil der Altar Frieden stiftet (Ex
20,25; Dtn 27, 5f), wie viel mehr ist der gesegnet, der Frieden stiftet
zwischen Mensch und Mitmensch, Mann und Frau, einer Stadt oder
einer Nation und einer anderen, einer Familie und einer anderen!
,Grof ist der Friede’, denn es gibt kein Gefif3, das so viel Segen be-
fa8t, als der Friede, wie es heifst (Ps 29, 11): ,Der Ewige gibt Macht
seinem Volke, der Ewige segnet sein Volk mit Frieden.” Und schlief3-
lich immer wieder: ,Grofs ist der Friede; denn Gottes eigener Name
ist Friede.” Gott ist es ja, der der ganzen Schopfung in Gestalt des
Schalom die Einheit und Vollendung gibt, so wie eine Perle erst im
Verbund mit anderen ihren ganzen Glanz entfaltet; ,der Friede be-
steht in dem kampflosen, harmonisch ineinandergreifenden Leben
in der Gesamtheit’.”1*" (Hans-Werner Gensichen) | —3.11 und 5.2
(Frieden trotz Gotzendienst); 9.11, 9.12, 9.13, 9.25 (Altar und Waffe).

8.11 | Widerstand durch Gebet statt physische Gewalt: ,,Die generell ab-
lehnende Haltung des rabbinischen Judentums gegentiber gewalt-
samen Auseinandersetzungen lasst sich auch in ihrer Deutung des
Bar Kochba-Aufstands feststellen. Im Jerusalemer Talmud (Jerusa-
lemer Talmud: Ta’anit 4, 5) wird das Scheitern der Revolte der Tat-
sache zugeschrieben, dass Bar Kochba seinen Onkel, den Gelehrten
Rabbi Elazar ha-Moda’i totete, weil er ihn falschlicherweise des Ver-
rates verdachtigte. Wahrend Bar Kochba auf Gewalt setzte, safs
Rabbi Elazar drei Jahre lang jeden Tag in Sack und Asche in der
Stadt Betar, dem Riickzugsort der Aufstandischen, und betete, dass
Gott diese verschonen moge. Sofort nach der Tétung Elazars wurde
Betar eingenommen und Bar Kochba getdtet. Der historische Wert
dieser Erziahlung mag zweifelhaft sein, doch reflektiert sie die nega-
tive Haltung der Rabbinen gegeniiber Bar Kochba und seinen Akti-
vitdten [...]. Die Erzdhlung macht deutlich, dass nicht der Krieger
Bar Kochba, der auf physische Gewalt setzte, der eigentliche Held
der Rabbinenist, sondernim Gegenteil der rabbinische Gelehrte Ela-
zar, denn nur durch dessen Gebete konnte die Einnahme von Betar
mehr als drei Jahre lang verhindert werden [...].“1#! (Hans-Michael
Hauf3ig)

140 GENSICHEN 1985, S. 114-115.
141 HAURIG 2024b, S. 1018.

66



8.12 | Frieden ist die beste Vergeltung: Der deutsch-britische Reform-
rabbiner John Rayner (1924-2005) , erinnert an die Geschichte der
beiden Briider Jakob und Esau, um die Sinnlosigkeit der Vergeltung
zu unterstreichen [...]. Die Thora befiehlt den Nachkommen der bei-
den Briider, Juden und Edomitern, von einer bewaffneten Ausei-
nandersetzung abzusehen: ,Der Edomiter dagegen soll dir kein
Gréauel sein; denn er ist dein Bruder. Der Agypter soll dir kein
Gréuel sein; denn du hast als Fremder in seinem Land gewohnt.’
(Deuteronomium 23:8). Wenn die Thora iiber Agypten spricht, weist
sie darauf hin, dass es gute Griinde gibt, den Agyptern dankbar zu
sein und sich nicht an ihnen zu rachen. Rayner erklirt, dass die
Thora den Gebrauch von Gewalt nicht gutheifit, und deshalb erin-
nert er an einen Spruch, den er bei einer Zeremonie zum Andenken
von Jizchak Rabin gesehen hat: ,Die beste Vergeltung ist der Frie-
den’.”142 (Referat und Zitat nach Yakov M. Rabkin)

8.13 | Der Eisenaxt keinen Griff geben. Ein Gleichnis aus der miindli-
chen Thora lautet: , Als das Eisen geschaffen wurde, begannen die
Baume vor Angst zu zittern. Aber das Eisen sagte: Gebt keine Griffe
fiir die Axte her, dann wird keiner von euch Schaden nehmen.”143

142 RABKIN 2024, S. 223.

143 RABKIN 2024, S. 237. — Vgl. auch EHRMANN 2004, S. 88 (aus Talmud und Mi-
drasch): ,,Die Schipfung des Eisens. Als das Eisen erschaffen wurde, zitterten die
Bdume, denn sie fiirchteten, es sei nun um ihre Existenz geschehen, sie konnten
nun leicht gefallt werden. - Warum zittert ihr?, trostete das Eisen. So lange sich
nicht ein Holz aus eurer Mitte mit mir verbindetund den Stiel zu der Axt liefert,
seid ihr auch vor Schaden gesichert.” — Es ist verfiihrerisch, dies geradewegs als
Aufruf zur Kriegsdienstverweigerung zu lesen. , Im Ersten Weltkrieg [...] kimpf-
ten Juden auf beiden Seiten des Konflikts, etwa 100.000 deutsche Juden fiir ihr
Land und geschitzt 500.000 auf russischer Seite” (RADBIL 2022, mit Darstellung
kontroverser rabbinischer Positionen zur ,Einberufung von Juden in nichtjiidi-
sche Armeen”). Juden téteten fiir die Herrschenden andere Juden. Ungezéhlte
deutsche Juden mussten v6llig sinnlos ihr Leben lassen fiir den Hohenzollern-
Kaiser Wilhelm II., der ein glithender Antisemit war: ,Die Presse, Juden und Mii-
cken” sind ,,eine Pest, von der sich die Menschheit so oder so befreien muss. — Ich
glaube, das Beste wire Gas” (1927: zit. Deutscher Bundestag WD 1 — 172/07). Wer
solches ,Heldentum’ noch immer in vermeintlich judenfreundlicher Absicht’ po-
sitiv darstellt, sollte sich schamen.

67



9. Die Abscheu vor Waffen:
Geistliches Schwert und wahres Heldentum

Alle Herrschaftsideologien, die den nur flinf Jahrtausende jungen Staats-
komplexen bis heute schier unverzichtbar sind, proklamieren, der ,Krieg’
habe zu jeder Zeit — immer —bestanden, sei eine ewige Naturtatsache und
werde auch bis ans Ende aller Zeiten Bestand haben. Demgegeniiber
scheint in der biblischen (und auRerkanonischen) Uberlieferung die — wis-
senschaftlich'** allein haltbare — Erkenntnis durch, dass systematische
Waffenproduktion und Kriegskomplexe erst ab einem ganz bestimmten
Zeitpunkt der zivilisatorischen Entwicklung zum Durchbruch kommen
(Gen 4, 22) und die menschliche Gattung seitdem wie ein bdser Fluch be-
driicken. — Gegen das Idealbild eines,rabbinischen Pazifismus’ mag manch
ein Argument ins Felde gefiihrt werden. Der Antimilitarismus der Rabbi-
nen—einhergehend mit einer regelrechten Abscheu vor allen Mordwaffen
und einem geistigen Verstandnis von Starke — kann indessen nicht bestrit-
ten werden. Als ,Held” wird der Mensch in dieser Traditionslinie der judi-
schen Religion erst bezeichnet, wenn er den Zwang, der Erde Gewalt an-
zutun, Leben zu vernichten und die Welt zu verderben, Gberwunden hat.

9.1 | Nicht auf Kavallerie und Panzerwagen vertrauen: ,Weh denen, die
hinabziehen nach Agypten um Hilfe und sich verlassen auf Rosse
und vertrauen auf Wagen, weil ihrer viele sind, und auf Gespanne,
weil sie sehr stark sind! Aber sie schauen nicht auf den Heiligen Is-
raels, und den HERRN befragen sie nicht.” (Jesaja 31, 1 | Lutherbibel
2017). -, Jene verlassen sich auf Wagen und Rosse; wir aber denken
an den Namen des HERRN, unsres Gottes. Sie sind niedergestiirzt
und gefallen, wir aber stehen aufgerichtet.” (Psalm 20, 89 | Luther-
bibel 2017).145

144 Vel. jetzt Harald MELLER / Kai MICHEL / Carel van SCHAIK: Die Evolution der
Gewalt. Warum wir Frieden wollen, aber Kriege fiihren. Eine Menschheitsge-
schichte. Miinchen: dtv 2024.

145 Johann Maier meint allerdings: Es ,erweist sich die beliebte Gegentiberstel-
lung zwischen Gottes Macht einerseits und ,Wagen und Rossen” (vgl. Jes 31,1 ff.;
Ps 20,8) auf menschlicher Seite nur bedingt als Gegensatz. Es setzt keineswegs
einen grundsatzlichen Gewaltverzicht voraus, wenn der Sieg Gott zugeschrieben
oder eine Gewaltanwendung in theokratischem Sinne gefordert wird. Die Ge-
geniiberstellung kann eine kritische Funktion gegeniiber menschlicher Herr-
scher-Hybris haben, auch in Israel selbst. Diese kritische Funktion geht jedoch
verloren, sobald das dankende oder vertrauensvolle Bekenntnis der Macht

68




9.2 | Genesis 4,17-24. Die Nachkommen Kains (Ursprung von Stadt-
kultur und Waffenschmiede): ,Kain erkannte seine Frau; sie wurde
schwanger und gebar Henoch. Kain wurde der Erbauer einer Stadt und
nannte die Stadt nach dem Namen seines Sohnes Henoch. 18. Dem
Henoch wurde Irad geboren; Irad zeugte Mehujaél, Mehujaél zeugte
Metuschaél und Metuschaél zeugte Lamech. 19. Lamech nahm sich
zwel Frauen; der Name der einen war Ada und der Name der ande-
ren Zilla. 20. Ada gebar Jabal; er wurde der Stammvater derer, die
in Zelten wohnen und vom Viehbesitz leben. 21. Der Name seines
Bruders war Jubal; er wurde der Stammvater aller Leier- und Fl6-
tenspieler. 22. Auch Zilla gebar, und zwar Tubal-Kajin, der die Geriite
aller Erz- und Eisenhandwerker schmiedete. Die Schwester Tubal-Kajins
war Naama. 23. Lamech sagte zu seinen Frauen: Ada und Zilla, hort
auf meine Stimme, / ihr Frauen Lamechs, horcht meiner Rede! /Ja,
einen Mann erschlage ich fiir meine Wunde / und ein Kind fiir meine
Strieme. 24. Wird Kain siebenfach gerdcht, / dann Lamech sieben-
undsiebzigfach.”146

9.3 | Athiopisches Henochbuch, oder: Erster Henoch (ab 3. Jh. v.Chr,,
alteste apokalyptische Schrift), 8. Kapitel: ,, Azazel lehrte die Men-
schen Schwerter, Messer, Schilde und Brustpanzer machen und
zeigte ihnen die Metalle und die Art ihrer Bearbeitung, Armspan-
gen, Schmucksachen, den Gebrauch der Augenschminke und das
Verschonern der Augenlider, alle Arten von Edelsteinen und aller-
hand Farbemittel. — So herrschte viel Gottlosigkeit; sie trieben Un-
zucht, gerieten auf Abwege und waren auf all ihren Pfaden ver-
derbt. — Semjaza lehrte Beschworungen und Wurzelschneiden,
Armaros das Losen der Beschworungen, Barakijal die Astrologie,
Kokabel die Sternbilderkunde, Ezekeel die Wolkenschau, Arakiel
die Erdzeichen, Samsiel die Zeichen der Sonne und Sariel den
Mondlauf. — Als die Menschen umkamen, schrieen sie, und ihre
Stimme drang zum Himmel. [...] [10. Kapitel] ... Die ganze Erde war
ja durch die von Azazel gelehrten Werke verderbt worden. IThm
schreib alle Stinden zu!”1%”

Gottes zur theokratischen Rechtfertigung des eigenen Machtanspruchs instru-
mentalisiert wird” (MAIER 2000, S. 90).

146 https://www.die-bibel.de/bibel/EUE/GEN.4 (Hervorhebungen: pb).

147 Ubersetzung aus RIESSLER 1928/1975, S. 360-361. — Johann Maier kommentiert:

69



69. Kapitel: ,Und dies sind die Haupter ihrer Engel und die Namen
ihrer Anfiihrer tiber 100, 50 und 10. [...] Der dritte hief$ Gadreel; die-
ser zeigte den Menschenkindern all die Todesstreiche. — Auch ver-
fithrte er Eva und zeigte den Menschenkindern die Mordwerk-
zeuge, den Panzer, den Schild, das Schlachtschwert, iiberhaupt alle
Mordwaffen. — Von seiner Hand stammen diese bei den Erdbewoh-
nern von damals bis in alle Zeiten.”148

94 | Athiopisches Henochbuch (ab 3. Jh. v.Chr.), 52. Kapitel: ,Nach
jenen Tagen an dem Ort, wo ich all die Gesichte {iber das Verbor-
gene hatte, —ich war namlich durch einen Wirbelwind entriickt und
nach Westen gefiihrt worden — Daselbst sahen meine Augen des
Himmels Geheimnisse all, die noch geschehen sollen, einen Berg
von Eisen, einen von Kupfer, einen von Silber, einen von Gold, einen
von Weichmetall und einen von Blei.

Ich fragte den Engel, der mit mir ging: Was fiir Dinge sind das, die ich
im Verborgenen sah?

Er sprach zu mir: All das, was du sahest, dient der Herrschaft seines
Gesalbten, damit er stark und méchtig auf Erden werde.

,Die Erfahrung der Kriegssituation und all ihrer Grausamkeiten liefs auch an
Maéchte denken, die iibermenschlich, aber zugleich widergoéttlich sind. Gen 6, 1-4
und vor allem im ,Wéchterbuch’ (dth[iopisches]. Henoch[buch] 6-36) wie im Ju-
bildenbuch wird vorausgesetzt, dafd gefallene oder gestiirzte Engel auf der Erde
geheime und gefdhrliche Fertigkeiten und Kenntnisse gelehrt haben, die sich
dann auf die weitere Geschichte der Menschheit bose auswirkten. Diese Erkla-
rung verband sich mit einer frauenfeindlichen Tendenz: die gefallenen Himmli-
schen lehrten den Menschen nicht nur gefahrliche Fertigkeiten und erméglichten
damit die gewaltsame Ausiibung von Macht, sie lehrten den Frauen insbeson-
dere Zauberei und Kosmetik. — Die damit verbundene kultur-skeptische Note
wird ergédnzt durch die Ausdeutungen des Stoffes, der schon in Gen 4, 17ff. den
Kainitern die Erfindung von Kunstfertigkeiten zuschrieb, wobei die Schmiede-
kunst und Waffentechnik Gen 4,22 dem Tubal-Kain zuféllt. - Gewalttaten, Krieg
und die Kriegstechnik werden in diesen Auslegungstraditionen vor allem in
Henoch 6-11 sarkastisch als ddmonisch verursachte und zivilisationsbedingte Exr-
scheinung gegeifielt und eben mit Schmuck und Kosmetik zusammen genannt.
Die grollende Assoziation von schonen Frauen und Krieg beruht wohl auf Erfah-
rungen der Kriegspraxis, bei der im schlimmsten Fall (Bann) nichts Mannliches
iiberlebte, sich fiir eine schone Frau — auch als Kriegsgefangene — aber immer
noch allerlei Méglichkeiten boten” (MAIER 2000, S. 93-94).

148 Ubersetzung aus RIESSLER 1928/1975, S. 399-400.

70



Und jener Friedensengel gab mir zur Antwort: Wart ein wenig und dir
wird alles Geheime, was den Herrn der Geister umgibt, geoffenbart
werden! - Jene Berge, die deine Augen schauten, der Berg von Eisen,
der von Kupfer, der von Silber, der von Gold, der von Weichmetall
und der von Blei, sie alle werden vor dem Auserwiéhlten wie Wachs
vor dem Feuer und wie Wasser, das von oben herab {iber jene Berge
fliest; sie werden schwach vor seinen Fiifsen werden. — In jenen Ta-
gen kann sich keiner retten, weder mit Gold noch mit Silber; nicht
einer kann entfliehen. — Es gibt dann kein Eisen mehr fiir den Krieg,
noch Kleiderstoff fiir Brustpanzer; Erz wird nichts niitzen, noch
Zinn etwas frommen oder geschétzt sein und Blei bleibt unbegehrt.
— Alle diese Dinge werden vernichtet und von der Erde vertilgt,
wenn der Auserwéhlte vor dem Herrn der Geister erscheint.”

9.5 | Jubilidenbuch, oder: Kleine Genesis (2. Jh. v.Chr.), 11. Kapitel: , Im
ersten Jahr der dritten Jahrwoche des 35. Jubilaum heiratete Reu die
Ora, die Tochter des Kesedsohnes Ur, und sie gebar ihm einen Sohn;
er hie8 ihn Seroch im siebten Jahr dieser Jahrwoche in diesem Jubi-
ldum. — Da begannen die S6hne Noes einander zu bekdmpfen, ge-
fangenzunehmen und zu téten, Menschenblut auf die Erde zu gie-
fen, Blut zu geniefien, feste Stadte, Mauern und Tiirme zu bauen,
einen Menschen {iber das Volk zu setzen und damit den Anfang des
Konigtums zu machen, in den Krieg zu ziehen, Volk gegen Volk,
Nation gegen Nation, Stadt gegen Stadt, alles Schlimme zu tun, Waf-
fen zu erwerben und ihre Shne den Krieg zu lehren. — Sie began-
nen, Stidte einzunehmen und Sklaven und Sklavinnen zu verkau-
fen. — Und Ur, des Kesed Sohn, baute die Stadt Ur der Chaldaer und
hiefs sie nach seinem und seines Vaters Namen. — Sie machten sich
auch Gufibilder und beteten an, jeder den Gotzen, den er fiir sich als
Gufsbild gemacht hatte. — Sie begannen auch, Schnitzbilder und un-
reine Bildwerke zu machen, und die bosen Geister halfen mit und
verfiihrten sie, so daf$ sie Stindhaftes und Unreines begingen. — Der
Fiirst Mastema bemdihte sich ja, all dies zu tun, und er sandte andere
Geister, die seiner Macht unterstellt waren, um allerlei Schlechtig-
keit, Stinde und Vergehen auszufiihren, um zu verderben und zu
vernichten und auf Erden Blut zu vergiefSen.”14°

149 Ubersetzter Text aus RIESSLER 1928/1975, S. 569-570.

71



9.6 | Jubildenbuch (2. Jh. v.Chr.), 19. Kapitel: ,Im zweiten Jahr der
sechsten Jahrwoche gebar Rebekka dem Isaak zwei Kinder, Jakob
und Esau. - Jakob aber war glatt und rechtschaffen; Esau dagegen
war ein rauher, wilder, haariger Mann; und Jakob wohnte in Zelten.
— Als die Jiinglinge heranwuchsen, lernte Jakob die Schrift. — Esau
aber nicht; denn er war ein wilder Mann und ein Jager. Er lernte den
Krieg, und all sein Tun war wild. — Abraham liebte den Jakob, Isaak
aber den Esau.”1%°

9.7 | Referat iiber Philo von Alexandrien (* um 15/10 v. Chr.; t nach 40
n. Chr.): ,Einen Quellenbereich fiir sich und vollig anderen Charak-
ters bilden die Schriften des Philo von Alexandrien, der aus alexand-
rinisch-jiidischer Sicht und mit stark philosophierenden Interessen
schrieb. [...] Der Krieg unter Menschen ist [...] wie eine Naturkata-
strophe ein Verhédngnis, das durch gestorte Harmonie — hier in der
menschlichen Gesellschaft — erwachst. Er kann daher nie positiven
Wert gewinnen, auch wenn die Verteidigung bei unmittelbarer Be-
drohung nétig ist —jedoch eben als ein Ubel, Folge von Gottlosigkeit.
[...] Der Ursprung solcher Stérungen in der menschlichen Gesell-
schaft liegtim Aufkommen von Fertigkeiten und Bestrebungen, die
Krieg erst ermoglichen. In De posteritate Caini § 112ff. kniipft auch
Philo an den Kainiterstammbaum Gen 4, 17ff. die Erfindung ambi-
valenter Zivilisations- und Kulturgiiter. Lamechs Frau Zilla symbo-
lisiere mit ihrem Namen — ,Schatten’ — korperliche und aufserliche,
jedoch vergangliche Giiter. Gen4, 22 belegt, daf$ Macht-, Besitz- und
Luststreben {iberhand nahmen; und in diesem Zusammenhang kam
die Metallbearbeitung auf. Die Riistung aber fiithrt zum Krieg, der
Macht und Besitz verschaffen soll. Nie sei ein Krieg um der Tugend
willen gefiihrt worden, denn die (ungestorte) Natur an sich ist fried-
liebend.”15! (Johann Maier)

9.8 | Referat iiber den jiidischen Geschichtsschreiber Flavius Josephus (ca.
37 =100 n.Chr.): , Jobel (= Tubal-Kain) in Gen 4, 17ff. ist auch fiir ihn
(Antiquitates Iudaicae 1, 601f.) Erfinder der Metallbearbeitung und so-
mit der Waffen- und Kriegskunst, mit der er sich die Mittel fiir seine

15 Ubersetzter Text aus RIESSLER 1928/1975, S. 589-590.
151 MAIER 2000, S. 59-60.

72



korperlichen Geniisse verschaffte — eine Einschatzung des Krieges,
die popularphilosophisch-skeptisch klingt und bei Philo noch dezi-
dierter begegnet. Jedoch bei weitem nicht so negativ gefarbt, schon
gar nicht so ddmonisiert wie etwa im ,Buch der Wachter’ (Henoch
1-36) oder im Jubildenbuch. Allerdings meint auch Josephus (Anti-
quitates I, 72ff), dafs die Nachkommen aus der Vermischung von En-
geln und Menschentdchtern (Gen 6, 1-4) gigantendhnliche Kraft-
protze hervorbrachten, welche keine Normen respektierten und nur
auf ihre eigene Kraft vertrauten.”15? (Johann Maier)

9.9 | Wer den Tempel bauen darf: ,,David sprach zu Salomo: Mein
Sohn, ich hatte es im Sinne, ein Haus zubauen dem Namen des Ewi-
gen, meines Gottes. Da erging an mich das Wort des Ewigen also:
Sehr viel Blut hast du vergossen und grofie Kriege gefiihrt; du sollst
kein Haus bauen meinem Namen, denn viel Blut hast du vergossen
zur Erde vor mir. Ein Sohn wird dir geboren, der wird ein Mann der
Ruhe sein, und ich werde ihm Ruhe schaffen vor all seinen Feinden
ringsum; denn Salomo [der Friedliche] wird sein Name sein, und
Frieden und Ruhe gebe ich Israel in seinen Tagen. Er wird meinem
Namen ein Haus bauen, er wird mir Sohn sein und ich ihm Vater;
ich werde den Thron seines Konigreichs {iber Israel griinden auf
ewig.” (1. Chronik 22, 6-9).15

9.10 | Auch Worte kinnen ein Mordinstrument des Krieges sein [Palasti-
nische Apokryphen; 1. JTh. v.Chr.?]: ,Herr, rette meine Seele vor ei-
nem gottlosen und boshaften Menschen, vor einer gottlosen und
verleumderischen Zunge, die Lug und Trug redet. Vielgewandt
sind die Worte der Zunge eines boshaften Menschen wie auf der
Tenne das Feuer, das Halme verzehrt. Er treibt sein greuliches We-
sen, indem er Hauser mit liignerischer Zunge in Brand steckt, lustig
griinende Baume umhaut, ... Hauser in Krieg verwickelt mit gifti-
gen Reden.” (Psalmen Salomos 12, 1-3).1% | s. a. Kriegspropaganda!

152 MAIER 2000, S. 65.
153 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 154.
154 Textquelle des Zitats | LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 286.

73



9.11 | Der Gegensatz Altar und Kriegsschwert: »Im Buch Exodus finden
wir folgende Mahnung: , Wenn du einen Altar fiir mich (Gott) baust,
benutze keine behauenen Steine, denn dein Eisen ist gegen sie ge-
schwungen worden, wodurch sie entweiht sind” (Ex. 20, 25). Hierzu
pflegte Simon Ben Elazar zu sagen: ,, Der Altar ist dazu gemacht, um
die Jahre des Menschen zu verldangern, und das Eisen ist dazu ge-
macht, um die Jahre des Menschen zu verkiirzen; es ist nicht richtig,
zu schwingen, was das Leben verkiirzt, gegen das, was das Leben
verlangert.” — Rabbi Yohanan Ben Zakkai sagt iiber diesen Schrift-
abschnitt entsprechend der Fassung von Deuteronomium 27, 6:
,Siehe, es heifit: Du sollst bauen ... aus ganzen Steinen! Es sollen
Steine sein, die den Frieden bringen. Nun, indem man nach der De-
vise kal wachomer, vom Leichteren zum Schwereren, vorgeht, kann
man folgern: Wenn der Heilige, gepriesen sei Er, iiber Altar-Steine,
die weder sehen, horen noch sprechen, aber dazu dienen, Frieden
zwischen Israel und dem Vater im Himmel herzustellen, sagt: ,Du
sollst kein eisernes Gerat gegen sie schwingen.” — um wieviel mehr
sollte derjenige geschiitzt werden, so das ihm kein Leid wider-
fahre[n] soll, der Frieden [herbeifiihrt] zwischen Menschen, zwi-
schen Mann und Frau, zwischen Stadt und Land, zwischen Nation
und Nation, zwischen Familie und Familie, zwischen Regierung
und Regierung (Mechilta, Massechet d’'wachodesch)!” « (Zitiert nach
Rabbiner Jeremy Milgrom?')

9.12 | Nur Friedenssteine (dasselbe Thema): , W'im misbach awonim
taaseh li lau siwneh eshen gosis ki charb’cho hénafto oleho wat’chalaleho:
,Wenn du mir einen Altar aus Steinen errichtest, sollst du sie nicht
behauen bauen; denn hast du dein Schwert iiber einen [Stein] ge-
schwungen, so hast du ihn entweiht.”1% Zu diesem Verse bemerkt

155 MILGROM 2001, S. 36. Textfassung (Ubersetzung) und Erlauterung zur Unver-
triglichkeit von Altar und Schwert auch bei: REICHMAN 2024b, S. 569 (vgl. ebd., S.
569-571 auch den ganzen Abschnitt ,Gesetze, die Frieden stiften”). — Vgl. auch
EHRMANN 2004, S. 130 (aus Talmud und Midrasch): ,,Der Altar. Beim Bau eines
Altars durften die Steine nicht mit einem eisernen Werkzeug behauen werden.
Das Eisen hat die Bestimmung, das Leben des Menschen zu verkiirzen; der Altar
hingegen soll mit Gott aussdhnen und zur Verldngerung des menschlichen Le-
bens beitragen; daher soll das Werkzeug des Mordes nicht beriihren die Statte,
die dem Menschen langes Leben bringt.”

156 Ex. 20,25.

74



die Mechilta’?: ,Rabbi Jochanan ben Sackai sagte: Von awonim
schlémau s sollst du den Altar bauen, von awonim schematilaus
scholaum?®, von Steinen, die den Frieden stiften. Wenn nun bei
leblosen Altarsteinen, weil sie zwischen Israel und seinem Vater
Frieden zu stiften bestimmt sind, Gtt verlangt: Du sollst kein Eisen
iiber sie schwingen — um wieviel soll nur Segen kommen iiber jene,
die Frieden stiften in der Familie, in Gemeinwesen, zwischen zwei
Volkern, zwischen zwei Reichen’.”160

9.13 | Waffenverbot am Sabbat: ,Man darf weder Schwert noch Bogen
noch Schild noch Keule noch Speer (am Sabbat) tragen, und wenn
doch jemand dergleichen mit sich fithrt, muf§ ein Sithnopfer darge-
bracht werden. Eliezer sagt (es ist erlaubt, weil) sie als Schmuck be-
trachtet werden. Die Weisen antworten (sie konnen nicht als Orna-
mente angesehen werden, weil) sie widerlich seien, wie geschrieben
steht: ,Sie werden ihre Schwerter zu Pflugscharen schleifen und ihre
Speere zu Rebmessern; Volker werden nicht mehr mit Schwertern
gegeneinander kimpfen, noch werden sie je wieder Krieg erlernen.’
(Jes 2, 4). (Mischna Sabbat 6, 4).”1¢1

9.14 | Die rabbinische Verwandlung der Waffen: ,,Die ,Waffen’, mit de-
nen Vater Jakob nach Gen. 48, 22 den Sieg erringt, sind nach dem
Midrasch Weisheit und Gebet; die ,geharnischten Ménner‘, von de-
nen der Talmud spricht, sind die Kémpen des Lehrhauses; der alte
Titel des ,Buches der Kriege Gottes’ kehrt im Mittelalter haufig wie-
der, um das Ringen nach geistigen, zumal weltanschaulichen Wahr-
heiten zu bezeichnen.”1¢? (Isaak Heinemann)

9.15 | Von Kriegern zu Schriftgelehrten: ,Der Tanach berichtet von
zahlreichen kriegerischen Auseinandersetzungen mit den umlie-

157 = Mekilta” = halachischer Midrasch zu Exodus und Deuteronomium.

158 =  ganze Steine” im Sinn von: ,unbehauene Steine”; vgl. Deut. 27, 5 f.

159 = wortl.: ,,unbehauene Steine [ndmlich:] Frieden”.

160 AGUDAS JISROEL 1918 (nach der im vorliegenden Band mit Erklarungen von
Harald Faber und Friedrich Erich Dobberahn neu edierten Form). — Zur Stelle
des Rabbi Johanan ben Zakkai (Mechilta) siehe auch: MILGROM 2001, S. 36.

161 MILGROM 2001, S. 36.

162 HEINEMANN 1929, S. 14.

75



genden Volkern und preist dariiber hinaus auch die Personen, die
dabei fiir Israel Siege errungen haben. Das rabbinische Judentum
unterzieht die Berichte aus dem Tanach jedoch einer eigenstandigen
Deutung und verleiht auch den auftretenden Personlichkeiten eine
ganz andere Bewertung. — Besonders ist die charakteristische Um-
formung von Personlichkeiten wie David und Josua, die im Tanach
als erfolgreiche Krieger beschrieben werden, in fromme rabbinische
Gelehrte [...]. Laut dem Babylonischen Talmud (Babylonischer Tal-
mud Berachot 3b) begann Davids Tagesablauf mit dem Studium der
Thora. Das Kénigtum wurde ihm als Belohnung fiir seinen Eifer als
Gelehrter iibertragen. Der Unterschied zwischen Saul und David
wurde darin gesehen, dass Ersterer unfihig war, die Ergebnisse sei-
nes Studiums den Menschen zuganglich zu machen, wahrend es
Letzterem gelang [...]. Einige Stellen gehen sogar soweit, David als
vollig uninteressiert an kriegerischen Angelegenheiten zu beschrei-
ben [...].”16* (Hans-Michael Hauf3ig)

9.16 | Wiichter der Stadt sind nicht die Militirs: ,Rabbi Jehuda ha-Nasi
sandte Rabbi Hiyya, Rabbi Assi und Rabbi Ammi aus, durch Stadte
im Land Israels zu reisen und ihnen Schriftgelehrte und Lehrer zu
besorgen. Sie kamen in eine Stadt, in der sie weder Schriftgelehrte
noch Lehrer fanden. Da sagten sie: ,Bringt uns die Wéchter der Stadt
herbei’. Man brachte ihnen die bewaffneten Stadtwachter. Da sagten
sie: ,Sind das etwa die Wachter der Stadt? Das sind die Zerstorer der
Stadt! Da fragten die Bewohner, wer denn die Wachter der Stadt
seien. Da sagten sie: ,Die Schriftgelehrten und Lehrer, wie es ge-
schrieben steht: Wenn Gott die Stadt nicht bewacht, dann ist jeder
Wachter nutzlos’.” (Psalmen 127; Palastinensischer Talmud: Cha-
giga 1, 7)1 | Zum Thorastudium fiihrt Hans Kiing aus: ,,... im rabbi-

163 HAURIG 2024b, S. 1016.

164 Hier zitiert nach: RABKIN 2024, S. 211. — ,, Wiichter der Stadt”: hiervon leitet sich
der Name der staatskritischen religiosen Bewegung , Neturei Karta” im Judentum
ab (ebd., S. 210). — Vgl. auch die Nacherzahlung in EHRMANN 2004, S. 144-145
(aus Talmud und Midrasch): , Die Hiiter der Stadt. Zwei gelehrte Manner reisten
im Auftrag des Rabbi Juda Hanassi durch das Land, um sich von dem Zustand
des Unterrichtswesens in den einzelnen Orten zu iiberzeugen. Sie kamen in den
Ort, wo sie die Hiiter der Stadt zu sehen verlangten. Man fiihrte ihnen die Nacht-
waéchter vor. — Das sind nicht die Hiiter der Stadt, die konnte man eher Zerstorer
der Stadt nennen. Die Hiiter der Stadt sind jene, welche lehren und lernen. — Die

76



nischen Judentum wird das Studium der Tora geradezu als Weg
verstanden, um Gottes Wort zu horen und Gottes Gegenwart
(,Schechina’) zu erfahren. Und vielleicht hat keine andere religiose
Tradition die Bedeutung des Studiums der heiligen Texte als eine
Offnung, als einen Weg zum heiligen Gott, dem Urheber der Tora,
so sehr betont wie die jlidische. Und muf$ man noch hinzufiligen, dafs
gerade vom Studium der Tora her auch die fiir den jiidischen Men-
schen und sein Ethos so wichtige Leidenschalft fiir das Lernen, fiir
Lesen und Schreiben, fiir Biicher und schliefSlich fiir den intellektu-
ellen Diskurs und Disput kommt?*165

9.17 | Stidteeroberer sind keine Helden: , Die bose Neigung ist einer der
Schliisselbegriffe im Judentum. So steht in den Spriichen der Viter:
,Besser ein Langmiitiger als ein Kriegsheld, besser, wer sich selbst
beherrscht, als wer Stadte erobert.” (Sprichworter 16:32). Darin liegt
der grundsétzliche Unterschied zwischen kriegerischem Helden-
tum und jiidischem Heldentum, weil letzteres im Streben nach mo-
ralischer Vollkommenheitbesteht. Aus der Perspektive dieser Lehre
war es die bose Neigung, die die Juden dazu bewegte, die irdische
Definition von Heroismus anzunehmen: Stadte zu erobern und zu
beherrschen.”1¢ (Yakov M. Rabkin)

9.18 | Das Gebet als ,, Schwert”: ,,Die Mischna versucht, alle Satze, in
denen Kriegsgerédte erwdhnt werden, in allegorischer Form zu erkla-
ren: Das Schwert und der Bogen, mit dem unser Urvater Jakob be-
waffnet war (vgl. Genesis 48:22), werden zu Gebeten und guten Ta-
ten (vgl. Midrasch Genesis Rabba, 97:6). Geméaf der Tradition zeigt
sich dasjiidische Heldentum in der Studierstube und nicht auf dem
Schlachtfeld.” (Yakov M. Rabkin)!¢”

9.19 1 ,Es gibt keine gesegnetere Waffe als den Frieden.” (Jerusale-
mer Talmud, Berachot 82).1¢ | ,Der Herr (er sei gelobt) hat keine

Lehrer und die Schiiler.”

165 KUNG 2007, S. 181.

166 RABKIN 2024, S. 262.

167 RABKIN 2024, S. 172.

168 Zitat hier nach: HERWANGER 2001; ebenso in: FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS
1995.

77



Walffe gefunden, die dem Volke Israel mehr Segen bréchte als der
Frieden.” (Babylonischer Talmud: Schluss von ,Ukzin")!¢®

9.20 | ,Die Weisen mehren den Frieden auf der Welt.” (Babyloni-
scher Talmud. Berachot 64)!7°

9.21 | Wer ist ein Held: ,,Wer ist ein Held? Wer sich seinen Feind zum
Freund macht.” (Talmud. Abot de R. Natan c. 23).7' | ,,Wer ist der
grofite der Helden? Der sich den Feind zum Freunde macht!” (Rabbi
Nathan z. Mischna, Awot 23).172

9.22 | Wer ist stark?: ,Ben Soma spricht: ... Wer ist stark? Wer seine
Leidenschaft bezwingt, denn es heifst (Spriiche 16, 32): ,Besser istder
Langmiditige, als ein Held, und [besser] wer sein Gemdit beherrscht,
als ein Stadtebezwinger” (Mischna, Avoth IV, 1; vgl. Avot V.11)"173,
— Moderne Erliuterung hierzu: ,,In diesem Zusammenhang ist die Tat-
sache recht interessant, daff der Talmud biblische Kriegshelden in
,Helden des Lehrhauses’ uminterpretiert. Auch Waffen wie das
Schwert oder der Bogen, wie sie in der Bibel vorkommen, werden in
der Kommentierung mit ,Gebet’ oder ,Gelehrsamkeit’ wiedergege-
ben (Berachot 18b), um Worte des Krieges auszumerzen. So ist auch
der Spruch von Rabbi Nathan zu verstehen: ,Helden bedeutet immer
Helden des Thorastudiums’ (Avoth de Rabbi Nathan 23, 1).”174

9.23 | Waffen sind eine Schande fiir uns: ,,Die Mischna (Schabbat 6:4)
besagt, dass niemand am Schabbat unnétigerweise Waffen tragen
darf und dass ein Mensch der dieses Verbot iibertritt, verpflichtet
ist, ein Stindopfer dafiir zu bringen. Rabbi Elieser hingegen war der
Meinung, dass Waffen Schmuckstiicke fiir einen Mann sind, mit

169 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995.

170 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995.

171 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 96.

172 Zitat hier nach: HERWANGER 2001.

173 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 38.

174 HOMOLKA /FRIEDLANDER 1993, S. 38. - Vgl. Psalm 33,16.20 in der Ubersetzung
von A. Weiser: ,Keinem Konig hilft groBe Macht, / nicht rettet ein Held sich
durch Riesenkraft ... / Unsere Seel harret des Herrn, / er ist uns Hilfe und Schild.
/ Denn seiner freut sich unser Herz, / denn wir vertrauen seinem heiligen Na-
men” (GENSICHEN 1985, S. 104).

78



denen er am Schabbat ohne Einwénde ausgehen kann. Aber alle an-
deren Gelehrten antworteten ihm: ,Die Waffen sind nur eine
Schande fiir uns, wie es heifst (Jesaja 2, 4): Sie sollen ihre Schwerter
zu Kniippeln und ihre Lanzen zu Schneidemessern umschmieden;
ein Volk soll nicht das Schwert gegen ein anderes erheben, und man
soll sich nicht zum Krieg riisten’.“175 | Walter Homolka und Albert H.
Friedlander fiihren zur Abscheu vor Waffen aus: ,,Welch negative Ein-
stellung gegeniiber Waffen in talmudischer Zeit eingenommen
wurde, geht aus Schabbat 6, 4 hervor, wo sie ,widerwartig’ genannt
werden, weshalb es auch verboten war, sie am Gott geweihten, hei-
ligen Schabbat zu tragen.”17¢ — Dementsprechend ,nicht neu ist die
Verachtung der Waffen, die sich z. B. in den mittelalterlichen Dar-
stellungen der Pessacherzahlung zeigt. Der dort vorkommende
,boswillige Sohn’ oder ,Verruchte’ wird gewohnlich als waffentra-
gender Soldat dargestellt, der ,kluge Sohn’ dagegen als friedlieben-
der Weiser”177.

9.24 | Waffen darf man auch gewalttitigen Juden nicht verkaufen (Mai-
monides): ,Alles, was man einem Heiden nicht verkaufen darf
[Mordwerkzeuge], darf man auch einem gewalttdtigen Juden nicht
verkaufen, denn man unterstiitzt dadurch einen Gesetzestibertreter
und veranlafitihn zu straucheln. Und so {ibertritt auch jeder, der ei-
nen in irgendeiner Beziehung Blinden zu straucheln veranlaf$t und
ihm rat, was nicht recht ist, oder der einen Gesetzestibertreter unter-
stiitzt, der doch blind ist und infolge des Geliistes seines Herzens
den rechten Weg nicht sieht — auch der {ibertritt das Verbot [3. Buch
Mose 19, 14]: ,Vor einen Blinden sollst du keinen Anstofs legen.”
(Maimonides: Mischne thora hilchot Rozeach [iiber Morder] XII,
14).78 — Dazu vermerkt Simon Bernfeld: ,,Grof8e Vorsicht schreibt das
talmudisch-rabbinische Recht beim Verkauf von Waffen vor, damit

175 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b.

176 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 39.

177 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 47. — Dort der Verweis auf eine neuere Quelle
zur entsprechenden Darstellungsform: Erzihlung von dem Auszuge Israels aus
Agypten an den beiden ersten Peflach-Abenden. Mit Illustrationen. Ubersetzt von W.
Heidenheim. Basel: Victor Goldschmidt Verlag 1991, S. 11.

178 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 65.

79



solche nicht in die Hinde von gewalttatigen Menschen, gleichviel,
ob Heiden oder Juden, gelangen.”17°

9.25 | Unvertriglichkeit von Altar und Eisen (Orthodoxe Rabbinerkon-
ferenz / deutsches Rabbinat): ,Kampf und Aggression werden [in
der rabbinischen Ethik] nirgends verherrlicht. Diese Haltung
kommt in einer Lehre von Rabbi Jochanan ben Zakkai tiber das Ver-
bot der Verwendung von Metallwerkzeugen fiir den Bau des Altars
zum Ausdruck: ,Ist es nicht erst recht ein a fortiori Argument? Wenn
G’tt bei den Steinen des Altars, die weder sehen noch horen noch
sprechen konnen, sagt, dass kein Metallwerkzeug gegen sie einge-
setzt werden darf, weil der Altar Frieden zwischen Israel und sei-
nem Himmlischen Vater stiftet, dann ist es sicherlich lobenswert,
den Frieden zwischen den Menschen zu fordern, zwischen Mann
und Frau, zwischen einem Stadtstaat und dem anderen und zwi-
schen den Volkern’ (Megilta baChodesh II).”180 | Walter Homolka und
Albert H. Friedlander fiihren hierzu aus: Es , durfte der Opferaltar fiir
Gott nur aus unbehauenen Steinen gebaut sein, denn ware Eisen
dariiber geschwungen worden, hdtte man ihn entweiht (siehe Ex
20, 22). Diese Tatsache hat besonders in der spateren Auslegung
Aufmerksamkeit erregt. So geht die Mechilta de-Rabbi-Ishmael
(Bachodesch 11:51) davon aus, dafs der Altar zur Verldngerung der
tage des Menschen geschaffen worden sei, wahrend das Eisen zu
dessen Verkiirzung diene. Ferner stifte der Altar Friedenzwischen
Israel und seinem Vater im Himmel, deshalb solle kein eisernes
Werkzeug der Vernichtung tiber ihn geschwungen werden (Din
27,5). Dies wurde aber noch ausgeweitet, denn wenn es schon bei
Steinen verboten sei, die doch weder sehen, noch horen oder spre-
chen konnten, um wieviel mehr miisse dann auch der friedensstif-
tende Mensch von jedem Ubel bewahrt werden (vgl. auch Sifre Ke-
doschim 11, 8 und den Raschikommentar zu Exodus 20, 22). Dazu
ist noch interessant, dafs Konig David verwehrt wurde, den ersehn-
ten Tempel zu errichten, weil er ,Blut in Fiille’ vergossen haben ,und

179 LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (Il), S. 42,
180 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b.

80



grofle Kriege gefiihrt’ (1 Chr. 22, §; 28, 3). Erst seinem Sohn Salomo
wurde dies erlaubt (dazu 1. Kon. 5, 4).“181

9.26 | Rabbi Nachman von Bratzlaw (1772-1810): ,,Das Wort kann
das Gewehr zum Schweigen bringen.” — Walter Homolka
und Albert H. Friedlander sehen den Kern der chassidischen From-
migkeit darin, ,dafd der Mensch als der verlangerte Arm Gottes auf
Erden wirkt und sich dementsprechend verhalten mufl. Diesem
,entsprechend’ liegt die friedliche Gottesvorstellung prophetischer
oder besser talmudischer Zeit zugrunde. Der Mensch ist auf der
Erde, um nach Gottes Willen zu leben. Dieser sein Wille bricht end-
lich auch Gewalt, denn ,das Wort kann das Gewehr zum Schweigen
bringen’ (Rabbi Nachman von Brazlaw). Aus dieser Lebenseinstel-
lung heraus ist auch zu erkldren, weshalb sich Chassidim strikt wei-
gerten, Waffendienst zu leisten, wie iibrigens auch die meisten an-
deren Juden im 18. Jahrhundert.”182

9.27 | Krieger der Thora" ,Innerhalb der rabbinischen Literatur fin-
den sich zahlreiche verstreute Aussagen iiber den Wert des Frie-
dens. Zuweilen werden diese aus Auslegungen von Versen aus dem
Tanach entwickelt, wie etwa von Ps 34, 15 ,Suche Frieden und jage
ihm nach’, der aufgrund dessen, dass in beiden Versen das Wort ja-
gen vorkommt, mit Spr 21, 21 in Verbindung gebracht wird, wo es
heifit: ,Wer nach Frieden und Liebe jagt, wird Leben, Wohltat und
Ehre finden’ (Babylonischer Talmud Jevamot 109a/b). Ebenso fin-
den sich allgemein ethische Aussage ohne Riickgriff auf den Begriff
salom, wie etwa, dass der Mensch zu den Verfolgten und nicht zu
den Verfolgern gehdren moge, was damit verglichen wird, dass un-
ter den Vogeln niemand mehr verfolgt wird als Turteltauben und
junge Tauben und nur diese hat die Schrift fiir den Opferdienst fiir
tauglich erklart (Babylonischer Talmud: Baba Qamma 93a). Auf der
anderen Seite definierten sich die Rabbinen als /Krieger’, jedoch
nicht im wdrtlichen Sinne, sondern als ,Krieger der Thora”, die mit-
einander einen intellektuellen Kampf um die beste Auslegung von

181 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 95.

182 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 53. Dort angegebener Literaturverweis zur
Verweigerung des Kriegsdienstes: Simon DUBNOW, Weltgeschichte des Jiidi-
schen Volkes. Drei Bande. Jerusalem 21971: Band III, S. 25 und 268f.

81



Gottes Gesetzen fiihrten [...]. Avot de Rabbi Natan Version A, 23
enthélt eine ganze Reihe von Aussagen dariiber, wer ein Held ist.
Als ein solcher gilt etwa jemand, der seinen Trieb besiegt und den
man deswegen in der Weise ehrt, als hétte er eine ganze Stadt voller
Helden erobert.”183 (Hans-Michael Haufsig).

183 HAURIG 2024b, S. 1015-1016.

82



10. Einhegung des Krieges —
Absage an den Rachegedanken

Die einschldgigen rabbinischen Texte zur Einhegung von Kriegsgewalt be-
ziehen sich in erster Linie auf Bestimmungen der Thora — wie Deuterono-
mium 24, 5 (Kriegsbefreiung Jungvermahlter), Deuteronomium 20, 10-12
(Unterwerfungsangebot vor Bann), Deuteronomium 20,19 (Fruchtbaum-
Fallverbot) oder Deuteronomium 21, 10-14 (die schone kriegsgefangene
Frau).’® Nach einer Lektiire der QuellenerschlieBungen in Johann Maiers
Werk ,,Kriegsrecht und Friedensordnung in jldischer Tradition” (2000) —
unter besonderer Beachtung der Lehren von Maimonides (1135-1204)
und Isaak Abrabanel (1437-1508) sowie unter Einschluss der Uberlegun-
gen zur messianischen Zeit — wird man freilich erniichternd zugeben miis-
sen, dass das rabbinische Schriftgut heute keine Basis hergibt fiir eine Ban-
digung des modernen Krieges (mit all seinen Abgriinden) zumindest im
Sinne der Ideale des,Rechtspazifismus’ (Kriegs-Konventionen, Internatio-
nale Friedensordnung). Die in der Uberlieferung enthaltenen Voten wider
militdrische Massenmorde, Rachefeldzuge und Entmenschlichung des
Gegners fallen gleichwohl eindeutig aus.

10.1 |, Wenn dein Feind hungert, gib ihm Brot zu essen, und wenn
ihn diirstet, reiche ihm Wasser zu trinken. Denn feurige Kohlen
sammelst du auf sein Haupt, und der Ewige wird es dir vergelten.”
(Spriiche 25, 21-22).185

10.2 | ,,Habe ich mich je gefreut iiber das Unheil meines Feindes,
und war ich dartiber freudig erregt, dafs ihn Ungliick getroffen hat?
Ich habe ja vielmehr meinen Mund von der Siinde zuriickgehalten,
sein Leben zu verwiinschen.” (Hiob 31, 29-30).186

10.3 |, Ganz sei gemeinsam das Leben und alles verbunden in Ein-
tracht. Girt’ um die Lenden das Schwert zum Mord nicht, sondern
zur Abwehr. — Hattest du nie dies nétig, so wenig im Recht als im
Unrecht! — Ist der Getétete gleich dein Feind, du besudelst die Hand

184 Vgl. die Aufstellung ,Kriegsrechtliche Gebote und Verbote im Pentateuch” in
MAIER 2000, S. 29-30.

185 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 93.

186 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 93.

83




doch.” (Pseudo-Phokylides: Nuthetikon 28-31 | um 100 v. Chr, jii-
disch-hellenistisch).!8?

104 | ,Folge der Bosheit nicht, durch Rechttun tilge die Rache!”
(Pseudo-Phokylides: Nuthetikon 72 | um 100 v. Chr, jiidisch-helle-
nistisch).188

10.5 | Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. — 40/50 n.Chr.): ,Damit
will er uns die Lehre geben, daf§ wir uns {iber das Ungliick unserer
Hasser nicht freuen.” (Philo: De virtutibus [de caritate] [M. II 394,
C.-W. 116]).180

10.6 | Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. — 40/50 n.Chr.): ,,Ebenso
wohlwollend und voller Milde sind seine [des Gesetzgebers] Ver-
ordnungen fiir Feinde. Er will nimlich, daf} diese selbst dann, wenn
sie [die Israeliten] schon vor ihren Toren sind und in voller Ausriis-
tung an den Mauern stehen und die Belagerungsmaschinen anlegen,
noch nicht als Feinde angesehen werden: erst sollen sie durch He-
rolde mit ihnen unterhandeln und sie zum Frieden auffordern, um
in dem Falle, wenn sie nachgeben, das hochste Gut, Freundschatft,
zu erlangen, wenn sie aber hartnadckig widerstreben, unter dem Bei-
stande des Gerechten [Gottes] mit der Hoffnung auf Sieg in den
Kampf zu gehen [5. Buch Mose 20, 10 ff.].” (Philo: De virtutibus [de
caritate] [M. I 393, C.-W. 109]).19

10.7 | Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr.—40/50 n.Chr.): ,Keines-
wegs freuen wir uns, o Herr, iiber die Strafe, die unsern Feind ge-
troffen hat; lehren uns doch deine heiligen Gesetze, die Ungliickli-
chen zu bemitleiden.” (Philo: In Flacc. [M. II 534, C.-W. 121]).1%1

10.8 | Der jiidischer Historiker Flavius Josephus (ca. 37 — 100 n.Chr.) zu
Deuteronomium 20, 19: ,,Im Felde habt acht, keine der extremen
Harten zu begehen. Wenn wihrend einer Belagerung Bedarf an

187 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 94.
188 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 94.
189 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 94.
19 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 146.
191 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 94.

84



Holz zur Anfertigung von Kriegsgeréten eintritt, sollt ihr die Erde
nicht durch Schldgern von Fruchtbdumen entbléSen. Sondern sie
vielmehr schonen, bedenkend, dafd sie zum Nutzen der Menschen
gewachsen sind, und dag, hitten sie Stimme, sie euch anflehen und
argumentieren wiirden, daf$ sie, in keiner Weise fiir den Krieg ver-
antwortlich, zu Unrecht so mifshandelt wiirden, und dafs sie, falls sie
die Moglichkeit hidtten, ausgewandert waren und sich in ein anderes
Land begeben hatten.” (Antiquitates Iudaicae IV, § 299)1%2

10.9 | Flavius Josephus (ca. 37 — 100 n.Chr.): ,Mild soll auch das Ver-
fahren gegen die Feinde im Kriege sein. Der Gesetzgeber verbietet
namlich, ihr Land mit Feuer zu verwiisten, und gestattet auch das
Féllen der Obstbaume nicht; ja selbst die Pliinderung der in der
Schlacht Gefallenen ist untersagt. Kriegsgefangene, zumal solche
weiblichen Geschlechts, will er vor MifShandlung geschiitzt wissen.”
(Flavius Josephus: Gegen Apion II, 29).1% | Nachfolgend Langform.

10.10 | Flavius Josephus (ca. 37 — 100 n.Chr.): ,Im {ibrigen ist es uns
zur strengen Pflicht gemacht, stets hilfreiche Hand zu leisten. So
miissen wir jedem, der dessen bedarf, Wasser, Feuer, Nahrung ver-
abfolgen, ihm den Weg zeigen, diirfen keinen unbeerdigt liegen las-
sen. Mild soll auch das Verfahren gegen die Feinde im Kriege sein.
Der Gesetzgeber verbietet ndmlich, ihr Land mit Feuer zu verwiis-
ten und gestattet auch das Fallen der Obstbdume nicht; auch die
Pliinderung der in der Schlacht Gefallenen ist untersagt. Kriegsge-
fangene, zumal solche weiblichen Geschlechtes, will er vor Mifs-
handlung geschiitzt wissen.” (Josephus: Gegen Apion II, 29).1%

192 Ubersetzung aus MAIER 2000, S. 64.

193 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 146.

194 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 69. - MAIER 2000, S. 62 bemerkt einschrankend
iiber Flavius Josephus: In ,seiner — recht knappen — Darlegung des Kriegsrechts
verwischte er die Differenzierung zwischen Pflicht-und Wahlkrieg, 16st auch die
Thematik von jener der Landnahme und der Landtheologie, offensichtlich be-
miiht, der jiidischen Kriegstradition ihren offensiven Charakter zu nehmen und
grundsatzliche Friedfertigkeit zu unterlegen. Daf§ der angebotene Friede ein Un-
terwerfungsfriede ist, wird erst [Antiquitates Iudaicae] § 300 mit der Erwdhnung
des Tributs deutlich, auch das Thema der Beute und ihrer Verteilung fehlt. Die
Freistellungen nach Dt 20,5ff. werden bemerkenswerter Weise rein militarisch-
psychologisch begriindet.”

85



10.11 | Alter Midrasch Sifre zum Deuteronomium (tanaitisch): § 199A.
,Wenn du anriickst an eine Stadt (Dt 20, 10a) — In Bezug auf den
Wahlkrieg spricht die Schrift. An eine Stadt — und nicht an eine Grofs-
stadt; an eine Stadt — und nicht an ein Dorf. Um gegen sie zu kimpfen —
und nicht, um sie auszuhungern, und nicht, um sie ausdiirsten zu
lassen, und nicht, um sie durch Krankheiten aussterben zu lassen. —
§ 199 B: Dann rufe ihr zum Frieden zu (Dt 20, 10b). / Grof$ ist der
Friede, denn selbst Tote brauchen Frieden. / Grofs ist der Friede,
denn selbst die Israeliten in ihren Kriegen brauchen Frieden. / Grof3
ist der Friede, denn die Bewohner der Hohe (Engel) brauchen Frie-
den, denn es heifSst (Hiob 25, 1): Der Frieden macht in seinen Hohen. /
Grof ist der Friede, denn man beendet damit den Priestersegen. /
Und auch Mose liebte den Frieden, da es heif3t (Dt 2, 25): Da sandte
ich Boten aus der Wiiste Qedemot an Sihon, den Kénig von Hesbon
(mit) Worten des Friedens.”1%

§ 200 A: ,,Und wenn sie Frieden dir entbietet (Dt 20, 11) — moglich-
erweise auch nur zum Teil? — Die biblische Lehre sagt: und dir dffnet
—ganz und nicht zum Teil. ... soll das ganze Volk, das in ihr sich befin-
det - vor allem die Kanaander in ihr — dir frohnpflichtig werden und
dir dienen. Sagen sie: Wir nehmen auf uns Abgaben, aber nicht Ho-
rigkeit, Horigkeit, aber nicht Abgaben, dann hort man nicht auf sie,
bis sie das eine wie das andere auf sich genommen haben. —§ 200 B:
Wenn sie nicht Frieden schlieft mit dir und fiihrt mit dir Krieg (Dt. 20, 12)
— die Schrift sagt dir, daf8 in dem Fall, da sie sich dir nicht ergeben
will, sie letzten Ende mit dir Krieg fiihren wird. / So belagere sie —
auch um sie auszuhungern, auch, um sie auszudiirsten, auch, um
sie durch Krankheiten sterben zu lassen.”1% [sic!]

195 Ubersetzung aus MAIER 2000, S. 81. Johann Maier kommentiert: ,,Das Lob des
Friedens ist an dieser Stelle, die eindeutig von einem Unterwerfungsfrieden han-
delt, auf den ersten Blick sachlich nicht am Platz. Ganz dhnliche Auferungen be-
gegnen, meist formelhaft, noch in anderen rabbinischen Texten auch ohne diesen
Zusammenhang. Er ist jedoch insofern sachgerecht, als in der Tat die Unterwer-
fung gegeniiber Israel als der gottgewollte Zustand vorausgesetzt wird, da ja ein
solcher Krieg nicht ohne religiose Legitimation gefiihrt werden soll. Daher ist
auch die Verwerfung einer extremen Belagerungspraxis im voraufgehenden Ab-
schnitt nicht einfach in Menschenfreundlichkeit begriindet (vgl. das Gegenteil
unten § 200) sondern vom Kriegsziel her zu verstehen, das ja eine Unterwerfung
mit Tributpflicht vorsieht, im Widerstandsfall zumindest reiche Beute.” (ebd.)
19 Ubersetzung aus MAIER 2000, S. 81-82.

86



10.12 | Midrasch zum Deuteronomium: ,Der Heilige, gesegnet sei er,
sprach zu Moses. Ich habe dir befohlen, mit ihm (Sichon) Krieg zu
fiihren, doch du bietest ihm Frieden an. Bei deinem Leben, ich be-
stitige deine Entscheidung. Jeder Krieg, zu dem man auszieht, wird
zuerst mit (dem Angebot des) Friedens erdffnet, wie es heifSt (Deut.
20:10): ,Wenn du dich einer Stadt ndherst, um gegen sie zu kdmpfen,
musst du ihr zundchst Frieden vorschlagen.”*” (Midrasch Deutero-
nomium Rabbah Abschn. Schoftim 13). | Hans-Michael Haufig erliu-
tert hierzu: Yishai Kiel , deutet die Stelle dahingehend, dass der Au-
tor dieses Midrasch den Befehl zur aggressiven Kriegfiihrung gegen
die sieben kanaanéaischen Stimme als moralisch problematisch emp-
funden hat und die Stelle polemisch zu verstehen ist. Moses Zuriick-
haltung zur Kriegsfithrung gegen Sichon wird an anderen Stellen
noch umfassender gedeutet, so im Midrasch Tanchuma, wo be-
schrieben wird, dass Moses Skrupel hat, Krieg zu fithren, weil
dadurch Unschuldige, die sich keine Stinden zu Schulden kommen
lieflen, getotet werden kdnnten. Sowohl der Midrasch Tanchuma als
auch Deuteronomium Rabba sind relativ spate Midraschim. Interes-
santerweise weist die genannte Stelle inhaltliche Ubereinstimmun-
gen mit einem Abschnitt aus dem Babylonischen Talmud (Babylo-
nischer Talmud Joma 22b) auf. Hier wird auf den Ausrottungsbefehl
der Amalekiter an Saul eingegangen (1 Sam 15). Ebenso wie Moses
duflert auch Saul Skrupel mit dem Argument, dass Unschuldige ge-
totet werden konnten, die keine Stinden begangen haben ..."“1%.

10.13 | ,Bedeutungsvoll ist der Friede, selbst wiahrend des Krieges
soll man auf den Frieden bedacht sein, denn es heifst [5. Buch Mose
20, 10]: ,Wenn du dich einer Stadt néherst, sie zu bekriegen, so for-
dere sie zum Frieden auf’.” (Talmud. — Jalkut zu 4. Buch Mose 6, 26
[II§ 711]).1%°

10.14 | ,Man darf mit niemand in der Welt Krieg beginnen, ohne
ihm zuvor den Frieden angeboten zu haben.” (Talmud. - Sifre zu 5.
Buch Mose 20, 10).200

197 Ubersetzung hier zitiert nach HAURIG 2024b, S. 1017.
198 HAURIG 2024b, S. 1017.

199 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 147.

200 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 147.

87



10.15 | ,,Man soll zwei-, ja auch dreimal zum Frieden auffordern, be-
vor man den Krieg beginnt.” (Talmud — Jalkut zu 5. Buch Mose 20, 10
[II § 923]).201

10.16 | ,Denn davon [vom Baum] if$st du” [5. Buch Mose 20, 19] -
wenn dich die Thora verwarnt hat, den Baum [wahrend einer Bela-
gerung] zu schonen, der Friichte bringen kann, um so mehr muf3t
du Friichte selbst schonen.” (Talmud. Jalkut zur Stelle).202

10.17 | ,,R. Elieser ben Jakob lehrt: Woher ist zu entnehmen, dafs eine
Frau nicht mit Waffen in der Hand in den Krieg ziehen darf? Es heift
[5. Buch Mose 22, 5]: ,Ein Weib soll nicht mdnnliches Zeug tragen’.”
(Talmud. — Nasir 59a).203

10.18 | ,Sie [die Gefangene] soll dein Weib werden” [5. Buch Mose
21,13] - du sollst sie wie [ein jiidisches] Weib behandeln, gegen die
alle Pflichten zu erfiillen sind [2. Buch Mose 21, 10].” (Talmud- Jal-
kut zur Stelle [II § 925]).204

10.19 | ,, ,Du sollst sie [die Gefangene] nicht als Sklavin behandeln’
[5. Buch Mose 21, 14] — darauf hat die Obrigkeit zu achten, daf die
Gefangene nicht als Sklavin behandelt wird.” (Talmud. — Jalkut zur
Stelle).205

10.20 | ,,Rabbi Jochanan erzadhlt: In der Nacht, als die Israeliten un-
beschéddigt das Rote Meer iiberschritten, wollten Engel einen Lobge-
sang auf den Allerhdchsten anstimmen, aber Gott hielt sie davon ab
mit den Worten: ,Die Geschdpfe meiner Hand (die Agypter) gehen
im Meere zugrunde, und ihr wollt singen?’ ...” (Megila 10b).2%¢ —5.6
und 6.22.

201 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 147.
202 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 147.
203 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 147.
204 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 147.
205 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 147.
206 Hier zitiert aus TOLSTOI 2025, S. 365 (Fajvel’ Meer Bencelovi¢ Gec).

88



10.21 | ,Wenn deinen Feind hungert, gib ihm Brot, und wenn ihn
diirstet, reiche ihm Wasser. Wenn du auch annimmst, daf$ er mitbo-
sen Absichten gegen dich umgehe, er aber hungernd und diirstend
in dein Haus kommt, gib ihm zu essen und zu trinken.” (Talmud.
Midrasch zu Spriichen c. 27).207

10.22 | ,,R. Elieser lehrt: Wer seinen Nachsten haf$t, gehort zu denen,
die Blut vergiefSen.” (Talmud. Derech erez c. IX).208

10.23 | ,Man pflege die Kranken der Heiden wie die Kranken der
Israeliten.” (Talmud. Gittin 61a).2 | ,, Unsere Meister lehrten: Man
versorge die Armen aus den Volkern mitsamt den Armen Israels,
und man besuche die Kranken derer aus den Volkern mitsamt den
Kranken Israels, und man begrabe die Toten derer aus den Volkern
mitsamt den Toten Israels, des Friedens wegen.” (Talmud, Gittin
61a).210

10.24 |,,Wenn man eine Stadt belagert, darf man sie nicht von allen
vier Seiten umgeben, sondern eine Seite muf frei bleiben, damit alle,
die sich retten wollen, dies tun konnen.” (Maimonides: Mischne
thora hilchot Melachim VI, 7).211

10.25 |, Man darf nicht [bei einer Belagerung] Fruchtbdume aufler-
halb der Stadt niederhauen und auch nicht der Wasserleitung den
Wasserzuflufs abschneiden. Wer Fruchtbdume niederhaut, soll ge-
ziichtigt werden. Dies gilt nicht blof fiir eine Belagerung, sondern
jedermann, der irgendwo Fruchtbdume zwecklos [derech hasch-
chata] niederhaut, soll geziichtigt werden [vgl. Baba kamma 91b].
Man darf sie nur dann vernichten, wenn sie andern Baumen oder
der Saat oder dem Felde des Nachbars Schaden zufiigen.” (Maimo-
nides: Mischne thora hilchot Melachim VI, 8).212

207 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 95.

208 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 103.

209 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 118.

210 Textquelle des Zitats | PORTAL FRIEDENSTHEOLOGIE.
211 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 147.

212 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 148.

89



10.26 | ,Eine quellenméfliige Priifung zeigt uns die Anschauungen
Israels iiber Kriegfiihrung auf einer hohen Stufe der Menschlichkeit.
Die Anlage des Volkes bot dafiir eine giinstige Grundlage. Der Isra-
elit war heldenmditig und freiheitsliebend, aber nicht angriffslustig
und gewalttatig. [...] Nur der Mann ist Gegner und darf im Kampfe
getotet werden; Frauen und Kinder diirfen nur der Gefangenschaft
iiberliefert werden und haben auch dann Anspruch auf schonende
Behandlung. Fruchtbaume, die dem Menschen Nahrung spenden,
diirfen selbst zu Zwecken der Belagerung nicht umgehauen werden.
In sinngeméfler Erweiterung dieser biblischen Bestimmungen ver-
bietet der Talmud das Zerstoren der Wasserzuleitung sowie die Blo-
ckierung einer Festung. Er macht das Verbot des ,Verderbens, um
zu verderben’ zu einem Grundgesetz jiidischer Lebensfithrung im
Krieg und Frieden.” (Rabbiner Salomo Samuel, 1867-1941)1?

10.27 | Orthodoxe Rabbinerkonferenz | Das Rabbinat in Deutschland?'*:
Es ist jedoch , das Judentum keine bedingungslos pazifisti-
sche Religion. Der Weltfrieden ist ein Ideal, das erst in der Zeit
des Maschi’ach als erreichbar gilt. Maimonides schreibt am Ende
seines berithmten Kodex Mischne Tora, dass es nur in dieser Zeit
,keine Hungersnot oder Krieg, Eifersucht oder Streit’ geben wird.
Das Judentum geht davon aus, dass Krieg manchmal gerechtfertigt
ist, und unterscheidet zwischen einem verpflichtenden Krieg —
milchemet mizwa — und einem freiwilligen Krieg — milchemet reschut.
Doch die rabbinische Ethik ist dem Krieg gegeniiber abgeneigt.
Kampf und Aggression werden nirgends verherrlicht.”

10.28 | Orthodoxe Rabbinerkonferenz [ Das Rabbinat in Deutschland?'s:
,,Philosophie und Halacha gehenim Judentum Hand in Hand. Trotz
der grofien Betonung des ,Strebens nach Frieden’ in den Rabbini-
schen Schriften sind der Talmud und der Schulchan Aruch — der ji-
dische Kodex — sehr Klar: ,haba lehorgecha, hashkem lehorgo — wenn

213 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 141-142. Vgl. ebd., S. 141-149 das ganze Kapitel
,Menschlichkeit in der Kriegsfiihrung” (1923) mit der Einleitung von Salomo Sa-
muel, sowie die Ausfithrungen zum ,Ius ad bellum’ / ,Ius in bellum’ in: GENSI-
CHEN 1985, S. 112-115; KROCHMALNIK 2017; HOMOLKA 2025, S. 15-25.

214 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b.

215 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b (Hervorhebungen: pb).

90



jemand dich téten will, sei ihm voraus und tote ihn zuerst’ (B.T. San-
hedrin 72a). - Das Recht auf Selbstverteidigung ist im jiidi-
schen Kodex (1:329:6) geregelt: ,Wenn eine feindliche Gruppe eine
Stadt bedroht, ohne klare Absichten zu haben (es ist nicht klar, ob
sie nur kommen, um zu pliindern, oder ob sie auch die Absicht ha-
ben, zu téten), muss man sich ihnen bewaffnet ndhern und darf den
Schabbat entweihen. Dies gilt nur fiir Stadte in der Mitte des jlidi-
schen Landes; fiir Grenzstadte gilt etwas anderes. Hier ist es erlaubt,
dem Feind entgegenzugehen — auch wenn dies den Schabbat ent-
weihen wiirde —, wenn er nur ein wenig Heu stehlen will. Rabbi
Moshe Isserles (1520-1577, Krakau) fiigt hinzu, ,dass diese Bestim-
mungen auch dann gelten, wenn feindliche Banden lediglich mit ei-

L

nem Angriff drohen’.

10.29 | Orthodoxe Rabbinerkonferenz [ Das Rabbinat in Deutschland?16:
,Das Judentum ist eine friedliebende Religion, und von der Tora
heiflt es im weitesten Sinne, dass ,alle ihre Wege friedlich sind’
(Spriiche 3,17). Dies steht in krassem Gegensatz zu den Kriegsgeset-
zen im Talmud und im Schulchan Aruch, wo es heif3t, dass selbst
eine Drohung ernst genommen und mit Waffengewalt geahndet
werdenmuss. Ein paradoxes Friedenskonzept; auf jeden Fall
nicht die Idee ,Du héltst mir die rechte Wange hin und ich halte dir
dielinkehin’. — Der einzige Krieg, der unter den gegenwaértigen Um-
standen zuldssig ist, ist ein Verteidigungskrieg mit einer gewissen
praventiven Erweiterung des Begriffs der Selbstverteidigung. Der
Krieg zur Selbstverteidigung wird von der Halacha nicht nur aner-
kannt, sondern sogar vorgeschrieben. [...] Ein Verteidigungskrieg
wird zu einer milchemet mizwa — einem verpflichtenden Krieg. Wenn
das Uberleben von G'ttes Volk auf dem Spiel steht, wird sogar der
bewaffnete Kampf zu einem Gebot, an dem sich jeder beteiligen
muss.”

10.30 | Rabbiner Baruch Rabinowitz (2006): ,,Die schriftlich und miind-
lich tiberlieferte Tora gebietet uns, die Menschen zu lieben. Es geht
darum, wirklich jeden Menschen als Ebenbild Gottes zu sehen. Es
steht ja schliellich geschrieben ,Du sollst nicht téten’ und ,Es ist

216 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b (Hervorhebungen: pb).

91



besser getotet zu werden, als zu toten’. [...] Wenn ein Krieg unver-
meidlich ist, kann man nur schwer tiber Moral und Ethik reden. Die
Tora und die jiidischen Weisen widmen jedoch dem Thema Kriegs-
fithrung sehr viel Aufmerksamkeit. Zahlreiche halachische Gesetze
lehren, wie man kdmpfen muf3. So soll zum Beispiel ein Krieg nur
dann angekiindigt werden, wenn alle Schlichtungsversuche erfolg-
los gewesen sind. Man soll nur dann kampfen, wenn es um Selbst-
verteidigung und Schutz des Ndchsten geht. Denn es steht geschrie-
ben: ,Du sollst nicht stehen bleiben, wenn das Blut deines Bruders
vergossen wird’. Man solle sich vor seinem Feind nicht verstecken
und ihn nicht von hinten angreifen, heifit es im Talmud. Man diirfe
nur mit dem bewaffneten Feind kdmpfen und man solle alles tun, um
kein ,unschuldiges Blut’ zu vergiefsen.”?1”

10.31 | Midrasch: ,,Der Herr (er sei gelobt) verkiindet den S6hnen
Israels, dafs sie nur durch den Frieden erlost werden konnen.” (Mi-
drasch zu 5. Mose, 5).218

217 RABINOWITZ 2006 (Hervorhebungen: pb).
218 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995.

92



11. Chassidische Friedensweisheit

Wie bestimmt man die Stunde, in der die Nacht endet und der Tag beginnt?
»Esist dann ...’, sagte der Rabbi, ,... wenn du in das Gesicht irgendeines
Menschen blicken kannst und deine Schwester und deinen Bruder siehst.
Bis dahin ist die Nacht noch bei uns’.“?*® Dorothee Sélle hat die erschiit-
ternde Antwort eines jidischen Meisters vor einem halben Jahrhundert in
ihrem Buchband ,, Sympathie“ mitgeteilt, dabeijedoch keinen Literaturver-
weis hinzugefiigt. In manchen populdren Sammlungen wird diese Uberlie-
ferung zur Frage ,,Wann ist die Nacht zu Ende?“ mangels Quellenangabe
einfach als Text aus Martin Bubers , Erzdhlungen der Chassidim“ aufge-
flihrt — was aber leider bei der Suche nach einem Ursprung des Lehrsti-
ckes nicht weiterfiihrt.??° Es zeigt sich jedoch hier erneut, dass vor allem
auch Bubers Vermittlungen zur Frommigkeit der Chassidim vielen Men-
schen die ,Religion der Rabbinen’ als einen Born tiefster Menschlichkeit
nahegebracht und dem Judentum bei mehreren Generationen zu hohem
Ansehen verholfen haben.

11.1 | Die Erzihlungen der Chassidim | ,,Das Gefiihl der Schiilerschaft
(deren grofier Teil sich mit korperlicher Arbeit sein Brot verdienen
muf), {iber der ganzen {ibrigen Welt zu stehen, fithrt zu mancherlei
Auswiichsen, die iiber die unter Rabbi Bunam [von Pzysha] iibli-
chen drastischen Kundgebungen den Uneingeweihten gegeniiber
noch weit hinausgehn. Rabbi Mendel selber achtet auf diese Dinge
nicht. Ihm ist es jetzt, da ihm die erste verwegene Hoffnung zerstort
ist, darum zu tun, seine Wahrheit nach aufden und innen zu wahren.
Was er Wahrheit nennt, ist nicht ein Inhalt, sondern eine personliche
Beschaffenheit; sie ist das, ,was man nicht nachmachen kann’; er
deutet das Psalmwort, Gott sei allen nahe, die ihn mit der Wahrheit
anrufen: mit der Beschaffenheit der Wahrheit; und er lehnt den Frie-
den, sogar mit der Schule eines Freundes, ab, wenn man ihn durch
einen Verzicht auf die Selbstbehauptung der ,Wahrheit’ erkaufen
muf3. Nicht minder streng aber, ja womoglich noch strenger, wahrt
er den Standort der Wahrheit nach innen: auch aus einem Gottesge-
bot, lehrt er, darf man sich kein Gotzenbild machen, das einem die

219 SOLLE 1978, S. 55 (in vielen populdren Sammlungen wird diese Uberlieferung
mangels Quellenangabe einfach als Text aus Martin Bubers ,Erzdhlungen der
Chassidim” aufgefiihrt). Vgl. z. B. www kirche-im-swr.de/beitraege/?id=3034

20 Vg]. BUBER 1949; BUBER-WERKE 16 —18.

93




Wahrheit verdeckt, und mit ,Gott’ mufs man Gott selber meinen und
nicht ein ,Gufibild’ der Phantasie. Daff nur wenige der Schiiler -
Schiiler und frithere Gefdhrten wie der Gerer Rabbi, der hier ,ein
wabhres Stiick Feuer’ sah und sich daher ,darunter legte’ — die strenge
Lehre von der personlichen Wahrheit (,Wahrheit ist nicht, bis der
ganze Mensch eins und einig wird in Seinem Dienst und eine Wahr-
heit von Beginn bis Ende der Lettern der Schrift’, hat sie spater ein
Schiiler umschrieben) in ihr Leben aufgenommen und zu Leben ge-
macht haben, ist verstandlich genug.”??! (Martin Buber)

11.2 | Die Erzihlungen der Chassidim | ,Amalek. Rabbi Chanoch
[von Alexander] sprach: ,Solang Amaleks Zwingherrschaft dauert,
weifs man nicht, dafs man nichts ist. Wird Amaleks Zwingherrschaft
unterbrochen, merkt man, dafs man nichts ist’.”222

11.3 | Die Erzihlungen der Chassidim | ,Die Schlacht gegen
A m alek. Einst fand Rabbi Pinchas von Korez sich in seinem Got-
tesglauben verwirrt und wufite sich keinen Rat, als zum Baalschem
[Israel ben Elieser] zu fahren. Da horte er, dafs der eben in seinen
Wohnort gekommen sei. In grofier Freude lief er in die Herberge.
Dort waren etliche Chassidim um den Meister versammelt, und der
sprach eine Lehrrede iiber den Schriftvers, wo von den ausgestreck-
ten Handen Mose in der Stunde des Kampfes gegen Amalek gesagt
wird, sie seien emuna, das heifit Vertrauen, Glauben, gewesen. - ,Es
geschieht einem zuweilen’, sagte der Baalschem, ,dafl man in seinem
Gottesglauben verwirrt wird. Die Abhilfe dafiir ist, Gott zu bitten,
dafs er einem den Glauben stiarke. Denn das eigentliche Ubel, das
Amalek Israel zufiigte, war, daf er durch seinen gegliickten Uberfall
sie in ihrem Glauben an Gott erkalten lieS. Darum lehrte sie Mose
durch seine zum Himmel ausgestreckten Hande, die wie das Ver-
trauen und der Glaube selber waren, Gott um die Stirkung des
Glaubens bitten, und dies allein ist es, worauf es in der Stunde des
Kampfes gegen die bose Macht ankommt.” Rabbi Pinchas horte es,

221 BUBER-WERKE 18, S. 183-184.
222 BUBER-WERKE 18, S. 723.

94



sein Horen selber war ein Gebet, und schon im Gebet fiihlte er sei-
nen Glauben erstarken.”223

114 | Die Erzihlungen der Chassidim | ,Die Geburt einer
Melodie. Einmal sprach der Czortkower Rabbi: ,Zuweilen ge-
schieht’s, Krieg entbrennt zwischen zwei Reichen, und der Krieg
zieht sich durch dreiffig Jahre hin. Da wird aus der Stimme der Stoh-
nenden, die im Kampfe fielen und aus der Stimme der triumphie-
renden Sieger eine Melodie geboren, auf daf$ man sie vor dem Zad-
dik singe ..."."224

11.5 | [Die Geschichten des Rabbi Nachman] ,Bald nach seiner Riickkehr
[aus Paléstina] liefS [Rabbi Nachmann] sich in Bratzlaw nieder. Aber
schon bevor er hinkam, hatten einige Zaddikim, die ihn seiner An-
schauungen wegen hafiten, einen heftigen Kampf gegenihn entfacht,
der bis an sein Lebensende dauerte und die wildesten Feindselig-
keiten erzeugte; auch nach seinem Tode bekriegten die Gemeinden
der anderen die seine und wollten von keinem Frieden wissen. Er
selbst wunderte sich tiber den Streit nicht. ,Wie sollen sie nicht wider
uns streiten?’ sagte er oft. ,Wir sind gar nicht von der Welt des Jetzt,
und deshalb kann uns die Welt nicht ertragen.” Es fiel ihm nicht
ein, die Feindschaft zu erwidern. ,Die ganze Weltist voll des Streites,
jedes Land und jede Stadt und jedes Haus. Aber wer in sein Herz
aufnimmt die Wirklichkeit, daf der Mensch anjedem Tage stirbt,
denn er muf3 jeden Tag ein Stiick von sich seinem Tode abgeben, wie
soll der noch seine Tage mit Streit verbringen kdnnen? Er wurde
nicht miide, in seinen Widersachern Gutes zu finden und sie zu recht-
fertigen. ,Bin ich es denn’, fragt er, ,den sie hassen? Sie haben sich
einen Menschen ausgeschnitzt und streiten wider ihn.” Und er
wiederholte das Gleichnis des Baalschem: Einmal standen Spiel-
leute da und spielten, und eine grofie Schar bewegte sich im Rei-
gen nach der Stimme der Musik. Da kam ein Tauber heran, der
nichts von Tanz und Klangen wufite, und verwunderte sich und
dachte in seinem Herzen: ,Wie narrisch sind doch diese Menschen:
die einen schlagen mit ihren Fingern an allerlei Gerédte und die an-

223 BUBER-WERKE 18, S. 213.
224 BUBER-WERKE 18, S. 487.

95



dern drehen sich hin und her.” So rechtfertigte Rabbi Nachman
seine Feinde. Ja, er sah ihren Zorn und ihr Wiiten als einen Segen
an: ,Alle Worte des Lasterns und aller Grimm der Feindschaft
wider den Echten und Schweigsamen sind wie Steine, die gegen
ihn geworfen werden, und er baut aus ihnen sein Haus’.”2?°

11.6 | Die Erzihlungen der Chassidim | ,Die Scheidewand. Zu
dem Wort der Schrift [Deuteronomium 5,5] ,Ich stehe zwischen
dem Herrn und euch’ sprach Rabbi Michal: ,Das Ich steht zwischen
Gott und uns. Wenn der Mensch Ich sagt und sich das Wort seines
Schopfers anmafit, scheidet er sich von ihm. Wer aber sein Ich dar-
reicht, vor dem besteht keine Scheidewand mehr. Denn von ihm
ist geschrieben: ,Ich bin meines Freundes, und nach mir steht sein
Verlangen’ — wenn mein Ich meines Freundes geworden ist, steht
sein Verlangen nach mir’.“22¢

11.7 | Die Erzihlungen der Chassidim | ,Rabbi Schmelke hétte derglei-
chen [eine RofSkur mit den Menschen durchfiihren] nicht vermocht,
schon weil ihm die Schwiéchen des einzelnen Menschen nicht
wichtig genug waren. Seine Grundhaltung zu den Menschen, auch
zu seinen Feinden, war eben jene stromende Liebe, die er predigte.
Er hat auf Schiiler und Freunde (sein Lehrhaus war auch in Ni-
kolsburg eines der Hauptzentren der Bewegung) und durch sie auf
viele einen grofSen Einflufd ausgetibt.”??”

11.8 | Die Erzihlungen der Chassidim | ,Der Widersacher.
Rabbi Mosche Teitelbaum war von Jugend auf ein Feind der chassi-
dischen Lehre, denn sie erschien ihm als eine arge und unbandige
Ketzerei. Einst weilte er zu Gast bei seinem Freunde, Rabbi Jossef
Ascher, der gleich ihm den Neuerern entgegen war. In jenen Tagen
war das Gebetbuch des Meisters Lurja, des Ehrwiirdigen, dessen
Wort der Vorfahre des chassidischen Wortes ist, im Druck ausgege-
ben worden. Als es vor die beiden gebracht wurde, entrifs Rabbi Mo-
sche dem Boten den schweren Band und warf ihn zu Boden. Rabbi

225 BUBER-WERKE 16, S. 75-76.
226 BUBER-WERKE 18, S. 298.
227 BUBER-WERKE 18, S. 150.

96



Jossef Ascher aber hob ihn auf und sagte: ,Es ist ja doch ein Gebet-
buch, und man darf es nicht verachtlich machen.” — Als man dem
Lubliner diesen Vorfall berichtete, sprach er: ,Rabbi Mosche wird
ein Chassid werden, Rabbi Jossef Ascher wird ein Gegner bleiben.
Denn wer grofien Brand der Feindschaft hat, kann zu Gott entbren-
nen; wessen Widerwille aber kalt ist, dem ist der Weg verschlossen.’
Und so geschah es.”228

11.9 | [Die Geschichten des Rabbi Nachman : Die Geschichte von dem Ko-
nigssohn und dem Sohn der Magd.] ,,... Daverstand der Jiingling, wa-
rum ihnder Waldgeisthierher gewiesen hatte, und er kehrte zum
Tore zuriick und begehrte Einlaff und vermaf§ sich, die Tat zu
vollbringen. Die Wache fiihrte ihn zu der Versammlung der Fiirs-
ten. Die salen im Konigssaale rings im Kreis und waren in grofien
Noten und wufiten sich keinen Rat. Und die Fiirsten sprachen zu
ihm: ,Wisse, dafd auch wir keine Narren sind, aber der verstorbene
Koénig war ein groffméachtiger Weiser, also dafs wir alle gegen ihn
nur als Narren geachtet sind; darum nannte man das Land das
narrische Land mit dem weisen Konig. Und der Konig hinterlief3
einen Sohn; auch er ist weise, aber nur so viel, daff er gegen uns
ein Narr ist; und deswegen hat der alte Konig sterbend befohlen,
daff der Name des Landes umgekehrt werde, bis einer kdme, der
ihm an Weisheit gleich ware und den ersten Namen wiederher-
stellte. Dem, der das vermag, solle sein Sohn die Herrschalft {iberge-
ben. Wisse also, Jiingling, wessen du dich unterfangst, und dafs
die Priifung schwer ist. In unserer Stadt ist ein wundersamer und
furchtbarer Garten, der in uralter Zeit von einem Riesengeschlechte
gepflanzt wurde. Darin wachsen gewaltige Waffen von Stahl und
silbernes Kriegsgerdt und goldenes Kriegsgerat auf weitem Feld wie
Baume aus der schwarzen Erde hervor. Betritt jedoch ein Mensch
den Garten, dann erheben sich die Geister des vergangenen Riesen-
geschlechtes, das ihn gepflanzt hat, und verfolgen ihn, und er wird
von unsichtbaren Méchten gejagt, bis er aus dem Garten flieht.
Nun wollen wir sehen, ob du ein Weiser seist und die Geister zu
bezwingen vermogest.” Der Jiingling liefs sich den Weg zum Garten
zeigen. Ringsum war eine Mauer gezogen, ein verrostetes Tor hing

228 BUBER-WERKE 18, S. 594.

97



offen in den Angeln, kein Wachter war zu sehen, und im weiten
Umbkreis gewahrte er nichts Lebendiges. In einer Vertiefung der
Mauer neben dem Tor stand hinter silbernem Gitter die Bildsédule
eines Menschen mit goldener Krone und goldenem Konigsmantel,
aber das Antlitz und die Hande waren aus Elfenbein. Uber dem
Bilde war eine alabasterne Tafel in die Mauer eingelassen, darauf
standen in leuchtenden Zeichen die Worte: ,Der hier steht, war ein
Konig dieses Landes in alter Zeit, und vor ihm und nach ihm war
ewiger Krieg, aber zu seinen Tagen war Friede.” Der Jiingling be-
rithrte das Gitter, und alsbald sprang es auf. Da verstand er, daf3
ihm geboten war, durch diesen Konig die Geister zu bannen und
den Garten zu erlosen. Und er ergriff die Bildsdule und betrat
mit ihr den Garten und stellte sie in der Mitte des Gartens auf.
Nichts regte sich, und er kam in Frieden heraus. Da ging er hin
und sagte es den Fiirsten an, und sie kamen herbei, und er fiihrte
sie in den Garten in Frieden.”?*

11.10 | Rabbi Nachman von Bratzlaw (1772-1810): ,Durch Freude
kommt Frieden in die Welt.”23

229 BUBER-WERKE 16, S. 117-118.
20 Zitat hier nach: HERWANGER 2001.

98



12. Friedensgebet und Segen

Der Ménch Prosper von Aquitanien wiinschte im 5. Jahrhundert n. Chr.,
dass der Ausgangspunkt des Gebets im Einklang stehe mit dem Glaubens-
leben — sodass also am Gebet die Grundlage des Glaubens erkennbar wird
(Lex orandi, lex credendi | Richtschnur des Betens und Glauben stimmen
Uberein). Das Leitwort der jldischen Gebetspraxis und des Synagogengot-
tesdienstes — Schalom — liegt offen zutage: ,Der Friede ist ein hohes Gut,
und alle Gebete schlieBen mit der Bitte um Frieden, und auch der Pries-
tersegen (4. Buch Mose 6, 26) schlieBt mit der VerheiRung des Friedens.”
(Sifre zu 4. Buch Mose 6,26)%! An hohen jiidischen Festtagen erweist sich
die Universalitat der Friedensliturgie in dem Ansinnen: ,Auf dass alle Er-
schaffenen sich vereinigen in einem Bunde.” — Die beiden judischen The-
ologen Walter Homolka und Albert H. Friedlander schreiben: Die Textbe-
funde ,zeigen hinreichend, dall im Gebet ebenso wie in der talmudischen
Literatur der Friede ein zentrales Thema ist. ,Jedes wahrhaftige Gebet ist
mit den Samen Jakobs verbunden; jeder siegreiche Krieg mit dem Samen
Esaus.’ (Gittin 57b) Die Vorstellung von Gott als Friedensbringer hat ... die
des Kriegsgottes endgiiltig verdringt.“?3

121 |, Die Waffe Israels ist das Gebet; esist eine von seinen
Vatern ererbte Waffe, die es nie verlassen hat. In der grofiten Gefahr
nahmen die Erzvater und Mose zum Gebete ihre Zuflucht; alle Pro-
pheten priesen das Gebet als einzige Walffe Israels. David ging dem
mit machtigen Waffen angetanen Riesen blof$ mit dem Namen Got-
tes bewaffnet entgegen. Die von Esau abstammenden Generationen
prahlten gegen Israel mit der von ihrem alten Vater ererbten Kraft
und ihrem Schwerte; Israel setzte nur das Gebet von den Vétern er-
erbt entgegen.” (Talmud: Jalkut 67b).2%

12.2 |, Der Priestersegen schliefst ab mit,Gott gebe dir Frieden’, um
zu sagen, dafs kein Segen irgendeinen Wert hat, wenn nicht der
Friede mit ihm verbunden ist” (Bemidbar rabbah XI, 7).234

231 T EHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 361.

232 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 43.

233 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 40. Vgl. auch ebd., S. 43 zur
talmudischen Friedensliebe: , Jedes wahrhaftige Gebet ist mit dem Samen Jakobs
verbunden; jeder siegreiche Krieg mit dem Samen Esaus (Gittin 57b).”

234 Zitiert nach DIENEMANN 1929.

99




12.3 | Der jiidische Philosoph Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. —
40/50 n.Chr.): ,Darum ist es mir erstaunlich, wie manche Menschen
es wagen konnen, einem Volke [wie den Juden] Menschenfeind-
schaft zur Last zu legen, dessen Gemeinsinn und Liebe zu allen
Menschen aller Orten so weit geht, daf3 es sogar seine Gebete, Fest-
feiern und Opfer im Namen des gesamten Menschengeschlechts
verrichtet und dem wirklich seienden Gotte sowohl in seinem eige-
nen Namen dient wie in dem der anderen Volker, die sich der Pflicht
dieses Dienstes entzogen haben.” (Philo: De specialibus legibus II
[de septenario] [M. I1 294, C.-W. 167]).2%

12.4 | Der jiidische Geschichtsschreiber Joseph Flavius (ca. 37 — 100 v.
Chr.): ,,Wir bringen Opfer und beten zu Gott vor allem fiir das
Wohl und das Gliick der ganzen Welt und darauf fiir uns
selbst, weil das Gebet, welches vor allem auf alle sich erstreckt und
darauf auch auf einzelne Personen, ist, wie wir glauben, Gott viel
angenehmer“2%.

125 |Frieden mit allen Menschen. Midrasch Sifre Numeri 42
im Anschlufs an die letzten Worte in Num 6, 26 (... und gebe dir
Frieden): ,Bei deinem Eingang Frieden und bei deinem Ausgang
Frieden mit allen Menschen. 237

12.6 |,Und es sprechen nicht die Vorbeigehenden: ,Des Ewigen Se-
gen iiber euch — wir segnen euch im Namen des Ewigen’ [Ps. 129, 8]. Die
Heiden sagen nicht zu uns: Des Ewigen Segen iiber euch, aber wir ru-

fen ihnen doch zu: ,Wir segnen euch im Namen des Ewigen’.” (Talmu-
disch: Jeruschalmi Schebiit IV, 2).238

12.7 | ,Mein Gott, bewahre meine Zunge vor Bésem und meine Lip-
pen, daf$ sie nicht Trug reden, und gegen die, die mir fluchen, moge
meine Seele schweigen.” (Tagliches Gebet, Abschlufs der 18 Bene-
diktionen. | Nach Talmud Berachot 17 a).2%

25 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 83.

26 Hier zitiert nach: TOLSTO12025, S. 373 (Fajvel” Meer Bencelovi¢ Gec, 1853-1932).
237 Ubersetzung nach MAIER 2000, S. 91.

238 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 84.

29 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 95.

100



12.8 |, Lafs Frieden, Heil und Segen, Gunst, Gnade und Erbarmen
kommen iiber uns und {iber ganz Israel, dein Volk. Segne uns alle,
unser Vater, insgesamt mit dem Lichte deines Antlitzes! Denn in
dem Lichte deines Angesichtes gabst du uns, Ewiger, unser Gott, die
Lehre des Lebens und die Liebe zur Milde und Menschlichkeit, und
Gerechtigkeit und Segen und Erbarmen und Leben und Frieden.”
(Tagliches Morgen- und Abendgebet: Schlufi der 18 Benediktio-

nen).240

12.9 |, Es segne dich der Ewige und behiite dich! Es lasse der Ewige
sein Antlitz dir leuchten und sei dir gnadig! Es wende der Ewige
sein Antlitz dir zu und gebe dir Frieden!” (Aus dem tédglichen Mor-
gengebet, nach dem Pentateuch)?*!

12.10 | ,Moge es Dein Wille sein, Ewiger, mein Gott und Gott mei-
ner Viter, dafs unser Haf8 sich nicht erhebe gegen den Nachsten, und
nicht des Néchsten Hafl gegen uns, nicht unser Neid gegen den
Nachsten hervorkomme und des Nachsten Neid nicht gegen uns!
Moge Deine Lehre unsere Hauser alle Tage unseres Lebens fiillen
und mogen unsere Worte Eingang vor Dir finden.” (Jerusalemer Tal-
mud: Berachot IV, 2).242

1211 | ,Moge es Dein Wille sein, oh Herr unser Gott, Frieden zu
schaffen in der himmlischen Familie und in der Familie [V&lkerfa-
milie] hier unten.”“243 (Altes Gebet von Rab Safra: Talmud. Berachot
17 a).

12.12 | ,Fille des Friedens wollest Du Deinem Volke Israel verlei-
hen fiir alle Zeit, denn Du bist der Herr alles Friedens, und so méoge
es Dir gefallen, zu segnen Dein Volk Israel zu jeder Zeit und zu jeder
Stunde mit Deinem Frieden. Gepriesen seist Du, Ewiger, der sein
Volk Israel mit dem Segen des Friedens begnadet.“?** (Achtzehnte
Benediktion des Amidagebets).

240 Textquelle | BERNFELD 2025, S. 157.

241 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 41.

242 Hijer zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 95.

243 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 42.

244 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 42-43.

101



1213 | ,Fille des Friedens und des Lebens komme iiber uns aus
lichten Hohen. Der Frieden schafft in seinen Hohen, er lassen Frie-
den walten iiber uns, iiber ganz Israel und die gesamte Mensch-
heit.”2#5 (Friedensbitte aus der jiidischen Liturgie).

12.14 | ,Gib, o Ewiger, unser Gott, dass wir in Frieden uns niederle-
gen und am Morgen zu neuem Leben wieder erwachen. Breite {iber
uns aus das Zelt des Friedens, leite uns nach Deinem Willen, um-
hege uns, halte fern von uns Feind und Schwert, Hunger und Seuche
und birg uns im Schatten Deiner Fittiche ... Behiite unseren Aus-
gang und unseren Eingang zum Leben und zum Frieden von nun
an bis in Ewigkeit und breite {iber uns aus das Zelt Deines Friedens.
Gepriesen seist Du, Ewiger, der das Zelt des Friedens ausbreitet
iiber uns und ganz Israel und Jerusalem.“?4¢ (Das bereits im Talmud
erwahnte ,Haschkivenu’, nach dem Midrasch) —s. u.

12.15 | Abendgebet fiir Sabbath und Festtage (Sidur Tefilot Yisra’el):
»Lasse uns, G ot t unser Gott, uns niederlegen zum Frieden, und
lasse uns unser Konig, wiederaufstehen zu Leben, breite iiber uns
die Decke Deines Friedens aus, statte uns von Dir ausgehend mit
einem guten Vorsatz aus, hilf uns um Deines Namens willen,
schiitze uns und halte fern von uns Feind und Pest, Schwert, Hunger
und Kummer, entferne vorwarts und riickwarts Hindernis von uns
und birg uns in dem Schatten Deiner Fliigel. Denn unser schiitzen-
der und rettender Gott bist Du, wie Du, Gott, ein gnaden- und er-
barmungsvoller Konig bist. Schiitze unser Ausgehen und unser Ein-
gehen zu Leben und Frieden von jetzt in Ewigkeit und breite {iber
uns aus die Decke Deines Friedens. Gesegnet seist Du, Go tt, der
die Decke desFriedens breitet iiber uns, {iber sein ganzes Volk Israel
und iber Jeruschalaim.”?4” — s, o.

12.16 | Abendgebet fiir Sabbath (Sidur Tefilot Yisra’el): ,, Gesegnet seist
Du G o tt, der sein Volk Israel mit Frieden segnet. — Mein Gott, be-
wahre meine Zunge vor Bosem und meine Lippe vor triiglich reden.

245 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 42.
26 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 43.
247 Textquelle | HIRSCH 1895, S. 267 (Ubersetzung neben dem hebraischen Text).

102



Lasse meine Seele schweigen denen, die mir fluchen, und meine
Seele allem gegeniiber dem Stande gleich sein. Offne mein Herz in
Deiner Lehre, und in Deinen Geboten strebe ernst meine Seele. Alle
aber, die Boses iiber mich sinnen, deren Plan store und vereitle de-
ren Absichten. Thue um Deines Namen willen, thue um Deiner
Rechten willen, thue um Deiner Heiligkeit willen, thue um Deiner
Lehre willen, darum lasse frei werden, die Du Deiner Liebe wiir-
digst, lasse Deine Rechte in Heil sich zeigen und erhére mich! Seien
zum Wohlgefallen die Reden meines Mundes und das Sinnen mei-
nes Herzens vor Deinem Angesichte, G o t t, mein Hort und mein
Erloser! Der Frieden in seinen Hohen schafft, Der schaffe Frieden
iiber uns und {iber ganz Israel — und saget: Amen.”24

12.17 | Abendgebet fiir Sabbath (Sidur Tefilot Yisra’el): , Es sagte Rabbi
Elasar: Rabbi Chanina sagte: Die Schiiler der Weisen mehren den
Frieden in der Welt, denn es heifst (Jesaias 54, 13): und alle deine
Sohne Schiiler G otte s, dann wird reich der Friede deiner Sohne.
Lies nicht: Ba najich (deine Sohne), sonder Bannajich: deine Erbauer.
Reicher Friede wird denen, die deine Lehre lieben, und ihnen wird
kein Unfall. Sei Friede in deinem Weichbild, Zuversicht in deinen
Schléssern. Um meiner Briider und Genossen willen mdchte ich
Frieden dir anwiinschen, um G o t t e s unseres Gottes Hauses wil-
len mochte ich Gutes fiir Dich erflehen. G o t t gebe seinem Volke
allem obliegende Macht, G o t t segne sein Volk mit dem Frieden.”?*

12.18 | Friedensgebet des Rabbi Nachman von Bratzlaw (1772-1810): ,Es
sollte kein Hafs, keine Eifersucht, Rivalitdt, Triumphalismus oder
Engstirnigkeit zwischen Menschen, nur Liebe und grofier Friede
sein, so dafs jeder vom anderen Liebe erfahren und sicher sein sollte,
dafs jeder wiinscht, dem anderen widerfahre Gutes, dafs er sie liebe
und daf$ er ihren Erfolg wolle, so daf8 alle zusammenkommen, mit-
einander sprechen und einander die Wahrheit erklédren konnen.“2%

28 Textquelle | HIRSCH 1895, S. 279 (Ubersetzung neben dem hebraischen Text).
29 Textquelle | HIRSCH 1895, S. 285 (Ubersetzung neben dem hebréischen Text).
250 Hier zitiert nach MILGROM 2001, S. 51.

103



12.19 | Friedensgebet des Rabbi Nathan von Bratzlaw (1780-1844):
,Moge es Dein Wille sein, Ewiger, unser G-tt und G-tt unserer Viter,
dass Du Kriege und Blutvergiefsen von der Welt nimmst und gro-
Ben, wunderbaren Frieden iiber die Welt bringst. ,Moge kein Volk
gegen ein anderes das Schwert erheben, noch Krieg weiterhin ler-
nen’ (Jeschaja 2, 4), nur mogen alle Bewohner der Erde die Wahrheit
erkennen und wissen, dass wir nicht auf diese Welt kamen, um zu
streiten und zu kriegen, und nicht um Hass, Neides, Argers und
Blutvergiefiens willens, G-tt behiite, nur sind wir hier, um Dich zu
erkennen und anzuerkennen, ewig Gesegneter. Moge der Vers in
Erfiillung gehen: ,Und Ich bringe Frieden {iber die Erde, auf dassihr
euch schlafenlegt und euch keiner aufschreckt, und schaffe wilde
Tiere weg aus dem Land, und kein Schwert gehe durch euer Land.’
(3. Buch Moses 26, 6)."251

12.20 | Die Erzihlungen der Chassidim. ,,David von Lelow [gest. 1813]
ist eine der liebenswertesten Gestalten des Chassidismus. Weise
und kindlich zugleich, allen Wesen aufgeschlossen und doch ein Ge-
heimnis im Herzen hegend, der Siinde fremd, aber den Siinder vor
den Verfolgern schiitzend, ist er das Beispiel des Zaddiks, dem erst
die chassidische Wahrheit, die ihn von der Asketik befreite, ermog-
licht hat, zu werden, was er ist. [...] Er erklarte sich nicht wiirdig,
ein Zaddik zu heiSen, weil er die Seinen mehr als die anderen Men-
schen liebe. Frieden zwischen Menschen zu stiften war ihm eine
hochste Aufgabe, und darum wurde ihm — so erzdhlt die Uberliefe-
rung —gewabhrt, durch sein blofies Gebet an einem Ort des Haders Frie-
den zu stiften. Er lehrte, man solle die Menschen, die man zur Um-
kehr bewegen wolle, nicht schelten und ermahnen, sondern als gu-
ter Freund mit ihnen umgehn, den Sturm ihres Herzens besénftigen
und sie durch die Liebe zur Erkenntnis Gottes bringen. Er hat denn
auch selber viele, die sich weithin verirrt hatten, auf den rechten
Weg gefiihrt.”?52 (Martin Buber)

251 Gebet fiir den Frieden von Rabbi Natan aus Breslav [Nathan Sternhartz, 1780-1844;
Chassid], deutsche Ubersetzung von Rabbiner Jaron Engelmayer. In: ORTHO-
DOXE RABBINERKONFERENZ 2022a; vgl. auch noch: FRIEDENSGEBET 2018; PORTAL
ERZBISTUM MUNCHEN 2025.

252 BUBER-WERKE 18, S. 171-172.

104



12.21 | Die Erzihlungen der Chassidim. ,An einem Sabbatvorabend
ging Rabbi Baruch im Hause auf und nieder und sprach wie allemal
erst den Friedensgruf$ an die Engel des Friedens und dann das Ge-
bet: ,Ich bekenne meinen Dank vor dir, Herr mein Gott und Gott
meiner Viter, fiir alle Gnade, die du an mir getan hast und die du
an mir kiinftig tun wirst.” Da hielt er inne und schwieg eine Weile
und redete: ,Warum soll ich dir fiir kiinftige Gnaden danken? Je-
weils, wenn eine Gnade kommt, will ich den Dank dafiir sprechen.’
Sogleich aber entgegnete er sich selber: ,Vielleicht wirst du mir ein-
mal Gnade erweisen, und ich werde nicht imstande sein, dir gebiih-
rend zu danken — darum muf ich es jetzt tun.” Und er brach in Tra-
nen aus. 253

12.22 | Rabbiner Max Dienemann (1875-1939) iiber die Gebetssprache:
,Widerspiegelung jiidischer Gebetsform ist es, wenn im [christli-
chen] Tischgebet der Vers: ,Du offnest deine Hand und sittigst alles
Lebendige mit Gnade’ eine besondere Rolle spielt, wenn, gleich der
Einleitung zum gemeinsamen Tischgebetim jlidischen Ritus, auf die
Aufforderung zum gemeinsamen Dank der Satz folgt: JEs sei der
Name Gottes gelobt von nun an bis in Ewigkeit’. — In dem [christli-
chen] Gebet beim Antritt einer Reise sind die Eingangsworte: ,Mdoge
der allméchtige und barmherzige Gott uns fithren auf den Weg des
Friedens und des Gelingens, ... daf§ wir in Frieden, Heil und Freu-
den in unser Heim zuriickkehren’ fast wortlich iibereinstimmend
mit dem jiidischen Weggebet: ,Moge es dir wohlgefillig sein, daf$ du
uns zum Frieden fithrest und uns zum Frieden schreiten lafit und
uns an den Ort unseres Begehrs leitest zum Leben, zur Freude und
zum Frieden und uns in unser Heim zurtiickkehren 1afst zum Frie-
den’. — Die in den christlichen Gottesdienst vielfach eingestreuten
Worte: Hosianna, Hallelujah, Amen, Friede sei mit euch, sind wortlich
fortlebendes Gut der jiidischen Gebetssprache.”25*

12.23 | Union Prayer Book 1922/24: ,,Gewdhre uns Frieden, Deine
kostbarste Gabe, o Du ewige Quelle des Friedens, und befdhige Is-
rael, der Bote des Friedens unter den Volkern der Erde zu sein.

253 BUBER-WERKE 18, S. 243.
254 T EHREN DES JUDENTUMS 1999 (ITI), S. 427.

105



Segne unser Land, dass es immer ein Hort des Friedens und ein An-
walt des Friedens in den Réten der Nationen sein moge ... Gepriesen
bist du, o Herr, Geber des Friedens.” (Union Prayer Book der ,Union
of American Hebrew Congregations’, 1922/24y3

12.24 | Friedensgebet aus dem Reformjudentum: ,Moge der Geist brii-
derlicher Liebe und gegenseitiges Verstehen alle Wunden heilen.
Lass, o Herr, das Getdse des Kriegs an allen Enden der Welt ver-
stummen, auf dass ein jeder bei seinem Weinstock und unter seinem
Feigenbaum sitzen kann und keiner ihn aufschreckt ... Gib, o himm-
lischer Vater, dass Dein Reich, das Reich der Wahrheit und des Frie-
dens sich ausbreite, und lass die Tage nahen, da Du erkannt sein
wirst als der Herr iiber die ganze Erde. Amen!”2%

12.25 | Rabbi Aryeh Citron (USA): ,Der letzte Abschnitt der sechs
Mischna-Volumen sagt: ,Grofs ist der Friede, denn G-tt hat fiir [Sei-
nen] Segen kein anderes Geféfs gefunden als den Frieden.” Das heifit,
dass G-tt seinen Segen einzig und allein in eine Familie, eine Ge-
meinde, ein Land sendet, wenn dort Frieden herrscht.”25”

12.26 | Orthodoxe Rabbinerkonferenz | Das Rabbinat in Deutschland:
,Das Hebraische Wort fiir Frieden lautet Schalom. Es kommt von
dem Verb schalem, was vollstindig oder perfect bedeutet. Es hat den
Beiklang von Harmonie. Die Tora verwendet den Begriff Schalom in
einem innerpsychischen, zwischenmenschlichen, internationalen
und religiosen Sinn. Alles in allem l&dsst sich Schalom am besten mit
,ein Zustand vollkommener Harmonie in jeder Beziehung' tiberset-
zen. — In der jiidischen Tradition ist dieses Konzept der vollkomme-
nen Harmonie von zentraler Bedeutung. Es gibt kaum ein Gebet in
unserer Liturgie, das nicht das Wort Schalom enthalt, vom priester-
lichen Segen bis zum Dankgebet nach der Mahlzeit (Levitikus Rabba
9,9). Schalom ist die jiidische Grufiformel zu Beginn und am Ende
jeder Begegnung. Begriisung und Erwiderung werden im Hebréi-
schen als Bitten um die Harmonie von’ und ,Antworten nach der

255 Hijer zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 110.
25 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 110.
257 CITRON 2025.

106



Harmonie von’ bezeichnet (Berachot 2:1). Auf diese Weise erhalt die
Begriiffung eine tiefere Dimension: Man fragt nach dem Niveau der
Harmonie des anderen. ,Schalom ist einer der G’ttesnamen’ (B.T.
Schabbat 10b) und ,G’tt fand nur den Frieden wiirdig als Instrument
zur Bewahrung aller Segen’ (Uktsin 3:12). Dem Talmud zufolge ist
es sogar erlaubt, die Wahrheit zu verletzen, um den Frieden zu er-
halten (B.T. Jewamot 65b).“258

258 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b.

107



[Hustrationsseite]

108



Forderung
einer weltumspannenden
Volkerverbriiderung

Auszug aus einem Vortrag des Jahres 1896!

Dr. Ludwig Stein,
Rabbiner, Philosoph und Pazifist

[...] Der grofie, aller phantastischen Ausschmiickung griindlich ab-
holde, legendenzermalmende Aristoteles weifs dem Menschen nicht
viel mehr nachzuriihmen, als dafs er ein {ov ToALTucOV [Zoon po-
litikon] gleich den Ameisen, Bienen und Bibern auf gesellschaftli-
ches Zusammenleben gestelltes Thier sei. Aber auch in Bezug auf
die Zukunft der Menschheit hilt der den standigen Kriegszustand
kiindende Fatalismus nicht lange vor. Aristoteles und nach ihm die
Epicureer kiindigen bereits der Menschheit einen geradlinigen Fort-
schritt vom barbarisch-rohen Kriegszustand der Urzeit zu immer
friedlicheren Formen sozialen Zusammenlebens und hoherer Gesit-
tung an. Der cynisch-stoische Kosmopolitismus, der eine bewufite
Zurlickbiegung in den hypostasirten Naturzustand der Menschheit
fordert, die aufkeimende Richtung der Staatsromane, die sich viel-
fach in eine dithyrambische Schilderung eines kiinftigen Frie-
densidylls zuspitzen, die Begriindung des ersten Weltreiches seitens
Alexander’s des Grofien, welche der staunenden Menschheit die
Perspective erdffnet, wie bisher in stindigem Kriegszustande be-
findliche Staaten vor einander Ruhe haben konnten, sobald sie sich
nur zu einem Weltreiche verbanden: das Alles zusammengenom-
men lafst jenen grofsen Gedanken eines ewigen Friedens heranreifen,
der spater in der Lehre Jesu seinen gliicklichen Ausdruck gefunden

! Textquelle | Auszug aus: Das Ideal des ewigen Friedens und die soziale Frage. Zwei
Vortrage von Dr. Ludwig Stein, ord. Professor der Philosophie an der Universitat
Bern. Berlin: Verlag von Georg Reimen 1896, S. 4-6 (Anmerkungen nachfolgend
fortgelassen; Uberschrift hier nur redaktionell, pb).

109



hat. Das ,, Weltreich” Alexanders war wohl der entscheidende An-
stofs zur Erfassung des kosmopolitischen Gedankens eines , Welt-
friedens”. Wenigstens waren die Stoiker, deren Philosophie dem
, Weltreich” Alexanders zeitlich unmittelbar nachfolgte, die ersten,
die vermittelst ihrer Logos-Lehre einen das Weltganze durchdrin-
genden Fortschritt gekiindet und die Vereinigung der gesammten
Menschheit zu einem einzigen , Weltstaat” gefordert haben, ,dem
keine andern Staaten gegeniiberstehen, weil alle Grenzen der Volker
in einer allgemeinen Verbriiderung aller Menschen sich aufheben”.
Dieses stoische Ideal des , ewigen Friedens” zu kiinden und in leb-
haften Farben auszumalen, haben sich besonders Philo von Ale-
xandrien und die spéteren cynisch-stoischen Diatriben angelegen
sein lassen.

Auf der semitischen Seite der Cultur gewahren wir ein gleiches,
allmaliges Hinauswachsen iiber jenen, den Urvolkern natiirlichen
engherzigen Nationalismus, der in jedem Fremden ohne Weiteres
einen zu vernichtenden Feind sah. Dem aufkeimenden Kosmopoli-
tismus, den Staatsromanen und Weltreichsgedanken bei den Grie-
chen lduft parallel die Messiasidee der Juden. Der im alten Testa-
ment Abraham ertheilte Segen ,,und es werden durch dich alle Fa-
milien der Erde gesegnet werden”, ist der erste Markstein in der
Idee eines kiinftigen ewigen Volkerfriedens. Und wenn der Prophet
Jesaias ausruft: ,,Gott richtet zwischen den Volkern, entscheidet un-
ter den Nationen; sie schmieden ihre Schwerter zu Sicheln und ihre
Spiefie zu Winzermessern. Nicht mehr erhebt Volk gegen Volk das
Schwert und sie lernen nicht mehr den Krieg”, wenn Sacharja ausruft:
,Gott verkiindet den Frieden den Volkern und seine Herrschaft
reicht von Meer zu Meer, von Strom zu Strom bis an’s Ende der
Erde”, und wenn endlich wieder Jesaias mit unvergleichlichem
dichterischen Pinsel den ewigen Frieden der Zukunftsmenschheit in
den weissagenden Worten malt: ,,Gerechtigkeit wird sein Gurtband
und Treue seine Waffe sein, und es weidet der Wolf mit dem
Lamme, der Leopard lagert beim Bocklein sich, Kalb und Léwe und
feister Stier in einer Heerde und ein junger Knabe leitet sie”, so
scheint es mir ausgemacht, dafs in der Messiasidee des Propheten-
thums die Forderung einer weltumspannenden Volkerverbriide-
rung, d. h. also eines ewigen Friedens, ihren schérfsten und prég-
nantesten Ausdruck gefunden hat.

110



In der Lehre Jesu stromen nun die aus dem Griechenthum kom-
menden kosmopolitischen Ideen mit der dem Judenthum entsprun-
genen Messiasidee zusammen. Und aus dieser Gedankenkreuzung
erwéchst im Urchristenthum die Idee eines sich malig verwirkli-
chenden religiosen Weltreiches. Was die Propheten traumhaft kiin-
den, das postulirt das Christenthum als erfiillbare, mit aller Energie
durchzusetzende Forderung. [...]

Zum Verfasser | Dr. Ludwig Stein (1859-1930) — ungarisch-schweizerischer
Philosoph, Soziologe, Rabbiner, Publizist und Pazifist; Mitglied des standi-
gen Komitees des Internationalen Friedensbiiros. Friithe Schrift: Das Ideal
des ewigen Friedens und die soziale Frage (zwei Vortréage, 1896).

111



Er spottet der Kriegswagen,
der schnaubenden Rosse und
ihrer bewehrten Lenker ...

Auszug aus: ,Nationaljudenthum” | 1897

Dr. Moritz Giidemann,
Oberrabbiner in Wien

[...] Die alten Volker sind recht eigentlich durch den Krieg entstan-
den, durch ihn gross geworden, und durch ihn wieder zu Grunde
gegangen. Er fiillte ihr Dasein von Anfang bis zu Ende aus. Die
Kriegsfackel entflammte die nationale Begeisterung, an ihrem Feuer
wurde das Band geschmiedet, welches die Massen einigte und zu
einer Nation machte. Mit der Kriegsfackel steckte eine Nation das
Staatsgebdude der anderen in Brand. Wie der Krieg dem einzelnen
Menschen Gelegenheit gab, kraft seiner iiberragenden Starke zum
gefeierten Helden sich aufzuschwingen, so entziindete sich an ihm
und in ihm bei der Menge das Nationalgefiihl, das Volksbewusst-
sein, und demgemadss bildete sich bei ihr der Volksbegriff. Ganz im
Gegensatze zu diesem turbulenten Vorgange entwickelten sich Volk
und Volksbegriff in Israel. Sie sind nicht unter dem Zeichen des
Schwertes entstanden, nicht aus Blut und Eisen geschmiedet. Nicht
nach einem grossen Kriege, bei einer gerduschvollen Siegesfeier, an-
gesichts eroberter Trophéden und gefesselter Kriegsgefangener, son-
dern bei einer stillen Bundesfeier in der Wiisteneinsamkeit war es,
dass Moses Israel zurief: ,,Lausche und hore Israel, an diesem Tage
bist du zum Volke geworden dem Ewigen, deinem Gotte” (V.
M[ose]. 27,9). In diesen Worten ist der Werde- und Entwicklungpro-
cess Israels richtig so angegeben, wie wir ihn an der Hand der Ge-
schichte verfolgen kénnen. Der Volksbegriff war in Israel ein ande-

1 Textquelle | Auszug aus: Dr. Moritz GUDEMANN, Oberrabbiner in Wien: Natio-
naljudenthum. Leipzig und Wien: M. Breitenstein’s Verlags-Buchhandlung 1897,
S.13-23 und 42-43 (Uberschrift hier nur redaktionell, pb).

112



rer alstiberall, denn er war unzertrennlich von seinem Gottesbegriff.
Beide sind mit eins entstanden. Indem Israel ein Volk wurde, wurde
es zugleich das Volk Gottes. Unmoglich konnten daher in ihm das
bloss volksméssige Nationalbewusstsein und Nationalgefiihl so
stark vorschlagen, wie anderwarts im Alterthum und selbst in der
Gegenwart. Sie hatten fiir Israel ihren Ursprung in Gott, aber auch
ihre Schranke an Gott. Ohne seinen Gott ware Israel seiner selbst als
eines Volkes sich niemals bewusst geworden, er hat es zu seinem
Volke, und damit {iberhaupt zu einem Volke gemacht.?

[IL.] Fragen wir nun weiter: Wie hat sich bei diesem in der Vorstel-
lung Israels herrschend gewesenen Volksbegriff sein Verhaltniss zu
den tibrigen Volkern und zur Menschheit iiberhaupt gestaltet? Es
liegt auf der Hand, dass es mit dem nackten, sozusagen physischen
Nationalismus oder Nativismus der alten Volker diesen nicht entge-
gentreten konnte, weil er in ihm nicht vorhanden war, oder doch
keinesfalls geziichtet wurde, dahier, wie wir gezeigt haben, in dem
Individuum das Personliche, und in der Gesammtheit das Nationale
vor dem Gottlichen, welchem beiden sich unterordneten, oder in
welchem sie aufgiengen, zuriicktrat. Eine unvoreingenommene
Lektiire der Bibel fiihrt zu der Erkenntniss, dass Israel an den heid-
nischen Volkern gerade diese ihre Accentuierung des nationalen
Moments als das sie charakterisirende Merkmal, wovon es selber
sich frei wusste, erkannte. Dies ist der Sinn der hebraischen Ausdrii-
cke ,Ammim”, ,Leumim®, ,Gojim”, womit die Volker, insofern sie
als Volker, als nationale Individualitaten sich selbst betonten — es
heisst deshalb hdufig Volker, Nationen ohne bestimmten Artikel —
im Unterschiede von Israel bezeichnet werden. ,,Im Unterschiede
von Israel” ist vielleicht nicht ganz erschopfend gesagt, deutlicher
und unmissverstandlich ware zu sagen: im Unterschiede von dem
durch seinen Gottesbegriff bedingten Volksbegriff Israels. Denn
Gott tritt hier iiberall, sozusagen, vor die Front, so dass nicht eigent-
lich Israel, sondern sein Gott den Volkern, und in diesen wiederum
ihren Géttern gegeniibergestellt wird. ,,Der Ewige regiert, es frohlo-

2 Die Bibelstellen, welche diese Anschauung bezeugen, sind ungemein zahlreich,
vgl. II. M[ose]. 6,7; 19,6, III. M[ose]. 26,12. V. M[ose]. 7,6; 14,2; 26,18; 27,9; 29,12. L.
Sam. 12,22. II. K6n. 11,17. Jerem. 7,23; 11,4 und sonst.

113



cket die Erde, es freut sich der Inseln Menge.” (Ps. 97,1.) ,Der Ewige
regiert, es zittern die Volker, er thront auf Cherubim, es wanket die
Erde.” (Ps.98,1.) ,Erzéhlet unter den Volkern seine Herrlichkeit, un-
ter allen Nationen seine Wunder. Denn gross ist der Ewige und sehr
geriihmt, furchtbar ist er iiber alle Gétter. Denn alle Gotter der Vol-
ker sind nichtig, aber der Ewige hat die Himmel geschaffen. Hoheit
und Pracht ziehen ihm voran, Triumph und Ruhm sind in seinem
Heiligthum. Spendet dem Ewigen, Volkergeschlechter, spendet
dem Ewigen Ehre und Triumph. Sprechet unter den Volkern: Der
Ewige regiert.” (Ps. 96,1f.) ,Stelle, o Ewiger, ihnen eine Warnung
hin, erfahren sollen die Volker, dass sie Sterbliche sind”. (Ps. 9,21.)
,Horet dies, all’ ihr Volker, horchet auf, all’ ihr Weltenbewohner! So
der Leute Sohne, wie der Herren Sohne, zumal reich und arm. Scha-
fen gleich wandern sie in die Gruft, der Tod weidet sie, und auf sie
treten Gerechte, ein Morgen — und ihre Gestalt verwest, da die Gruft
ihre Wohnung geworden. Aber Gott 16st meine Seele aus der Hand
der Gruft, denn er fasst mich an”. (Ps. 49,2 f.) ,Was ist der Mensch,
dass du seiner gedenkest, und der Menschensohn, dass du auf ihn
siehest? Und ldssest ihn um ein Geringes Gott nachstehen, und mit
Ehre und Glanz krénest duihn”. (Ps. 8,5 f.) ,,Heil dem Volke, dessen
Gott der Ewige ist, der Nation, die er sich zum Eigenthum erkoren,
vom Himmel blickt der Ewige, siehet alle Menschenkinder. Aus der
Stitte seines Sitzes schauet er auf all” die Bewohner der Erde. Der
insgesammt ihr Herz gebildet, der merket auf all’ ihre Thaten. Nicht
ist der Konig siegreich durch des Heeres Menge, ein Held wird nicht
gerettet durch Fiille der Kraft. FEitel ist das Ross zum Siege, und
durch die Fiille seiner Stirke fiihrt es nicht von dannen.” (Ps.
33,12 f.) ,Diese vertrauen auf Kriegswagen, jene auf Rosse, wir aber
preisen den Namen des Ewigen, unseres Gottes. Jene stiirzen und
fallen, wir aber stehen und halten uns aufrecht.” (Ps. 20,8 f.) Dies
sind einige Stellen aus den Psalmen, in welchen die Vorstellung Is-
raels von den Volkern und seine Stellung zu den Vélkern gekenn-
zeichnet ist. Israel selbst ist hier gar nicht genannt, es handelt sich
also nicht um ein selbstgefalliges Hervorheben und Herausstreichen
des eigenen Volksthums, der eigenen Individualitdt — immer bleibt
Gott im Vordergrunde, er ist es, in dessen Namen der israelitische
Dichter zu den Volkern redet. Und was sagt er ihnen? Vor diesem
Gott wird alle irdische Macht und Grosse, die den Stolz der Natio-

114



nen ausmachen, zu nichte, er spottet der Kriegswagen, der schnau-
benden Rosse und ihrer bewehrten Lenker, — aber bei seiner Grosse
und Erhabenheit erweist er sich zugleich als den giitigen Vater sei-
ner Geschopfe, ,, er sichet alle Menschenkinder”. Es ist nicht wohl denk-
bar, dass bei dieser Vorstellung von Gott und Menschen — in Israel
Werth gelegt werden konnte auf die unterscheidenden Zufalligkei-
ten der Geburt, Abkunft, Heimat u.s.w., da sie doch nur schwache
Grenzlinien sind, die vor der alles gleichmachenden, in dem er-
wahnten 49. Psalm mit erschiitternder Gewalt geschilderten Macht
des Todes vollends verschwinden. So erscheinen jene trennenden
Zufalligkeiten als Hinfdlligkeiten, denen gegeniiber es nur ein Blei-
bendes, Unumstdssliches gibt: , Der Ewige regiert”. Dies ist ebenfalls
eine alle Unterschiede ausgleichende Thatsache, aber sie erdriickt
den Menschen nicht, wie die Macht des Todes, sondern richtet ihn
auf. Allerdings ist die Verschiedenheit der Volker nicht wegzuleug-
nen und von Gott, der jedem derselben sein Gebiet zugewiesen,
selbst gesetzt. Dies gilt auch fiir Israel. ,Da der Hochste den Vol-
kern® Besitz gab, da er schied die Menschensohne, stellte er fest die
Grenzen der Nationent, entsprechend auch der Anzahl der Kinder
Israels*” (V. MJose]. 32,8). Aber sofort wird, um dem Missverstand-
niss vorzubeugen, als ob es sich fiir Israel je darum handeln kénnte,
seinen Lebenszweck vom Landbesitz abhidngig zu machen, und es
an die Scholle zu binden, hinzugefiigt: ,,Denn des Ewigen Theil ist
sein Volk, Jakob das Los seines Besitzes” (das. 9). Unter diesem Ge-
sichtspunkte, von welchem angesehen Israel nicht sowohl Besitzer,
als vielmehr selbst Besitz, und zwar Gottes ist, konnte in ihm der mit
der Scholle verwachsene Nativismus gar nicht aufkommen. Autoch-
thonie oder Aboriginitat hat Israel, wie andere Volker des Al-
terthums, nie fiir sich in Anspruch genommen. Hochmuth des Ein-
heimischen gegen den Fremden gab es in Israel nicht, konnte es gar
nicht geben, denn der Einheimische kam gar nicht aus dem in ihrer
immer lebendig erhaltenen Bewusstsein, selbst ein Fremder zu sein,
heraus. Ganz im Gegensatze zu der Sage von Antdus verschwand

3 Im Texte fehlt der hinweisende Artikel.

4 D. h. auch Israel hat sein Land so gut wie die anderen Volker von Gott zuge-
wiesen erhalten. Ergénze *"279an% (an) wobei in J9an die Zéhlbarkeit, die Klein-
heit Israels hervorgehoben ist, welcher die Kleinheit des Landes entspricht. ony
gleichbedeutend mit o°vaw zu fassen, ist wegen des Parallelismus unzulassig.

115



gleichsam der Erdboden, als eine voriibergehende Erscheinung, un-
ter den Fiissen des Israeliten. Er bot ihm keinen Halt, diesen suchte
er anderswo. ,Ein Fremdling bin ich bei dir, ein Beisasse, wie alle
meine Viter” (Ps. 39,13). ,Ein Fremdling bin ich auf Erden” (das.
119,19). In nicht weniger als neunundvierzig Variationen wird die
Rechtsgleichheit des Einheimischen und Fremden, die Pflicht, den
Fremdling wie sich selbst zu lieben, ihn nicht zu kranken u.s.w. vor-
geschrieben. Derartige Bekenntnisse und Anschauungen waren
doch nur bei einem Volke moglich, dessen Lebenszweck nicht mit
der Scholle verkniipft war, das seinen Beruf {iberhaupt nicht durch
territoriale oder nationale Grenzen beschrankt sah, sondern dessen
Blick und Sehnsucht auf ein Hoheres, Ewiges, Allgemeines gerichtet
waren. Dieses war die eigentliche Heimat Israels, die sozusagen
transscendentale Richtung begriindete seine Eigenthiimlichkeit,
seine Individualitat. Dadurch wusste es sich von den Volkern unter-
schieden und tiber sie erhoben, dadurch fiihlte es sich aber auch
zum Lehrer der Volker berufen. Diese Berufung findet ihren bered-
testen Anwalt und Verkiinder in dem sogenannten zweiten Jesajas,
was deswegen bewerkenswerth ist, weil dieser Prophet nach der
Zerstorung des Reiches, also zu einer Zeit weissagte, wo Israel gar
kein Land mehr besass, und wenn er auch die Hoffnung auf Wie-
dererrichtung des Reiches nicht aufgab, so erblickte er doch den Be-
ruf Israels nicht hierin, sondern in dessen tiber alle territorialen und
nationalen Grenzen hinaus sich erstreckenden geistigen Fernwir-
kung auf die Menschheit. Seine iiber diesen Punkt sich verbreiten-
den Ausspriiche lassen an Klarheit und Bestimmtheit nichts zu
wiinschen tibrig und lauten wie folgt: ,Ich der Ewige habe dich be-
rufen zum Heile, und deine Hand gefasst und dich gebildet, und
dich eingesetzt zum Bunde fiir das Volk, zum Lichte der Nationen,
blinde Augen zu 6ffnen, herauszufiihren aus dem Kerker den Ge-
fesselten, aus dem Gefangnisshause die Bewohner der Finsterniss”
(Jes. 42,6 f). ,Und er sprach: Zu gering ist es, dass du mir seiest ein
Knecht, aufzurichten die Stamme Jakobs und die Geretteten Israels
zurlickzufiihren, so stelleich dich hin zum Lichte der Nationen, dass
mein Heil gelange an das Ende der Erde” (das. 49,6). ,Steh’ auf,
leuchte, denn es kommt dein Licht und die Herrlichkeit des Ewigen
bestrahlt dich. Denn siehe, Finsterniss bedecket die Erde, und Wol-
kendiister die Vélker, — doch dich wird der Ewige bestrahlen, und

116



seine Herrlichkeit wird iiber dir erscheinen. Und es wandeln Natio-
nen bei deinem Lichte, und Kénige bei deinem Strahlenglanze” (das.
60,1 f). Was konnte gegeniiber dieser ,bis an das Ende der Erde” rei-
chenden Heilsaufgabe das auf sich selbst sich beschrankende natio-
nale Moment bedeuten! Sehr richtig sagt Cornill’): ,Juda ist durch
das babylonische Exil als Nation ebenso zu Grunde gegangen, wie
Israel durch das assyrische, aber es gestaltete sich um zum Juden-
thum, aus dem Staate wurde eine Kirche, aus dem Volke eine Ge-
meinde. Und dies zum Judenthum gewordene Juda hatte eine Welt-
mission ohne Gleichen zu erfiillen: an ihm hing die Zukunft und die
Weiterentwicklung der Religion.” In der Erfiillung dieser seiner re-
ligiosen Aufgabe, nicht in der Betonung und Hervorkehrung des na-
tionalen Charakters ist denn auch die so oft missdeutete , Auser-
wahlung” Israels begriindet, welche, wie schon aus der bisherigen
Ausfithrung hervorgeht, so wenig darauf angelegt war, nativisti-
schen Diinkel und nationale Eitelkeit zu wecken, dass man vielmehr
sagen muss, sie zielte darauf ab, diese Eigenschaften, welche bei den
Volkern des Alterthums vorzugsweise ausgebildet waren, in Israel
nicht aufkommen zu lassen. Deshalb wird es so oft an seine Klein-
heit erinnert. Oder wie hitte sonst seine Auserwahlung gar in einem
Athem mit seiner Kleinheit betont werden konnen, wie es in dem
Satze geschieht: ,Nicht weil ihr die meisten seid unter allen Vélkern,
hat Gott Gefallen an euch gefunden und euch erwahlt, denn ihr seid
die wenigsten von allen Volkern” (V. M[ose]. 7,7). Die Erwéahlung
eines Volkes trotz oder gar wegen seiner Kleinheit kann doch nur
unter der Voraussetzung Sinn haben, dass dieses Volk auf dasjenige
verzichte, oder keinen Werth lege, was fiir die iibrigen Volker der
Gegenstand ihres Ehrgeizes, und das Zeugniss ihrer Bevorzugung
ist. Und was dies bei den alten Volkern war, ist bekannt; der Staat,
dem als Biirger anzugehoren, den Stolz jedes Einzelnen, und dessen
Vergrosserung die Absicht und Aufgabe der gesammten Politik bil-
dete. Fiir diese politischen Begriffe besitzt die hebréische Sprache
nicht einmal addquate Ausdriicke, — ein Mangel, der gewiss nicht
zufdllig ist, und in dem man einen stillschweigenden Protest gegen
die ausschlaggebende Gewalt dieser das gesammte Alterthum be-
herrschenden Begriffe erblicken mag. Dieser Protest findet aber

5 Der israelitische Prophetismus (Strassburg, Triibner 1894) S. 116.

117



auch seinen positiven, beredten Ausdruck bei dem Sanger des 87.
Psalms, welcher von der eben wiedererrichteten Zionsstadt erhofft,
dass sie den Mittelpunkt auch fiir die Grossmachte des Alterthums
Egypten, Babylon u.s.w., deren Biirger auf ihre Aboriginitat stolz
sinds, bilden werde. Ihr nativistischer, nationaler Diinkel werde, wie
der Dichter hofft, dem sie ergreifenden Bediirfniss weichen, gebo-
rene, oder vielmehr wiedergeborene Angehorige Zion's, als gleich-
sam ihres ,hoheren Vaterlandes”?, zu werden. In der Verwirklichung
dieser Hoffnung erblickte Israel nicht bloss die eigene Zukunft, son-
dern auch die der gesammten Menschheit. Wie es sich aber diese
Zukunft vorstellte und ausmalte, dass dieselbe nicht anders als auf
den Triimmern der die Volker auseinander haltenden, einseitigen
nationalen und politischen Interessen sich aufbauen, und einen Zu-
stand allgemeiner Gliickseligkeit herbeifithren werde, ersieht man
aus ihrer tibereinstimmenden, begeisterten Schilderung bei den Pro-
pheten Micha (4,1 f.) und Jesaja (2,3 £.): ,,Und viele Nationen werden
hingehen und sprechen: Wohlan, lasset uns hinaufgehen zum Berg
des Ewigen, zum Hause des Gottes Jakobs, dass er uns lehre von
seinen Wegen, und wir wandeln auf seinen Pfaden, wenn von Zion
wird ausgehen die Lehre, und das Wort des Ewigen von Jerusalem.
Und er wird richten zwischen den Volkern, und entscheiden vielen
Nationen, und sie werden stumpf machen ihre Schwerter zu Sicheln,
und ihre Lanzen zu Rebenmessern. Nicht wird erheben Volk gegen
Volk das Schwert und nicht lernen sie fiirder den Krieg.” Wenn, wie
aus den iibereinstimmenden Schilderungen zweier Propheten (und
auch aus anderen &dhnlichen Stellen) hervorgeht, dem Volke Israel
dieser messianische, volkerversohnende, volkerverschmelzende
Zustand als sein Ideal, und die Herbeifiihrung desselben als seine
gottliche Sendung vorschwebte, so ergibt sich daraus mit Nothwen-
digkeit, dass es in der Ausbildung und Begiinstigung eines schrof-
fen, ausschliessenden nativistischen Nationalitidtsbewusstseins nicht
das Heil der Vélker, am aller wenigstens aber sein eigenes Heil er-
blicken konnte.

[...]

¢ Dies der Sinn der Worte aw 72 m Jeder thut sich auf seine politische Zustandig-
keit etwas zu Gute.
7 Worte Ewald’s z. St.

118



[IV.][...] Lassen wir uns nicht das Kuckucksei der Nationalitidtin un-
ser Nest legen, es wird nichts Gutes davon ausgebriitet. Wie sagt
doch Grillparzer? ,, Von Humanitdt — durch Nationalitdt — zur Besti-
alitdt.” Diesen Entwicklungsgang konnen die Juden durch ihre Er-
fahrungen wéhrend der letzten Jahrzehnte am besten bestétigen,
und sie sind davor gewarnt, ihn selber mitzumachen. Es gibt fiir sie
nur eine Richtschnur, dass sie an ihrem Glauben festhalten und
nicht um den zweifelhaften Preis, wieder eine Nation zu werden,
auf das Verdienst verzichten, iiberall auf Erden Zeugniss abzulegen
von der Wahrheit des Prophetenwortes, das noch seiner Erfiillung
harrt, mit welcher das Judenthum, die Menschheit und Zion zu-
gleich zu ihrem Rechte kommen werden: ,,Es wird der Ewige Konig
sein iiber die ganze Erde, an jenem Tage wird der Ewige einzig und
sein Name einzig sein.” (Secharja 14.9).

Zum Verfasser | ,,Der 1835 in Hildesheim geborene Moritz Glidemann stu-
dierte bis 1862 am Jiidisch-Theologischen Seminar in Breslau und war an-
schlielend als Rabbiner in Magdeburg tatig. Vier Jahre spater wurde er nach
Wien berufen, wo er ab 1892 als Oberrabbiner wirkte. Neben seiner Tatigkeit
als Rabbiner trat Giidemann auch als Verfasser mehrerer Werke zur Ge-
schichte und Kultur des Judentums sowie zu Antisemitismus und Apologe-
tik auf. Er starbim August 1918 in Baden bei Wien” (https://www.bsb-muen
chen.de/sammlungen/bestandsueberblick/ns-raubgutforschungy/restitution
en/moritz-guedemann/). Mit seiner Schrift ,Nationaljudenthum” (1897)
wollte Giidemann vor einem — nicht mehr religios verstandenen — ,, Juden-
tum der Kanonen und Bajonette” warnen. — Literaturhinweis: Margit
SCHAD, ,, Es miisste so sein, dass man einstens erzihlen kann, wie die Juden [...] zu
Predigern des Friedens unter den Menschen wurden.” Die deutsch-jiidische Pre-
digt im Ersten Weltkrieg — Max Dienemann und Moritz Giidemann. In:
Aschkenas — Zeitschrift fiir Geschichte und Kultur der Juden, Band 16 (2006),
Heft 1, S. 77-101. Vgl. ebd., S. 100 auch den Tagebuch-Eintrag Giidemanns
vom Mai 1915: ,,Den grofiten Bankerott in diesem Weltkrieg erleidet die
Weltreligion. Wo sind die grofien Phrasen von der Feindesliebe, von dem
Heil und dem Frieden, die vor 1900 Jahren in die Welt gekommen sind und
die Erlosung gebracht haben! [...] Wie hoch erhebt sich dagegen unsere
Thora mit ihren alten Ermahnungen zur Menschenliebe, zu Treue und Red-
lichkeit und friedlicher Gesinnung. Wie erhaben und kraftvoll steht das Ju-
dentum da!”

119



Offener Brief an
den Grafen Leo N. Tolstoi

iiber die Jiidische Religion aus dem Jahr 1898!

Faiwel Goetz
[Fajvel” Meer Bencelovic Gec, 1853-1932]

,Amicus Plato sed
magis amica veritas”.

Hochverehrter Lew Nikolajewitsch!

AufSerstande die laufende Literatur zu verfolgen, bin ich erst in
diesen Tagen dazu gekommen, lhre {iberaus originelle und sehr
lehrreiche Abhandlung , Religion und Sittlichkeit” zu studieren.

Bei aller Wertschédtzung der grofien Vorziige dieser Abhandlung,
besonders ihres Abschnittes, in welchem Sie mit unwiderleglicher
Uberzeugungskraft den innern Zusammenhang der Ethik mit der
Religion und die génzliche Abhéngigkeit der Erstern von der Letz-
tern nachweisen, muss ich dennoch, im Interesse der Wahrheit, ge-
gen einige lhrer wesentlichen Ausfithrungen Einwendungen ma-
chen:

Sie behaupten, das charakteristische Wesen des Christentums sei
das Prinzip des Erfiillens des gottlichen Willens als Zweck des
menschlichen Lebens. Und da Sie dieses Prinzip in der jiidischen Re-
ligion zu vermissen glauben, der Sie ein national-egoistisches Prin-

1 Textquelle dieses Auszuges | F. GOETZ [Faiwel Goetz = F. Gec]: Leo Tolstoi und
das Judentum. Riga: Buchdruckerei ,Splendid” [1927]. [68 Seiten]. — Stillschwei-
gende Korrektur von Satzfehlern und behutsame Bearbeitung (Schreibweise,
Zwischeniiberschriften) durch den Herausgeber des vorliegenden Sammelban-
des. — Ungekiirzter Text und Darstellung der Hintergriinde in: Leo N. TOLSTOI,
Begegnung mit dem Judentum. Briefe und andere Zeugnisse des Dichters, nebst
Darstellungen von jiidischen Zeitgenossen. Ausgewahlt und eingeleitet von Pe-
ter Biirger. (= Tolstoi-Friedensbibliothek: Band-Signatur TFb_B013). Hamburg:
BoD 2025, S. 63-72 und 331-388.

120



zip als ihr charakteristisches Kennzeichen beilegen, setzen Sie sie zu
einer heidnischen Religion zweiter Stufe herab.

[...] Weniger neu und originell ist Ihre Behauptung, als ob die
jidische Ethik, welche ganz und gar auf dem reinsten Monotheis-
mus, auf der jiidischen Religion begriindet ist, welche die geistige
Gottdhnlichkeit und Gotteskindschaft des Menschen (I. MJose].
1,26; V. MJose]. 14,1), die Einheit des Menschengeschlechts, die
Gleichheit und Briiderlichkeit der Menschen nach ihrer Abstam-
mung von einem Menschenpaar lehrt und in ihrer ,Geschichte des
Menschen” (I. M[ose]. 5,1), in ihrer einzig dastehenden Volkertafel
es einpragt, dass die jlidische Ethik an nationalem Egoismus leidet;
das ist zwar, wie gesagt, weniger neu und originell. Darin sind
Ihnen andere Gegner des Judentums zuvorgekommen; aber ist es
etwa deswegen mehr wahr?

[...] Die [...] Verkiindigung von Jesus Christus steht im inneren
Zusammenhang mit folgenden Versen im Evangelium nach Markus
12,28-43. Als einer von den Schriftgelehrten Jesus frug: ,, Welches ist
das vornehmste Gebot von allen?” so antwortete Jesus: , das vor-
nehmste Gebot von allen Geboten ist das: ,Hore, Israel, der Herr,
unser Gott ist ein einziger Gott. Und du sollst deinen Gott lieben von
ganzem Herzen ... du sollst deinen Nachsten lieben als dich selbst’”
(Lev. 19,18) ,Es ist kein anderes grofieres Gebot, denn diese”. (Zu
der Parallelstelle im Math. 22,40 wird noch hinzugefiigt: , In diesen
zwei Geboten hiangt das ganze Gesetz und die Propheten”). Darauf
folgt die Antwort des Schriftgelehrten: ,,Meister, du hast, wahrlich,
recht geredet; denn es ist Ein Gott, und ist kein anderer aufler ihm.
Und ihn lieben von ganzem Herzen, von ganzem Gemiit, von gan-
zer Seele und von allen Kraften und lieben seinen Nachsten als sich
selbst, dasist mehr, denn Brandopfer und alle Opfer”. Da Jesus aber
sah, dass er verniinftig antwortete, sprach er zu ihm: ,,Du bist nicht
ferne von dem Reiche Gottes”.

Es ist nicht {iberfliissig zu bemerken, dass der Pharisder, der so
feierlich seine Ubereinstimmung mit der Meinung von Jesus Chris-
tus erklart hat, in den von ihm angefiithrten Worten die Uberzeu-
gung des Pharisdertums iiberhaupt ausgesprochen hat. Schon 100
Jahre zuvor hat der grofSe Pharisder, Hillel, gelehrt: ,Was dir ver-
hasst ist, tu es deinem Nachsten nicht; das ist die ganze Lehre — alles
iibrige ist Deutung” (Schab 31a). Derselben Lehre in verneinender

121



Form begegnen wir im Buche Tobit 4, 16: und spater in Apost.G. 15,
20 u. 29, welche Jesus in positiver Form ausgedriickt hat: , Alles nun,
was ihr wollt, dass euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen; das
ist das Gesetz und die Propheten” (Math. 7,12; Luc. 6,31).

Philon der Alexandriner, ein Zeitgenosse von Jesus, sagt bei der
Schilderung des Vorlesens der Thora in den Synagogen: unter ande-
rem: ,Sie (die Juden) betrachten alle Erscheinungen geleitet von drei
Riucksichten: ob sie iibereinstimmen mit der Liebe zu Gott, mit
der Liebe zu den Tugenden und mit der Liebe zum
Nachsten” (Quod omnia prob. lib. Il 458). An einem andren Orte,
wo er vom selben Gegenstand spricht, konstatiert er: ,Denn alle un-
zdhligen Vorschriften basieren auf zwei wesentlichen Lehren: die ei-
nen beziehen sich auf Gott, hinsichtlich der Frommigkeit und Hei-
ligkeit; und die andern beziehen sich auf Menschen und haben zu
ihrem InhaltLiebe und Gerechtigkeit” (De septen I1 282). Im be-
kannten Briefe vom Pseudo-Aristeas, welcher vor Chr. geschrieben
ist, begegnen wir folgender Stelle: ,,Die Wurzel der Frommigkeit ist
Liebe, sie ist eine Gottesgabe und wer sie besitzt, vereinigt in sich
alle Tugenden” (Haverkampf II, S. 124).

Und ungefdhr ein Jahrhundert spater hat dasselbe gelehrt der
grofse Rabbi Akiba, (von welchem im Talmud gesagt wird, dass er
wiirdig war die Thora zu empfangen anstatt Moses): ,,Und liebe den
Nachsten wie dich selbst (III M[ose]. 19,18), das ist das Hauptprin-
zip der Gebote der Thora” (Sifro Kdoschim 4), welcher Lehrsatz fast
wortlich iibereinstimmt mit der Lehre des Apostel Paulus in seiner
Epistel an die Rémer 13,9: (Math 19,19; II. Galat. 5,14).

Aus all diesen Zitaten geht deutlich hervor, dass Alles, was Jesus
als das wesentliche Element einer wahren Religion betrachtet hat,
noch vor und nach ihm von den vornehmsten Lehrern der jiidischen
Religion als solches anerkannt worden ist. Es ist daher ganz begreif-
lich, dass der Begriinder des Christentums die jiidische Religion
nicht blof$ nicht als Heidentum betrachtet, sondern auch verkiindet
hat: er sei ,nicht gekommen das Gesetz und die Propheten aufzuhe-
ben, sondern zu erfiillen”.

[...] Die Alt-Testamentlichen Lehren und Gebote {iber die Liebe
zu Gott und zum Naéchsten sind von den Schriftgelehrten, den Pha-
risdern bis auf die Zeit von Jesus Christus schon voll und ganz er-
lautert worden.

122



Und wenn Jesus lehrte: , Alles, was sie (die Pharisder) euch zu
beobachten befehlen, beobachtet und tut es”, so ist ja klar, dass er
ihre Lehre durchaus nicht verworfen hat, und es ist somit nur eine
weitere Konsequenz, dass er, in Ubereinstimmung mit dem Phari-
sdern, als die Hauptgebote des Gesetzes und der Propheten die
Liebe zu Gott und zum Nachsten hervorhebt, dass er aber die Erfiil-
lung des gottlichen Willens unerwahnt ldsst, weil es bei ihr auf die
Gesinnung, auf das Motiv, das ihr zu Grunde liegt, wesentlich an-
kommt.

Auf Grund vergleichender Forschung des Neuen Testaments mit
den ihm gleichzeitigen Traditionen der jiidischen Religion kommt
Prof. D. Chwolsohn? zur Uberzeugung, dass: [, Jmit der Lehre Jesus
von der Liebe, vom Frieden, von Gnade, Sanftmut, Ergebenheit dem
Ewigen stimmt in Wirklichkeit die Lehre der Pharisder {iber diese
Gegenstande vollstandig iiberein, und zu den meisten Ausspriichen
von Jesus Christus kann man Parallelstellen aus der alten rabbini-
schen Literatur anfithren”, was auch geschehen ist zum Teil von ihm
selbst im zitierten Werke, zum Teil von andern christlichen Gelehr-
ten, auf welche er hinweist.

[...] Laut Ihrer Theorie geht die Ethik aus der Religion hervor.
Wenn, wie oben zur Geniige dargetan ist, die Hauptprinzipien der
judischen Religion die Einzigeinigkeit Gottes und die ideale Liebe
zu Ihm und zum Nachsten sind, wie konnte aus solchen erhabenen
Prinzipien eine Ethik hervorgehen, der ein national-eigenniitziges
Prinzip zu Grunde liegt? Schon der Monotheismus an sich bedingt
die absolute Vollkommenheit Gottes, welche konsequent das Sitt-
lich-Gute, wie auch die universale Liebe zu allen Seinen Geschdp-
fen, in sich schliefSt. Und wenn Sein allgiitiger Wille, wie diejiidische
Religion lehrt, die Quelle der Ethik ist, dann ist ja konsequenterma-
fen aus ihr jedes engherzige national-egoistische Prinzip eo ipso aus-
geschlossen. Es sei denn, dass die jiidische Ethik ausnahmsweise in
schroffem Gegensatze zu der jiidischen Religion stande, was bis jetzt
noch niemand behauptet hat.

Herausreiflen einzelner Sitze aus dem Kontexte an dieser oder
jener Stelle der Bibel oder aus dem unermesslichen talmudisch-

2 [D. CHWOLSOHN] ,, Uber einige mittelalterliche Beschuldigungen gegen Juden”. L
Auflage S. P.b. 1880 V 25.

123



rabbinischen Schrifttum, welche Anlass zu Ihrer besagten Behaup-
tung geben konnten, diirfte vielleicht nicht unmoglich sein; aber das
wére ebenso wenig iiberzeugend und ungerecht, wie wenn ein Geg-
ner das Christentum des Partikularismus und der Unduldsamkeit
auf Grund einzelner Sitze des Neuen Testaments, wie, zum Beispiel,
der von: Math. 15,26; Mark 16, 16; Joh. 3,36; II Ep. Joh. 1, 10; II Paul-
Galat. 6,10 und noch and., beschuldigen wiirde.

Die Beschuldigung der jiidischen Religion des engen Nationalis-
mus ist, wie gesagt, durchaus nicht neu. Sie gehort vielmehr zu den
landlaufigen Anklagen, welche die Gegner des Judentums und die
Judenfeinde so oft in Umlauf setzen. Das einzige neue in Ihrer Be-
schuldigung besteht nur darin, dass, wahrend gewo6hnlich dem ver-
meintlichen Nationalismus des Judentums der Universalismus des
Christentums entgegengesetzt wird, Sie demselben vermeintlichen
Nationalismus des Judentums das Prinzip vom Erfiillen des gottli-
chen Willens entgegenstellen, ,,welches Sichlossagen von der eignen
Personlichkeit und von der der Gesammtheit erfordert”. Da nun das
Prinzip vom Erfiillen des gottlichen Willens, wie oben dargetan,
auch der jiidischen Religion eigen ist, so wird das Entgegenstellen
dieses Prinzips dem Quasi-Nationalismus des Judentums von selbst
aufgehoben. Immerhin haben Sie besagte Beschuldigung wiederholt
hervorgehoben, und daher muss ihr die vollste Aufmerksamkeit zu-
gewendet werden.

Der rithmlichst bekannte christliche Religionsphilosoph und ge-
wiegte Theologe W. S. Solowjoff ist auf Grund eingehender verglei-
chender Quellenstudien schon léangst zur Uberzeugung gekommen,
dass ,,zwischen der Gesetzlichkeit des Talmuds und der neutesta-
mentlichen auf Glauben und Altruismus begriindeten Ethik im
Prinzip kein Widerspruch zu finden ist. Der prinzipielle Streit zwi-
schen Judentum und Christentum besteht nicht auf sittlichem, son-
dern auf religios-metaphysischem Gebiete, in der Frage von der
gottmenschlichen Bedeutung und dem Opfer Christi”.

Solowjoff war wahrlich nicht der einzige, welcher besagte Be-
schuldigung mit gehoriger Sachkenntnis widerlegt hat. Dasselbe ha-
ben gewiegte Fachméanner vor und nach ihm mit gebiihrendem Er-
folg getan. Aber die Sache ist an sich so klar und einleuchtend, dass

3 [SOLOWJOFF:] ,, Der Talmud und die polemische Literatur iiber denselben”.

124



es liberfliissig ist, auf Autoritdten zu verweisen oder auf sie sich zu
berufen. Es geniigt, die besagte Beschuldigung ndher ins Auge zu
fassen und in die einschlagigen Quellen sich zu vertiefen, um von
ihrer ganzen Haltlosigkeit sich zu iiberzeugen. Dieselbe beruht ganz
und gar auf einem Missverstdndnis, auf einer Begriffsverwechse-
lung. Man verwechselt die sozialokonomische Verfassung des anti-
ken Judda mit der jiidischen Ethik. Erstere hatte tatsachlich einen
nationalen Charakter. Einerseits stand sie im innern Zusammen-
hang mit dem religiosen Kultus und Ritual (Tempeldienst, Hohe-
priester, Priester und Leviten) und mit den aus diesen erfolgten
Rechten und Pflichten, die durchweg national waren; andererseits
war sie verschmolzen mit der historischen Vergangenheit Israels
und der Landesverteilung unter den Kindern Israels, die wiederum
ganz national waren. Aber diese Umstidnde haben die jlidische Ethik
durchaus nicht gehindert, im weitesten Sinne universal zu sein. Als
folgerichtiges Ergebnis der jlidischen monotheistischen Religion
konnte sie gar nicht anders sein.

Schon die Idee des Monotheismus an sich bildet die Grundlage
zu einem allumfassenden Universalismus. Hat der Einigeinzige das
Universum aus Nichts geschaffen, ist Er allein der Schopfer und Er-
halter der ganzen Schopfung, so miissen seine Beziehungen zu al-
lem Daseienden universal sein. Und da nach der jiidischen Religion
der universale Wille Gottes die Quelle der Ethik ist, so kann mithin
die jiidische Ethik nicht anders als universal sein. Zwar wird in der
Bibel Gott oft , Gott Israels” genannt, aber nicht im Sinne eines aus-
schlieSlich nationalen Gottes des Volkes Israels, sondern in dem
Sinne, dass das jiidische Volk Ihn zuerst erkannt und anerkannt und
von Thm der Welt verkiindet hat, ganz so wie er auch ,, Gott Abra-
hams, Isaaks und Jakobs” genannt wird.

Die sittlichen Eigenschaften, welche die Bibel Gott zuschreibt,
haben absolut nichts nationales. , Gott ist barmherzig, allgiitig, lang-
miitig, grofs an Gnade und Wahrhaftigkeit” etc. etc. (I M[ose]. 34, 6-
7). In allen diesen aufgezahlten Attributen Gottes, die im Talmude
unter dem Namen , die 13 gottlichen Eigenschaften” bekannt sind
und von der jiidischen Theologie als ganz besonders wichtig erach-
tet, und in den feierlichsten Momenten des Gottesdienstes gelesen
werden, ist keine Spur von irgend einer Nation. Gott wird in der
Bibel auch ,der Fremdenliebende” genannt. Ein Psalm des jiidi-

125



schen Rituals, welchen jeder religiose Jude drei Mal taglich liest — Ps.
145, ist vom Anfang bis zu Ende vom erhabensten universalem
Geiste durchdrungen. Inihm wird die Gnade und Giite Gottes
zu allen seinen Geschopfen verherrlicht, und ,Seine Nahe Allen
die Ihn anrufen” wird mit besonderem Nachdruck hervorgehoben.
Durch einen solchen Universalismus zeichnen sich auch die Ps. 146,
6-9, Ps. 68,32 und noch viele andere aust.

Charakteristisch ist in dieser Beziehung folgende talmudische
Legende: ,,Rabbi Jochanan erzdhlt: In der Nacht, als die Israeliten
unbeschadigt das Rote Meer {iberschritten, wollten Engel einen Lob-
gesang auf den Allerhdchsten anstimmen, aber Gott hielt sie davon
ab mit den Worten: ,Die Geschopfe meiner Hand (die Agypter) ge-
hen im Meere zugrunde, und ihr wollt singen?” ...” (Megila 10b).
Die Einheit Gottes an sich regelt die gegenseitigen Beziehungen un-
ter den Menschen: ,,Haben wir nicht alle einen Vater? Hat uns nicht
ein Gott geschaffen? Warum verraten wir denn einer den anderen?”
(Maleachi 2,10). Denselben Gedanken, nur noch anschaulicher aus-
gesprochen, begegnen wir im Talmud: ,, Und liebe den Néchsten wie
dich selbst” (Il M[ose]. 19, 18). Rabbi Akiba sagt: , Das ist Das grofie
Prinzip der Thora”. Darauf bemerkte Ben-Asai: ,Das Buch der Ab-
stammung des Menschen, die genealogische Tabelle der Menschheit
von einem himmlischen Vater und die Abstammung der Mensch-
heit von einem Urahne, Adam, ist ein wichtigeres Prinzip”. (Sifro
Kdoschim 3).

Mit Bezugnahme auf den Bibelvers ,Im Gottes Ebenbild geschaf-
fen” (I M[ose]. 1,26; 2,7), soll der Mensch, nach der Ethik des Juden-
tums, sich alle Miihe geben, Gott in sittlicher Beziehung dhnlich zu
sein: ,Wie Er gnadig und allgiitig ist, so gnadig und giitig soll auch
der Mensch sein” (Schab 133 b). Diese sittliche Mahnung wiederholt
sich oft im talmudisch-rabbinischen Schrifttum (Sote 14 a und in den
Parallelstellen). Bildlich anschaulich ist folgende Legende: ,, Als Mo-
ses zu Israel sagte: ,Folget dem Ewigen, eueren Gott, in Seinen We-
gen’, wandte sich Israel zu ihm und sagte: Moses, unser Lehrmeis-
ter! ist es denn einem Menschen mdoglich Gott in Seinen Wegen zu
folgen, von wem es heifst, dass ,Sein Weg in Wetter und Sturm ist’
(Nahum 1,4), ,Dein Weg im Meere’ (Ps. 77,20), ,Der Ewige wird

4 (Is. 2, 1-4; Jer. 31, 28-29; Jona 4, 12; Micha 9, 1; Sof. 3, 9; Sach 14, 9.)

126



kommen im Feuer’ (Jes. 66,4). ,Nein’, antwortete Moses, ,folgen Gott
auf allen Seinen Wegen, die gnadig und rechtschaffen sind, bedeutet
Ihm dhnlich sein in Gnade und Rechtschaffenheit, und diejenigen,
welche so verfahren, sind die Aufbewahrer Seiner Gebote und Ver-
ordnungen’.” (Jalkut II, 702).

Wie Gott, so soll auch der Mensch sein, der Seines Wohlwollens
gewiirdigt werden will. Was kann universaler und erhabener sein,
als das sittliche Ideal, welches der gottbegnadete konigliche Psalm-
dichter gezeichnet hat, in folgendem Psalm: ,Wer wird auf des
Herrn Berg gehen, und wer wird stehen an seiner heiligen Statte?
Der unschuldige Hande hat und reines Herzens ist, der nicht Lust
zu loser Lehre hat und schwort nicht falschlich” (Ps. 24,3-4).

, Es ist dir gesagt, o Mensch! was gut ist, und was der Herr von
dir fordert, namlich: Gottes Wort halten und Liebe tiben und demii-
tig sein vor deinem Gott” (Micha 6,8; Jes. 58,6-9; Jerem. 9,22-23).
Also keine Spur von nationalem Egoismus. Dass das hebraische
Wort , reia”, der Nachste, welches im Gebote: , Liebe den Nachsten
wie dich selbst” (IIl M[ose]. 19,18) vorkommt, eine universale Be-
deutung hat, ist daraus zu ersehen, dass dasselbe Wort ,, reia” im II
MJose]. 11,2 gebraucht wird, wo ausdriicklich von den Agyptern die
Rede ist. Das geht auch aus dem, im selben Kapitel, vorkommenden
Gebote, den Fremden zu lieben, hervor: , Wenn ein Fremdling bei
dir in euerem Lande wohnen wird, sollst du ihn nicht beengen. Er
soll bei euch wohnen, wie ein Einheimischer unter euch, und sollst
ihn lieben wie dich selbst; denn ihr seid auch Fremdlinge gewesen
in Agyptenland” (Ill M[ose]. 19,33-34).

Gestiitzt auf diese Vorschrift im Zusammenhange mit der Vor-
schrift: , Verabscheue nicht den Agypter, denn du bist ein Fremdling
in seinem Lande gewesen”, und in Betracht ziehend, dass die Agyp-
ter uralte Feinde Israels waren, weist Giidemann nach, dass im Ge-
bote von der Liebe zum Fremdling die Liebe zum Feinde einge-
schlossen ist, worauf, {ibrigens, in der Bibel viele Andeutungen vor-
handen sind’: (wie II M[ose]. 23,4-5; Ps. 35,13-14; Spr. Sal. 24,17;

5 Was anbetrifft Liebe zum Feinde, so diirfte geniigen, das Zeugnis des beriihm-
ten christlichen Theologen und Semitologen August WUNSCHE hier anzufiihren:
,Auch der Talmud lehrt Feindesliebe nach ihrem biblischen Prinzipe in bedeu-
tend entwickelter Form”. Neue Beitrige zur Erliuterung der Evangelien aus Talmud
und Midrasch, pg. 65-67 (Gottigen 1878).

127



25,21;]Jol. 31,29-30 [gemeint wohl Job/Hiob 31,29-30, pb]). Vorschrif-
ten iiber das Verhalten zum Fremdlinge im Geiste der weitgehends-
ten Menschenliebe wiederholen sich sehr oft in der Bibel: (Il M[ose].
22,20;23,9; IV M[ose]. 15,15-16; V MJose]. 10,19; 24,14; u. in v. and.
Orten), die jeden Nationalismus ausschlieSen.

Dass der universale Charakter der Ethik, so bestimmt und ent-
schieden wie in der Bibel, auch im Talmud zum Ausdruck kommt,
ist aus den oben angefiihrten Lehren von den talmudischen Kory-
phéden Hillel, Rabbi Akiba und Ben Asai zu ersehen, zu welchen es
sich leicht noch sehr viele andere aus der talmudisch-rabbinischen
Literatur hinzufiigen lasst.

Der Kiirze halber werden wir nur einige wenige diesbeziigliche
Zitate anfiithren:

Hillel lehrte: ,Folge dem Beispiel Arons (Hohepriester), welcher
den Friede liebte und zu erlangen strebte, der Brioth’ (der ausge-
dehnteste Begriff fiir Menschen) liebte und sie fiir die Thora ge-
wann” (Aboth 1, 12). ,, Wohltétigkeit iiben, Menschen gnadenrei-
che Hilfe erweisen [-] tibersteigen in ihrem (sittlichen) Werte alle
Gebote der Thora zusammen genommen” (Jer. Pea 1,15). ,Man ist
verpflichtet in gleicher Weise, die Armen der Heiden, wie die der
Juden zu erndhren, ihre Kranken zu besuchen (heilen), ihre Hinge-
schiedenen zu beerdigen” (Gittin 61a). Auch hinsichtlich der Ehren-
erweisung macht der Talmud keinen Unterschied zwischen Juden
und Heiden. , Vor einem grauen Haupte sollst du aufstehen und die
Alten ehren” (IIl M[ose]. 19,31) muss auch auf Heiden Anwendung
finden: ,Wenn der Alte ein Heide ist, so sind wir verpflichtet, ihm
Ehre zu erweisen und ihm unsere stiitzende Hand zu reichen, wenn
er der Stiitze bediirftig ist” (Maimonid H. Talmud Th. 6.9). Rabbi
Ismail lehrte: ,Nehme jeden Menschen freudig auf” (Aboth. 13,16).
Rabbi Matisia Sohn des Charosch lehrte: , Komme jedem Menschen
mit deinem Gruf$ zuvor” (ibidem 4.20).

Fiir den Universalismus der talmudischen Ethik diirfte wohl fol-
gende Lehre besonders charakteristisch sein. ,613 Gebote hat Moses
erhalten, welche Konig David auf 11 zuriickgefiihrt hat, wie sein
Psalm lautet: ,Herr, wer wird in deiner Hiitte wohnen? Wer wird in
deinem heiligen Berge bleiben? — 1) Wer tadellos wandelt; 2) wer
Gerechtigkeit tibt; 3) redet die Wahrheit vom Herzen; 4) wer mit der
Zunge nicht verleumdet; 5) seinem Nachsten kein Arges tut; 6) sei-

128



nen Nachsten nicht schméht; 7) das Verachtliche verabscheut; 8) die
Gottesfiirchtigen ehrt; 9) wer sich selbst zum Schaden geschworen
und halt es; 10) wer sein Geld nicht auf Wucher gibt (selbst Heiden,
wie der Talmud hinzufiigt) und keine Geschenke wider den Un-
schuldigen nimmt’ (Ps. 15). Darauf hat Jesaia sie auf 6 reduziert:
,Wer ist unter uns, der bei einem verzehrenden Feuer wohnen
moge? ... 1) Wer in Gerechtigkeit wandelt; 2) redet was recht ist; 3)
verachtet geraubtes Geld; 4) seine Hinde von Bestechung wegzieht;
5) wer seine Ohren zustopft, dass er nicht Blutschulden hort; 6) und
seine Augen schlief8t, dass er nicht Boses sehe’ (Jes. 33,14-15). Micha
hat dieses auf 3 reduziert: ,Dir, o Mensch, ist gesagt, was gut ist, und
was der Herr von dir fordert: 1) Gerechtigkeit tiben; 2) Tugend lie-
ben und 3) in Keuschheit wandeln vor deinem Gott’ (Micha 6.8). In
der Folge hat sie Jesaja in 2 zusammengefasst: ,So spricht der Herr:
1) Haltet das Recht und 2) {ibet Gerechtigkeit’. Schliefilich hat sie der
Prophet Habakuk in einem Gebot eingeschlossen: (Hab. 2,4). ,Der
Rechtschaffene wird seines Glaubens leben’.” (Makot 24 a).

Der universale Charakter der jiidischen Ethik ist durchweg von
dem Begriffe ,Gott’ nach der jiidischen Religion bedingt. Ist einmal
nur ein einziger Gott, so muss er konsequent, als Alleiner [All_Ei-
ner], universal sein und als solcher, seinem Wesen nach, absolut
vollkommen, und in dieser Eigenschaft ist er der Allweise, Allge-
rechte, Allgnadige, Allgiitige und der Inbegriff des Sittlich-Guten
und muss Sein Wille, — der nicht ein Effekt, eine Aufwallung der
Leidenschaft, oder des Gefiihls, sondern eine ewig unvergangliche,
unverdnderliche Eigenschaft, oder Abspieglung Seines gottlichen
Wesens ist, — [Gottes Wille] kann nur absolut sittlich — gut sein. Gott
kann nur das Sittlich-Gute wollen. So muss denn die Seinem Willen
entstromte Ethik, als dessen addquater Ausdruck und zugleich als
Lebens-Gesetz des im Ebenbilde Gottes geschaffenen Menschen, so
universal sein, wie ihr Urquell ist, und nicht blof die ganze
Menschheit, sondern alles Lebende?, ja auch alles Seiende’ umfas-
sen. Das Erkennen und Bekennen des Alleinen [All_Einen], also des
universalen Gottes, als die Grundlage des Judentums, der jidischen
Religion, bringt die Ethik mit sich, die in der Thora und Propheten

¢ II MJose]. 20, 10; 23. 4-5; 12; VM. 32, 1-7; Spr. S. 12, 10; B-Mezia 32-b, 35-a.
7V MJose]. 20, 19-20; Maim, H. Me. 3-10.

129



zum Ausdruck kommt, deren Widerhall das Gewissen des Men-
schen ist, und muss die Ethik als solche notwendig universal und als
die Lehre vom Sittlich-Guten unbedingt ideal und vom jeden Ei-
gennutz, auch vom nationalen, absolut frei sein.

Ganz anders der religiose Kultus und [das] Ritual des Juden-
tums. Eng verbunden mit der historischen Vergangenheit (der Bund
mit den Patriarchen, die Erlésung aus Agypten, die Wiistenwande-
rung, die Offenbarung am Sinai, die Eroberung des verheifsenen
Landes ... und dergleichen mehr) und mit der religiésen Berufung
Israels, ,ein Reich der Priester und ein heiliges Volk zu sein” (II
MJose]. 19, 6), hatdiejiidische Religion erstens, Zeremonien und Ge-
brauche, welche denkwiirdige historische Begebenheiten des jiidi-
schen Volkes symbolisieren und dadurch ins Gedéachtnis zurtickru-
fen, und daher eo ipso national sind; und zweitens, hat sie eine ganze
Reihe erziehlicher Vorschriften und Satzungen, die den Zweck ha-
ben, den Juden zu der von der géttlichen Vorsehung ihm auferleg-
ten obengenannten kulturellen Berufung vorzubereiten, wie Vor-
schriften und Satzungen, welche zu Selbstbeherrschung, zu freiwil-
ligem Verzichten auf gewisse Geniisse und zu manchen Entbehrun-
gen anhalten, um dadurch die Disziplin des Willens zu bewirken.
Solche Vorschriften und Satzungen sind desgleichen national, weil
sie nur fiir Juden obligatorisch sind, aber nicht fiir andere Volker,
die eine ganz andere Vergangenheit und auch eine andere histori-
sche Mission als Juden haben. Daher eben hat der religitse Kultus
der Juden einen nationalen Charakter.

Aber auch der jiidische religiose Kultus ist nicht in jeder Hinsicht
national, und allenfalls nicht ausschlieSend. Er ist national nur in
Bezug auf Pflichten, die er auf Juden auferlegt, aber er stellt nicht
die Erreichung ewiger Seligkeit, oder den Anteil am kiinftigen Le-
ben Jenseits in Abhadngigkeit von ihrer Beobachtung. Wahrend die
judische Religion den Juden verpflichtet, die Zeremonien und Ge-
bréauche zu beobachten, welche mit so manchen Entbehrungen und
Entsagungen verbunden sind, bietet sie ihnen [den Juden] kein
Prarogative als Ersatz und erkennt ihm [dem Juden] keine Vorrechte
zu, welche sie nicht auch anderen Nationen zugesteht. , Die Recht-
schaffenen aller Volker haben Anteil an der kiinftigen Welt” ist der
religiose Terminus fiir unbegrenzte Gleichstellung. Unter dem Be-
griff ,Rechtschaffene der Volker der Welt” sind zu verstehen solche

130



Angehorige fremder Volker, welche die 7 Gebote der Noachiden be-
obachten (das Verbot von Gotzendienst, Entheiligung des gottlichen
Samens, Mord, Ehebruch, Gebrauch eines Gliedes von einem leben-
den Tiere als Nahrung, das Gebot der Gerichtsbarkeit), welche die
sittlichen Bedingungen des menschlichen Zusammenlebens bilden.
Solche ,,Rechtschaffene”, welche in der jiidischen Gesetzen als , Ger
toschew” bezeichnet werden, d. h. ,eingewanderte Ansiedler”, sind
als solche in jeder Beziehung Juden gleich gestellt.

,Die Thora ist 6ffentlich vor aller Welt in einem allen zugangli-
chen Orte gegeben, weil wenn man sie im jiidischem Lande ge-
geben hitte, dann konnten vielleicht Juden den andern Volkern
sagen: Ihr habt keinen Anteil an derselben. Daher ist die Thora
gegeben worden offentlich, vor aller Welt, in einem allen zu-
ganglichen Orte, damit jeder, wer es nur will, sie sich aneignen
kann und soll” (Mechilta zu II M[ose]. 19).

Im Anschluss an die Deutung des Verses V. M[ose]. 28, 8 teilt Rabbi
Jehuda (im II sec. nach Ch.) mit, dass das Mosaische Gesetz in den
Steinen des Altars in 70 Sprachen eingraviert war, und Gott in den
Seelen der Volker der Welt die Anregung geweckt hat, Abschreiber
zu schicken, welche die Lehre von den Steinen des Altars kopieren
sollen. (Sota 32a, 35b).

,Nichtjuden, die sich mit dem Studium der Thora befassen, glei-
chen, der Wiirde nach, den Hohenpriestern” (Sanhed. 59b).

,,Wisse”, sagte Majmonid, ,,dass vor Gott nur das Herz (die Ge-
sinnung) mafigebend ist, dass alles nach den Absichten des Herzens
desjenigen, welcher was vollzieht, zu bewerten ist, und daher haben
die Weisen der Wahrheit, unsere Lehrer, eingescharft: ,die Recht-
schaffenen der Volker der Welt haben einen Anteil an der kiinftigen
Welt’, wenn sie erfasst haben, was aus der Erkenntnis Gottes folgt
und durch gute Sitten ihre Seelen vervollkomm|ne]t haben. Es un-
terliegt keinem Zweifel, dass jeder, der seine Seele durch gehéorige
Grundsdtze und mit gebiihrender Weisheit in der Erkenntnis des
Schopfers gebildet hat — sicherlich, zu den Besitzern der kiinftigen
Welt gehort, daher haben die Weisen der Wahrheit (die wahren Wei-
sen), unsere Lehrer, gelehrt, dass ein Heide, welcher sich mit dem
Studium der Thora befasst, seiner Wiirde nach, einem Hohenprie-

131



ster gleich ist, weil fiir den Schopfer® das ganze Wesen der Sache,
der ganze Zweck des Thorastudiums die Veredelung und Vervoll-
kommnung der Seele ist”.

,Ich rufe Himmel und Erde als Zeuge, dass wie ein Jude, so auch
ein Heide, wie ein Mann, so eine Frau, wie Sklave, so ein[e] Skla-
vin — jeder, gemafS seinen Verdiensten, des heiligen Geistes ge-
wiirdigt wird” (Tone d’be Eliahu).

Die jiidischen Propheten, die der Uberzeugung waren, dass die
Hauptgrundlagen der Sittlichkeit mit allen aus ihr hervorgehenden
Verzweigungen fiir alle Volker obligatorisch sind, pflegten mitihren
Ermahnungen, mit ihrer Predigt von Reue und Besserung an ver-
schiedene Volker sich zu wenden, speziell von Jeremia wird direkt
gesagt: ,,Zum Propheten der Volker habe ich dich bestimmt” (Jerem.
1,5).

Wenn wir bei allem dem weder bei den Propheten, noch spéter
bei den Schriftgelehrten ein besonderes Streben nach Bekehrung der
Nachbarvoélker zum jiidischen religiosen Kultus begegnen, so er-
klart es sich nicht durch etwaige nationale Exklusivitdt, sondern
durch die besondere Anschauung des Juden auf seinen religiosen
Kultus.

Wenn zur Erreichung voller Gleichstellung der Heiden mit Ju-
den in allen Beziehungen, nicht ausgenommen den ,, Anteil an kiinf-
tiger Welt”, d. h. jenseitige Seligkeit, ,die Beobachtung der 7 Noa-
chidischen Gebote” geniigt, so liegt keine Notwendigkeit vor, sie
zur Beobachtung des jiidischen religiosen Kultus zu bekehren, der
einen jiidisch-nationalen Charakter hat. Ubrigens war Missionsta-
tigkeit den Juden durchaus nicht fremd, nur sollte sie in lebendiger
Tat des ganzen Volkes bestehen. Die jiidische Missionstétigkeit soll
im herzerhebenden personlichen Beispiele, im mustergiltigen Le-
benswandel betitigt werden ... Durch vorbildliches Leben und
Handeln soll das jiidische Volk Lehrer und Leiter der Volker wer-

8 Rabbi Jeremia, sich stiitzend auf die Verse III M[ose]. 18, 5; Jesaja 26, 2, in wel-
chen nicht erwdhnt wird weder vom Hohenpriester, noch vom Leviten oder Is-
raeliten, sondern nur vom Menschen, oder ,Rechtschaffenen”, schlief3t daraus,
dass wenn ein Heide das Gesetz erfiillt, er einem Hohenpriester gleich kommt
(Sifra 18).

132



den, es soll ihnen als ein beherzigenswertes Muster und Ideal die-
nen. (V. MJose]. 4, 6-8; 28, 9-1(°).

Freilich ganz anders ist es, wenn ein Nichtjude aus eigenem An-
trieb, aus innerer Uberzeugung in engen Bestand der jiidischen Na-
tion aufgenommen zu werden, mit ihr sich inniglich zu verschmel-
zen, in allen Beziehungen Jude zu werden wiinscht, nach der talmu-
dischen Terminologie ein ,Ger Zeddek”, d.1i. ein ,rechtschaffener
Ankémmling” sein will, dann wird er ohne weiteres aufgenommen,
aber nicht eher als nachdem man ihn mit all den Entbehrungen und
Entsagungen bekannt gemacht hat, welche der jiidische religiose
Kultus bedingt, und er sich verpflichtet ihn gewissenhaft zu be-
obachten. Schon der Prophet Jesaja wendet sich zu den Heiden mit
den Worten: , Und der Fremde, der zum Herrn sich getan hat, soll
nicht sagen: Gott hat mich abgesondert von seinem Volke ... Und
die Kinder des fremden Volkes, die sich zum Herrn getan haben,
ihm zu dienen und seinen Namen zu lieben, auf dass sie seine
Knechte seien ... Die will ich zu meinem heiligen Berge bringen, und
will sie erfreuen in meinem Bethause ...” (Jes. 56, 3-7).

Aber auch der jlidische religiose Kultus enthilt ein universales
Element, welcher darin besteht, dass so wie einst im Tempel bei der
Darbringung der Opfer, so auch jetzt beim Gottesdienst durch Ge-
bete, nicht blof§ das Wohl der Juden, sondern auch das der Mensch-
heit berticksichtigt wird.

Nach dem Beispiel des Kénigs Solomon’s, der bei der Einwei-
hung des Tempels sich an Gott mit dem Gebet gewendet: , Wenn
auch ein Fremder, der nicht von Deinem Volke Israel ist, kommtaus
fernem Lande um Deines Namens willen ... und kommt, dass er be-
tet vor diesem Hause: So wollest Du horen im Himmel ... und tun
alles, darum der Fremde Dich anruft” (I Kon. 8, 41-43), wurde zu
allen Zeiten fiir das Wohl aller Vlker gebetet.

Rabbi Pinchas lehrte: ,70 Kélber pflegte Israel am Laubhiitten-
feste zum Opfer darzubringen fiir die 70 Volker der Erde” (Jalkut 1,
252).

Rabbi Jehoschua Sohn Levis sagte: ,Wenn die Vilker der Erde
wiissten, was fiir ein Heil fiir sie das Jerusalemsche Heiligtum war,

9 Sieh GRAETZ G. d.]. Bnd III, Aufl. 3, p. 423-434, und , Der Einfluf des jiidischen
Geistes auf die antike Welt” (Osterreichische Wochenschrift 1897 Ne 3).

133



so hatten sie es mit beschiitzenden Heeren umgeben, weil es fiir sie
heilvoller als fiir die Israeliten war”. Er leitet dieses vom Gebete Sa-
lomons ab: Fiir Israel flehte er: ,dass Du gebest einem jeglichen,
nach seinem ,Lebenswandel’, aber in Bezug auf die Fremden betete
Salomon: ,tue alles, darum der Fremde dich anruft’” (Bamidbar r. 1).

»Die Priester anderer Nationen”, sagt der Philosoph Philon der
Alexandriner (25 v. bis 40 n. Chr.), ,beten [zu] Gott fiir das Wohl
ihres Volkes, aber der Jerusalemsche Hohepriester fleht zu Gott fiir
das Wohl aller Volker”.

Sein Zeitgenosse Joseph Flavius (geb. 37 v. Chr.) sagt: , Wir brin-
gen Opfer und beten zu Gott vor allem fiir das Wohl und das
Gliick der ganzen Welt und darauf fiir uns selbst, weil das Ge-
bet, welches vor allem auf alle sich erstreckt und darauf auch auf
einzelne Personen, ist, wie wir glauben, Gott viel angenehmer”.

Was aber, mehr als alles andere fiir den universalen Geist des
Judentums spricht — ist die messianische Idee, welche das wesentli-
che Prinzip der religios-ethischen Weltanschauung des Judentums
ist. Diese Idee, in Ermanglung einer bestimmten und festgestellten
Formulierung in den ersten Quellen der jiidischen Religion, lasst
verschiedene Deutungen zu. Die élteste und verbreiteste ist dieje-
nige, welche von Anhdngern aller religioser Richtungen: von den
Rabbinisten, wie von den Karaern, ,, Chassidim” und ,, Misnagdim”,
von den Gesetzestreuen, wie von den Reformjuden anerkannt wird,
namlich: die religios-ethische, die von einem erhabenen universalen
Geist durchdrungen ist und in den Lehren der Propheten Jesaja, Mi-
cha und Sacharia begriindet ist: , Es wird zur letzten Zeit der Berg,
da des Herren Haus ist, feststehen, hoher denn alle Berge und iiber
alle Hiigel erhaben werden, und werden alle Heiden dazulaufen
und viele Vélker hingehen und sagen, kommt, lasst uns auf den Berg
des Herrn gehen, zum Hause des Gottes Jakobs, dass er uns lehre
seine Wege und wir wandeln auf seinen Steigen! Und er wird rich-
ten unter den Heiden und strafen viele Vilker. Da werden sie ihre
Schwerter zu Pflugscharen und ihre Spiefie zu Siecheln machen.
Denn es wird kein Volk wider das andere ein Schwert aufheben, und
hinfort nicht mehr kriegen lernen” (Jes. 2, 2-4; 12, 1-5; 42, 4; 49, 6;
51, 5; Joil [Joél] 3, 5; Micha 1-24 [sic; Micha 4, 1-5 (?)]; Sach. 14, 9).

Von einem solchen universalen Geiste und von einer allumfas-
senden Liebe zur Menschheit sind die meisten Gebete messiani-

134



schen Inhalts erfiillt und durchdrungen, welche Juden noch bis
heute begeistern, wie zum Beispiel: das Schlussgebet des taglichen
Gottesdienstes, das drei Mal taglich wiederholt wird: ,Und daher
hoffen wir zu Dir, o Herr, unser Gott, bald zu schauen die Herrlich-
keit Deiner Allmacht. Verschwinden werden die Go6tzenbilder von
der Erde, die Idole werden vollends vernichtet werden, damit die
Welt sich vervollkom[mne]t im Reiche des Allméchtigen
und alle Kinder des Fleisches sollen deinen Namen anrufen,
dass alle Bosewichte der Erde zu Dir gefithrt werden,
dass alle Bewohner der Welt erkennen und wissen, dass vor
Dirjedes Knie sich beugen, jede Zunge schwdren muss”.

Zur Kategorie solcher Gebete gehoret dasjenige, welches am
Neujahrfest und Versohnungstag, in der T[e]fila, also im Hauptteil
des Gottesdienstes gelesen wird: , Verbreite, o Herr! deine Furcht
iiber alle deine Geschopfe” ... ,Mogen, doch alle kommen Dir die-
nen” ...

Also auch hinsichtlich des jiidischen Kultus und Ri-
tuals ist das Judentum frei von nationaler Abgeschlos-
senheit.

Zum Verfasser | Faiwel Goetz / Fajvel” M. Bencelovic¢ Gec (1850-1932), jiidi-
sche Publizist und Padagoge. 1927 veroffentlichte er in deutscher Sprache
ein kleines Buch iiber den von ihm sehr verehrten Wladimir Sergejewitsch So-
lowjow (V.S. Solov’ev, 1853-1900), mit dem ihn eine langjéhrige Freund-
schaft verband. Darin vermittelte er — entlang ausfiihrlicher ,Primérzitate’ —
die Haltung des als ,Judenfreund’ geltenden russischen Religionsphiloso-
phen zum Judentum und wiirdigte dessen gesellschaftliches Engagement
fiir die rechtliche Gleichstellung der Juden in Russland. Im Jahr 1890 begann
auch ein zwei Jahrzehnte wahrender Austausch von Faiwel Goetz mit Leo
N. Tolstoi, dem er ebenfalls ein eigenen kleines Werk gewidmet hat. Die
Broschiire tragt den Titel ,, Leo Tolstoi und das Judentum”; sie enthélt den oben
auszugsweise dargebotenen ,Offenen Brief”. — Literatur: Leo N. TOLSTOI,
Begegnung mit dem Judentum. Briefe und andere Zeugnisse des Dichters,
nebst Darstellungen von jiidischen Zeitgenossen. Ausgewahlt u. eingeleitet
von Peter Biirger. (= Tolstoi-Friedensbibliothek: Band-Signatur TFb_B013).
Hamburg: BoD 2025.

135



Nietzscheanismus und Judentum
Haschiloach, 1898 | Ost und West, 19021

Achad Ha ‘am

Aus dem betdubenden Stimmengewirr, welches im chaotischen
Durcheinander unseres oOffentlichen Lebens umhertobt, heben sich
seit kurzem von Zeit zu Zeit fremdartige Simmen heraus, von de-
nen besonders eine, neue Worte verkiindend, allgemeine Aufmerk-
samkeit erregt und die seltsamsten Empfindungen weckt. [...] Jene
Worte heifsen: ,Umwertung aller Werte”, und die Idee, — nun, es ist
kein Leichtes, sie aus dem umgebenden Nebel herauszuheben und
ihr eine scharfe und prizise Fassung zu geben. [...]

Der ganze Geschichtsverlauf des jiidischen Volkes von den Pro-
pheten bis auf die Gegenwart herab erscheint ihnen, den Verkiin-
dern jener ,Worte”, als ein einziger grofier Irrtum, der unverziiglich
einer radikalen Berichtigung bedarf. Denn wihrend dieses ganzen
Zeitraumes stellte das Judentum das geistige abstrakte Ideal {iber
die korperliche materielle Kraft, die ,Schrift” tiber das , Schwert”,
und erdriickte dadurch in den einzelnen Volksgliedern das Streben
nach der Durchsetzung ihrer individuellen Krifte. Sie verdrangte
dasLeben ,in natura” vor dem Leben ,in effigie”, und der reale Jude
wurde gewissermafien das blofSle Anhédngsel einer abstrakten Mo-
raltheorie. In diesem Zustande kann das jiidische Volk unméglich
langer unter den {ibrigen Volkern leben oder sich gar eine nationale
Existenz auf eigenem Boden griinden. Da nun die Sehnsucht nach
einer nationalen Renaissance jetzt wieder erwacht ist, miissen wir
daher vor allen Dingen die bei uns herrschenden Moralwerte um-
werten, miissen wir den ganzen historischen, uns von den Vatern

1 Textquelle des Auszuges | Achad HA'AM: Umwertung aller Werte. In: Achad
Ha’am: Am Scheideweg — Erster Band. Aus dem Hebréischen von Israel Friedla-
ender. 2., verbesserte und vermehrte Auflage. Berlin: Jiidischer Verlag 1913, S.
252-271; hier daraus nur ein kleiner Auszug. — Der Aufsatz erschien zuerst 1898
in der Monatsrevue , Haschiloach”; die deutsche Ubersetzung mit dem von uns
tibernommenen abweichenden Titel , Nietzscheanismus und Judentum” wurde zu-
erst im Jahrgang 1902 der Zeitschrift , Ost und West” veroffentlicht.

136



iiberkommenen Bau, weil er auf dem Fundamente jenes gefahrli-
chen Irrtums — der Vorherrschaft des Geistes tiber die Materie und
der Unterordnung des individuellen Lebens unter abstrakte Moral-
gesetze — basiert, erbarmungslos und mit einem Male in Triimmer
schlagen und an dessen Stelle von Grund auf einen neuen Bau er-
richten, auf der Basis der neuen Werte, die dem Materiellen den Vor-
rang iiber das Ideale verleihen sollen, die die lebensdurstige Men-
schennatur von den sie einschniirenden Fesseln befreien und in ihr
den Drang wecken sollen nach Durchsetzung ihrer Krifte und Wil-
lensimpulse, nach gewaltsamer Erlangung ihrer Wiinsche in schran-
kenloser Freiheit.

Und in derselben Weise wie die iibrigen ,neuen Worte”, die lar-
mend unsere Literatur durchschwirren, ist auch die Losung von der
,Umwertung aller Werte” [Friedrich Nietzsche] nicht in unserer ei-
genen Mitte entstanden und nicht aus den Bediirfnissen unseres ei-
genen Lebens herausgewachsen, sondern auf ,fremdem Gefilde”
fanden unsere Schriftsteller die neue Pflanze fix und fertig vor und
lasen sie auf, um damit ihr Volk zu begliicken, ohne vorher zu {iber-
legen, ob und inwiefern der Boden des Judentums fiir das Wachs-
tum derselben geeignet erscheint. [...]

Um daher dem menschlichen Typus die Fahigkeit zur Vervoll-
kommnung wieder zu verleihen, miissen die moralischen Werte
ganzlich umgepragt werden und muss der Begriff ,gut” dieselbe
Bedeutung erhalten, die er einst im Altertum hatte, als die griechi-
sche und romische Kultur noch nicht durch die jiidische Moral be-
siegt waren: namlich ,gut” ist der Starke, der die Kraft zur Erweite-
rung und Erhaltung seines Lebens und den Willen zur Macht besitzt,
ohne sich irgendwie um den Schaden zu kiimmern, der durch ihn
fiir den grofsen Haufen der Schwachen und Minderwertigen ent-
steht, weil nur er, der Ubermensch, allein den Kernpunkt und End-
zweck des Menschengeschlechts darstellt, die {ibrigen aber nur dazu
da sind, ihm dienstbar zu sein und die Leiter zu bilden, auf der er in
die Hohe steigt und die ihm entsprechende Stufe erklimmt. [...]

Bisher galt als das Kriterium die Verringerung des Schmerzes in
der Welt und die Vergrofierung des Gliicksquantums in der
Menschheit. Alles, was geeignet schien, mehr oder minder zur Er-
reichung jenes Zieles beizutragen, sei es direkt oder indirekt, sei es
in der Gegenwart oder in naher oder ferner Zukunft —, alles dies galt

137



als ,gut”. Was hingegen in irgendwelcher Beziehung die gegenteili-
gen Folgen erwarten liefs, galt als ,bose”. Nunmehr aber vernehmen
wir, dass die sittlichen Eigenschaften und Handlungen nicht im Ge-
ringsten nach ihren Folgen fiir die Masse der Menschen gewertet
werden sollen. Denn die Entfaltung der individuellen Kraft in den
hochsten Exemplaren des Menschengeschlechts und die durch sie
bewirkte Erhohung des Arttypus zu einer iiber die grofie Menschen-
mehrheit hinausragenden Stufe, — dieses ist das ,Gute” an sich, wel-
ches seinen Endzweck in sich selbst findet und keinerlei Sanktion
durch irgendein andersartiges Kriterium benétigt. [...]

Die Umwandlung des moralischen Kriteriums auf dem bezeich-
neten Wege, — dies ist der menschliche Gesichtspunkt in der Lehre
von der ,,Umwertung aller Werte”. Nicht die Erhchung der mensch-
lichen Art in ihrer Gesamtheit ist der Endzweck des sittlich Guten,
sondern die Hoherentwicklung des menschlichen Typus in den
hochsten Individuen der Art iiber die allgemeine Stufe hinaus. [...]
Hier tritt uns der Philosoph nicht mehr als Mensch, sondern als Arier
entgegen, der eine besondere Hinneigung zu der korperlichen Kraft
und Schonheit empfindet und die Vorstellung von seinem Ideal sei-
nem personlichen Geschmacke anpasst. Wir sind daher zur Annahme
berechtigt, dass, wenn derselbe Nietzsche einen jiidischen Ge-
schmack gehabt hitte, er auch dann das Kriterium fiir die morali-
schen Werturteile gedndert und den Ubermenschen als den absolu-
ten Endzweck hingestellt haben konnte. Aber die charakteristischen
Ziige des Ubermenschen wiren dann ginzlich verschieden von den
bisherigen ausgefallen, ndmlich Durchsetzung der sittlichen Kraft,
Zuriickdrangung der tierischen Triebe, Streben nach Wahrheit und
Gerechtigkeit in Tat und Gedanken und ununterbrochener Kampf
gegen Unwahrheit und Ungerechtigkeit, kurz, jenes sittliche Ideal,
das uns das Judentum ins Herz gepflanzt hat. Wer kann uns denn
den Beweis erbringen, dass die Anderung des Kriteriums notwen-
dig auch eine Anderung des jiidischen Geschmackes und seine Unter-
driickung durch den arischen bedingt? dass nicht die sittliche Starke
und die innere Schonheit den Menschen zum Ubermenschen ma-
chen, sondern einzig und allein die korperliche Kraft und die dufere
Schonheit der , blonden Bestie”? [...]

Wenn wir nun anerkennen, dass der letzte Endzweck der Uber-
mensch ist, so miissen wir auch gleichzeitig anerkennen, dass einen

138



wesentlichen Teil dieses Endzwecks das Ubervolk bilden muss: dass
irgendwo in der Welt ein Volk existiere, dessen Geistesanlagen es in
hoherem Maf3e als die iibrigen Voélker fiir eine sittliche Entwicklung
pradisponiert machen und dessen ganze Lebensfithrung von einer
hohen, {iber den gewohnlichen Durchschnittstypus hinausragenden
Ethik durchweg bestimmt werde, so dass dieses Volk den fruchtba-
ren Boden bilde, der von vornherein besonders giinstige Wachs-
tumsbedingungen fiir den Ubermenschen besitzt.

Dieser Gedanke entrollt vor unseren Augen ein weites Pano-
rama, innerhalb dessen das Judentum in einem neuen, erhabenen
Lichte erscheint, und in dessen Gesichtskreis viele Mangel, welche
die anderen Volker an uns auszusetzen haben, und welche die jiidi-
schen Apologeten abzuleugnen oder zu entschuldigen suchen, die
Eigenschaft besonderer Vorziige gewinnen, die dem Judentum zum
Ruhme gereichen, und die weder der Ableugnung noch der Ent-
schuldigung bed{irfen.

Fast allgemein wird die moralische Genialitét des jiidischen Vol-
kes anerkannt und dessen Uberlegenheit iiber die anderen Vélker
auf diesem Gebiete zugestander?. Es bleibt sich gleich, auf welchem
Wege es zu dieser Uberlegenheit gelangte, und unter welchen Um-
standen diese Fahigkeit in ihm zur Ausbildung kam. Jedenfalls se-
hen wir, dass schon in alter Zeit das Volk diese Selbsterkenntnis ge-
wonnen hat und sich dieses seines Vorrangs iiber die umgebenden
Volker bewusst geworden ist. Diese Erkenntnis kleidete sich — ent-
sprechend dem Geiste jener Zeiten — in denreligiosen Glauben, dass
es Gott auserwahlt habe, ,,um es tiber die anderen Volker zu setzen”,
nicht, als sei es zur Weltherrschaft berufen, ,denn es ist ja das ge-
ringste unter allen Volkern”, sondern zur sittlichen Vervollkomm-
nung, ,dass es ihm sei ein Volk des Eigentums ..., und dass es alle
seine Gebote befolge”?, dass esin sich in jeder Generation den hochs-
ten Moraltypus verkorpere, dass es immerdar das Joch der hartesten
sittlichen Pflichten auf dem Nacken trage, nicht etwa in der Absicht,
der iibrigen Menschheit irgendwie Nutzen oder Nachteil zu brin-
gen, sondern einzig und allein, damit dieser hohere Typus zur Exis-

2 Auch Nietzsche gibt dies an mehreren Stellen seiner Schriften zu. Vgl. zum Bei-
spiel ,Zur Genealogie der Moral” (Leipzig 1894), p. 51.
3 Deuteronomium 26, 19.7,7. 26, 18.

139



tenz gelange*. Dieses Bewusstsein seiner ethischen ,, Auserwahlt-
heit” trug das Volk alle Generationen hindurch in seinem Herzen
und schopfte in ihm Trost fiir alle seine Leiden. Es war — von weni-
gen Ausnahmen abgesehen — niemals bestrebt, durch Assimilierung
fremder Volkselemente an Ausdehnung zu gewinnen, nicht, weil
das Judentum engherzig ist, wie die Gegner behaupten, oder weil es
besonders eines der hauptsdchlichsten Kennzeichen des hoheren
Typus darin besteht: ,nie daran denken, unsere Pflichten zu Pflich-
ten fiir jedermann herabzusetzen; die eigene Verantwortlichkeit
nicht abgeben wollen, nicht teilen wollen>. Es muss in der Tat als
einzigartige Erscheinung anerkannt werden, dass das Judentum le-
diglich dadurch seine Bekenner vor den iibrigen Menschen ,ausge-
zeichnet” hat, dass es jenen nur hohe und schwere Pflichten aufer-
legte, wahrend es diesen das Joch ungemein erleichterte und ihnen
den Anteil am zukiinftigen Leben zusicherte, blof als Aquivalent
fiir die Erfiillung der fundamentalsten Moralpflichten (der ,sieben
noachidischen Gebote”). Erst mit dem 19. Jahrhundert, nachdem die
franzdosische Revolution das Panier der Gleichheit und Briiderlich-
keit unter allen Menschen erhoben und das Wohl der Allgemeinheit
als das allerhochste ethische Ideal proklamiert hatte, erst jetzt began-
nen die Vertreter des Judentums sich der Vorstellung von der Aus-
erwihltheit des jlidischen Volkes in ihrer alten Bedeutung zu scha-
men, da diese Vorstellung mit dem Gedanken der vollkommenen
Gleichheit und dem Streben nach dem Wohl der Allgemeinheit im
Widerspruch stand. Um nun das Judentum dem neuen Zeitgeiste
anzupassen, erfanden sie die bekannte Lehre von der , Mission Isra-
els unter den Nationen”, d. h., sie brachten den Gedanken der nati-
onalen Auserwéhltheit mit dem Ideal der allgemeinmenschlichen
Gleichheit dadurch in Einklang, dass sie jene als Mittel zu dieser er-
klarten. Israel ist zwar das auserwahlte Volk. Aber wozu ist es aus-
erwdhlt? Um Gliick und Briiderlichkeit unter allen Menschen zu
stiften, indem es sie den rechten Lebenswandel lehrt, gemdfS der
gottlichen Lehre, die ihm zu diesem Zweck offenbart wurde. [...]
Zwar sprachen die Propheten die Hoffnung aus, dass das Judentum

4 Nietzsche sagt an einer Stelle, dass selbst ganze Geschlechter und Stimme unter
besonderen Umstinden die Stufe des Ubermenschen erreichen kénnen. [...].
5 Jenseits von Gut und Bose (Leipzig 1894), p. 264.

140



auf den ethischen Zustand auch der {ibrigen Volker giinstig einwir-
ken werde. Aber sie dachten sich diesen Erfolg als ein Resultat, das
sich von selbst aus dem Vorhandensein des htheren Moraltypus in-
nerhalb des jiidischen Volkes ergeben wird, nicht aber, dass die
Existenz dies jiidischen Volkes nicht Selbstzweck sei, sondern ledig-
lich dem Streben nach der Herbeifiihrung jenes Erfolges zu dienen
habe. Die Volker sind es, die da rufen: , Wohlan, lasset uns hinaufzie-
hen den Berg des Herrn, dass er uns lehre seine Wege, dass wir wan-
deln in seinen Pfaden!“¢ — nicht etwa, dass die Juden riefen: ,, Wohlan,
lasset uns hinausziehen zu den Voilkern, dass wir sie lehren die
Wege des Herrn, dass sie wandeln in seinen Pfaden!” [...]

Ich hatte hier lediglich die Absicht, nachzuweisen, dass die Lehre
von der Umwertung aller Werte durchaus geeignet ist, mit der
Lehre des Judentums eine tiefe und innige Verbindung einzugehen
und dessen Gedankenschatz in erwiinschter und seiner Eigenart
entsprechender Weise durch ,neue, aber nicht fremde Ideen” zu be-
reichern, oder, eigentlich gesagt, nicht einmal neue, denn schon vor
acht Jahrhunderten lebte auch im jiidischen Volke ein Dichterphilo-
soph, Jehuda Halevi, der Wesen und Wert der Idee der Auserwahlt-
heit erkannte und sie zum Grundstein seines Systems machte in ei-
ner dem obigen ahnlichen Weise, wenn auch in anderem Stile”.

Was wurde nun aus diesem Gedanken unter der Hand unserer
jungen Schriftsteller? — Seine fundamentale Neuheit und Originali-
tat wurde von ihnen beiseite gelassen, und sie entnahmen ihm blof3
das ,neue Wort” und das arische Element, welches ihm das persén-
liche Empfinden seines Schopfers [Friedrich Nietzsche] beigesellt

6 Jesaia 2, 3. Micha 4, 2.

7 Vgl. das Buch Kusari (das religionsphilosophische Werk Jehuda Halevis) im
ersten Abschnitt, in welchem dargelegt wird, dass das ,Element des Gottlichen”
sich immer nur in einzelnen hervorragenden, fiir die Aufnahme desselben be-
sonders disponierten Individuen verkorpert, deren Vorrang auf ihre auserlesens-
ten und dieses Vorzuges wiirdigsten Nachkommen iibergeht. Die diese Aus-
zeichnung genieflen, sind die Auslese, der ,Kern”. Die {ibrigen — man mdchte
sagen die , Vielzuvielen” - sind blof3 die ,,Schale”, der ,Umschweif”, wie Nietz-
sche sagen wiirde. Die zwdlf S6hne Jakobs waren infolge besonderer Veranlagung simt-
lich jenes Vorranges teilhaftig, der sich deswegen in besonders ausgedehntem Male auf
das von ihnen abstammende Volk Israel iibertrug. Die Juden sind daher das auserwihlte
Volk. Als solches sind sie das Herz unter den Nationen, welches rascher und feiner emp-
findet, aber auch in viel hherem MafSe Schmerzen und Leiden ausgesetzt ist.

141



hatte. Und mit diesem wollen sie ihr Volk begliicken und es in seinem
Greisenalter umgestalten! Nicht die Befreiung des héheren Typus
von seiner Gebundenheit an das Wohl des grofien Haufens wurde
ihnen zur Hauptsache, sondern die Befreiung des materiellen Le-
bens von seiner Gebundenheit an ein geistiges Prinzip, das ihm
Schranken auferlegt. Eine derartige Anschauung kann aber niemals
mit dem Judentum vereinigt werden. Es ist daher nicht zu verwun-
dern, wenn sie einen ,Riss” in ihrer Seele empfinden und nun zu
larmen beginnen: neue Werte! neue Tafeln! An Stelle der ,,Schrift”
komme das ,Schwert”, an Stelle der Propheten — die blonde Bestie!
Besonders nahm dieser Larm im letzten Jahre {iberhand, und wir
horen tagtaglich den Ruf, dass unsere ganze nationale Welt bis auf
den Grund zertriimmert werden miisse, um alles von Grund auf neu
zu bauen. Aber man sagt uns nicht, wie man mit einem Streiche die
nationale Grundlage eines Jahrtausende alten Volkes in Triimmer
schlagt, und wie man einem Volke eine neue Lebensordnung
schafft, nachdem man den innersten Kern seines Wesens vernichtet
und seinem historischen Lebensgeist den Garaus gemacht hat.

Wir konnen es begreifen — und auch dulden —, wenn einzelne
Glieder des jiidischen Volkes, hingerissen von dem Ideal des Uber-
menschen in seinem Nietzscheschen Sinne und begeistert von der
Predigt Zarathustras, die Propheten Israels verleugnen und ihr indi-
viduelles Leben nach diesen ,,neuen Tafeln” einzurichten suchen.
Aber wir kénnen es nicht begreifen — geschweige denn dulden —,
wenn wir die seltsame Erscheinung beobachten, dass diese Stiirmer
die neue Lehre dem jiidischen Volke aufoktroyieren wollen, um
durch sie das Leben der gesamten Nation umzuwandeln, und in dem
naiven Glauben befangen sind, dass dieses Volk, dessen ganzer Le-
bensinhalt fast seit dem Moment, da es auf den Schauplatz der Ge-
schichte trat, gewissermafien einen ununterbrochenen heftigen Pro-
test seitens der geistigen Starke gegen die Kraft der Faust und des
Schwertes bildet; dessen ganzer Lebensmut seit seinen Uranfangen
bis auf die Gegenwart herab lediglich aus dem tiefen Glauben an
seine sittliche ,,Mission”, an seine Pflicht und seine Fahigkeit, dem
Ideal der sittlichen Vollkommenheit naher zu kommen, als die {ibri-
gen Volker, hervorquillt; — dass dieses Volk imstande sei, nach einer
Geschichte von Jahrtausenden mit einem Schlage seine Werte um-
zuwerten und auf seinen nationalen Vorrang in der Welt der Sitt-

142



lichkeit zu verzichten, um in der Welt des Schwertes das fiinfte Rad
am Wagen zu sein; dass es sein grofies Heiligtum fiir den Gott der
Gerechtigkeit und Heiligkeit in Triimmer schlagen werde, um an
seiner Stelle ein erbarmliches und winziges Altarchen (denn mehr
vermag es ja nicht!) dem Gotzen der korperlichen Starke zu errich-
ten. [...]

An dieser Stelle erinnere ich mich, dass die genannten Schrift-
steller speziell meine Wenigkeit 6fters einer unverdienten Ehre wiir-
digen und mir zu Danke verpflichtet zu sein vorgeben, weil auch ich
in einem meiner Aufsitze Klage dartiber fiithrte, dass wir ein ,, Volk
der Schrift” sind®. Nur dass ich mich nach ihrer Ansicht zu diesem
meinen , Widerspruch” in Widerspruch setzte, indem ich gleichzei-
tig fiir die Bedeutung der ,nationalen Giiter” und ihre natiirliche
Entwicklung eintrat und nicht, wie sie, die Forderung stellte, die
»Schrift” mit Stumpf und Stiel auszurotten. Aber auch hier stiirzten
sie sich lediglich auf das ,neue Wort” und klammerten sich daran,
ohne in dessen innern Sinn einzudringen. Nicht die Existenz der
Schrift an und fiir sich beklagte ich, sondern deren Versteinerung:
dass ihre Entwicklung unterbrochen wurde, dass das moralische Ge-
fiihl des menschlichen Herzens nicht mehr in ihr waltet, wie es frii-
her im Judentum der Fall war, als noch die ,Gottesstimme in der
Menschenbrust” unter der direkten Einwirkung der Lebens- und
Naturerscheinungen stand und infolgedessen die ,,Schrift” gezwun-
gen war, ihren Inhalt in unmerklicher Weise nach und nach umzu-
gestalten und mit dem sittlichen Bewusstsein des Volkes in Einklang
zu bringen. Nicht also der Vorherrschaft des , Schwertes” iiber die
,,Schrift” sprach ich das Wort, sondern ich trat fiir den Vorrang der
sittlichen Kraft ein, die seit unvordenklichen Zeiten im Bewusstsein
unseres Volkes wurzelt und die allein die , Schrift” erzeugte und al-
lein den Geist der ,Schrift” in allen Epochen geméfs den Bediirfnis-
sen derselben regenerierte. [...]

Zum Verfasser | Achad Ha‘am (1856-1927) [ Ascher Ginsburg], Sohn eines chassi-
dischen Dorfhandlers in der Ukraine; ab 1907 lebte er in London und ab 1922 bis
zu seinem Tod in Tel Aviv - zionistischer Schriftsteller, Soziologe und Philosoph;
er mahnte an denjiidischen , Vorrang in der Welt der Sittlichkeit” gemafs dem Erbe.

8S. den Aufsatz ,Die Lehre des Herzens”, [in: Am Scheideweg I. 21913,] S. 96.

143



Der Friedensgedanke

im Judentum
(1901/1908)!

Samuel Meisels

Der Tempel in Jerusalem wurde mit folgendem Spruch eingeweiht:
,Friede sei in deinen Mauern, ungestorte Ruhe in deinen Hallen.”
Der Segensspruch der Priester lautete: , Gott segne und behtite dich,
er leuchte dir sein Angesicht und er sei dir gnddig und er schaffe dir
Frieden.” In alten Zeiten war die tibliche BegriiSungsformel: ,Zum
Leben! Friede mit dir, Friede deinem Hause und allen, die mit dir
sind, Friede!”

Friede ist das Losungswort des jiidischen Volkes, der Pol, um
den seine Wiinsche und Sehnsiichte seit seinem Anbeginn bis auf
den heutigen Tag rotieren. Friede ist die kristallene Quelle, nach der
das jiidische Volk stets diirstet und lechzt. Diese heifse Sehnsucht
nach dem Frieden hat bereits in den Herzen unserer Ahnen und Ur-
ahnen geloht und sich von diesen auf ihre Nachkommen vererbt.
Seit Jahrhunderten warten sie auf die Messiasposaune, die allen
Menschenkindern den Frieden kiindet. Dieses Volk, das von allen
Seiten angefeindet wird, mochte gerne mit aller Welt sich befreun-
den; dieses Volk, das am wenigsten auf dieser Erdkugel friedlich le-
ben kann, hegt im tiefsten Innern ein machtiges Verlangen nach ei-
ner Zeit, wo die Friedenssonne mit ihren warmen Strahlen den gan-
zen Erdball umflutet. Friede unter den Menschenkindern, Eintracht
und Einigkeit, Gerechtigkeits- und Menschenliebe — das sind Ideale,
die gleich trostenden Sternen das Dunkel des in Wolken gehiillten
Himmels Israels durchleuchten.

! Textquelle | Samuel MEISELS: Westostliche Miszellen. Leipzig: Xenien-Verlag
1908, S. 9-16: ,Der Friedengedanke im Judentum’. — Vermutlich nach folgender
Erstverdffentlichung (nicht eingesehen): Samuel MEISELS: Der Friedensgedanke
im Judenthume. Tarnopol: Verlag des Verfassers 1901. [31 Seiten]

144



Aber nicht immer hat das Judentum das allgemein Menschliche
statt des Nationalen in den Vordergrund gestellt. Die Behauptung,
das Judentum habe nie einen nationalen Gott besessen, das jiidische
Gesetz sei kein nationaler Kodex gewesen, sondern fiir die ganze
Menschheit bestimmt, beruht auf einer Verkennung der histori-
schen Tatsachen und widerspricht den Gesetzen der Entwicklung,
die auch in der Geschichte walten. Der jiidische Gott war urspriing-
lich ein nationaler Gott. Schon der Dekalog beginnt mit den Worten:
,Ich, der Ewige, bin dein Gott.” Der ,Herr Israels”, der ,Gott Jeschu-
runs”, der ,Hort Jakobs” — finden wir wiederholt in der Heiligen
Schrift. Allein der jiidische Gott war der zeitlich ewige, raumlich un-
endliche, ein und einzige, der keinen zweiten neben sich duldete,
wogegen der dgyptische Osiris neben dem griechischen Zeus fried-
lich thronen konnte. Auch das jiidische Gesetz hatte, als dasjiidische
Staatsleben noch bestand, ein jiidisch-staatliches und jiidisch-natio-
nales Geprage. Die Thora war das Eigentum des jiidischen Volkes,
woran die andern Volker keinen Anteil zu beanspruchen hatten.
Gott habe seine Thora — erzahlt die Tradition — allen Nationen der
Erde angeboten, aber keine wollte sie in Empfang nehmen; nur das
judische Volk erklarte sich bereit, das Gottesgesetz zu empfangen.
Hierdurch ward die ,Lehre” als Eigentum des jiidischen Volkes, als
Erbteil der Gemeinde Jakob erklédrt. Ebenso hatte der Friedensge-
danke im Judentum urspriinglich die Grenze des Nationalen nicht
iiberschritten. Zum Ideal einer Verbriiderung der gesamten
Menschheit wurde er nicht ausgedehnt. Das Friedensideal Altisraels
war das herzinnige Verlangen nach einer goldenen Zeit, in der das
freudenvolle, patriarchalisch-idyllische Leben, ein jeder friedlich
unter dem Schatten seines Weinstocks und Feigenbaums, zur Wirk-
lichkeit wird. Das jiidische Volk war damals vom Ideal eines natio-
nalen Friedens beseelt, vom Wunsche eines ungestorten ruhigen Le-
bens innerhalb der Mauern Paléstinas, eines friedlichen Zusammen-
lebens der Kinder Jakobs untereinander und miteinander. ,Friede
iiber Israel!” war damals die Parole. Auflerhalb der Reichsgrenzen
mochte das gescharfte Eisen klirren und die blutigste Schlacht toben.

Aber wie der jiidische Gottesgedanke schlieflich einen Sieges-
zug durch die Welt nahm und, von den nationalen Fesseln befreit,
wie ein heller Lichtstrahl die gesamte gebildete Menschheit erleuch-
tete, wie dasjiidische Sittengesetz allmdhlich sich aus der nationalen

145



Einengung befreite und zum Postulat aller Ethik wurde, so hat auch
der Friedensgedanke im Judentum mit dem Verfall des jiidischen
Reiches eine immer grofiere Kreislinie angenommen, bis er in dem
Ideal des Weltfriedens seinen Hohepunkt erreichte. Der allgemeine
Weltfriede, das Zusammenhalten aller Nationen, das Sicheinsfithlen
aller Menschen, das Eisen in der Scheide, das Schwert zum Pflug
gewandelt, der Hafs getilgt, der Wolf mit dem Schaf friedlich neben-
einander — das war ein Ideal, womit der Geist spielte, woran das Ge-
miit sich ergotzte. Gleich einem lieben Kinde wurde dieser Gedanke
am Herzen des Judentums gendhrt. Gottbegeisterte jiidische Pro-
pheten waren es, die seine Verwirklichung in einer fernen Zukunft
voraussagten.

Der Nahrboden, woraus das Friedensideal des Judentums keimte,
ist unstreitig die Familie gewesen, das friedliche Familienleben, der
héusliche Friede. Dieser liefd zuerst die Frage aufkommen: Wie wére
es, wenn die gesamte Menschheit eine Familie bildete, in Eintracht
gefestigt, in Liebe vereint? — Ein herrlicher Gedanke! ... Bot ja der
héusliche Friede ein herrlich schones Beispiel. ... Der hausliche
Friede bei den Juden ist sprichwortlich geworden. ,Der Jude”,
schreibt Leroy-Beaulieu, ,spart alles auf, was er Gutes und Weiches
im Herzen besitzt, fiir seine Familie, fiir seine Frau und sein Kind.
Seine zuriickgedrangte Zartlichkeit ergief3t sich im Schofle der Fa-
milie. Die Familie ist allezeit die Zuflucht des Juden gewesen.” — Ge-
radezu ergreifend und entziickend ist das Bild, das der Psalmist
vom jiidischen Familienleben in knappen Ziigen entwirft: Die Frau
ein fruchttreibender Weinstock im Innern des Hauses, die Kinder
wie junge Olivenpflanzen rings um den Tisch. ... Das biblisch-tal-
mudische Schrifttum enthélt eine reichhaltige Sammlung von Re-
geln und Vorschriften, die das Familienleben betreffen. Stets wird
auf das eindringlichste an das feste Zusammenhalten, an die du-
Berste Seelenvereinigung und die peinlichste Wahrung des Friedens
gemahnt.

Eine unzertrennliche Vereinigung, ein harmonisches Ganzes,
eine Einheit sollen die Ehegatten, soll die Familie bilden; das wird
bereits auf den ersten Seiten des Gesetzes befohlen. Nicht Hader

146



noch Zank darf die Wohnung eines Juden, darf das heilige Ehebiind-
nis entweihen. Mann und Weib sollen {iberhaupt alles vermeiden,
was den hduslichen Frieden beeintrachtigen kénnte. Es ist besser,
trockenes Brot in einem Hause des Friedens als Gastméhler in einem
Hause voll des Zankes — sagt Konig Salomo, und {ibereinstimmend
lehren die talmudischen Weisen: Innerer hauslicher Zwist sei drger
als dufserer Krieg mit den drgsten Feinden. Ehegatten sollen in Frie-
den, Eintracht und Liebe miteinander leben, sonst haben sie ihren
Lebenszweck verfehlt. Sie tragen die Verpflichtung, den Frieden im
Innern des Hauses zu wahren. Das Weib soll dem Manne eine Ge-
hiilfin sein, seine Freuden und Leiden teilen, ihm stets ratend und
helfend zur Seite stehen und der Friedensengel in seinem Hause
sein. Und der Mann? Sei gut gegen deine Frau, liebe und schitze sie,
flofse ihr keine Furcht ein, begegne ihr mit Milde und Sanftmut, hiite
dich, sie zu krénken, denn der Tranenquell des weiblichen Auges ist
ergiebig — so sind die althebrdischen Schriften unerschopflich in
Lehren und Mahnungen, die darauf hinzielen, das Familienleben zu
einem Hort des Friedens zu machen. Lazarus bemerkt mit Recht,
daf der Geist des Familienzusammenhangs zu einem Eckpfeiler am
Heiligtum der Ethik Israels geworden ist.

Sehnlich wie der hausliche Friede wurde den Juden auch der na-
tionale Friede ein Eckstein am erhabenen Bau der jiidischen Ethik.
In die briiderliche Eintracht aller Stamme und Klassen, in den Zu-
sammenschlufS aller Kinder Israel wurde die Macht und Lebensfa-
higkeit des jiidischen Volkes verlegt. Der nationale Friede war der
beste Schutzwall, mit dem sich das Judentum umgeben konnte. Rom
entfaltete sich im Kriege, Juda ward im Frieden stark und kréftig. Es
galt als heiligste Aufgabe und hoherer Zweck des Judentums, den
Frieden und die Eintracht, die Vereinigung und Verbriiderung im
jidischen Volksleben zu erhalten. Der Jude huldigte in jeder Hin-
sicht dem Monismus: wie der Gottesbegriff, so beruhte auch der
Volksbegriff auf der Einheit, dem Zusammenschlufs aller kleinen
Teile zu einem harmonischen Ganzen.

Die Macht des Judentums lag in seinem nationalen Frieden.
Seine sittliche Grofle personifizierte sich in diesem. Unter den
schutzspendenden Fittichen des Friedens, vereinigt in Liebe und
Eintracht, war das Judentum gegen eine Welt von Feinden gebor-
gen, wetterfest und unverwiistlich. Das Gleichnis vom Biindel Rohr,

147



das der muskelstarke Mann nicht zerbrechen kann, jedes einzelne
Rohr aber ein Kind leicht zerbricht — haben schon die Rabbinen in
bezug auf den nationalen Frieden gegeben. , Wenn Israel selbst den
Gotzendienst betreibt, aber zugleich den nationalen Frieden be-
wahrt, so spricht Gott: Ich kann ihnen nichts anhaben, weil Friede
unter ihnen wohnt. So sie aber geteilten Herzens sind - sind sie wie
ein zerbrechliches Schilfrohr in den Handen ihrer Feinde.” Dem Ju-
dentum war der nationale Friede ein hohes sittliches Ideal; das Volk
sollte eine weitverzweigte Familie, eine Gesellschaft von Briidern
darstellen. Das jiidische Volk war von Natur aus ruheverlangend
und friedeliebend. Als die Kinder Israel zum Sinai kamen, wurden
sie einem Bunde gleich; darum sagte Gott: ,Meine ganze Lehre ist
Friede, ich will sie diesem Volke geben, das den Frieden liebt.” (Jal-
kut Jethro 47.)

Der Beruf des jiidischen Volkes war, eine heilige Nation zu sein,
ein Volk von Briidern, ein Reich von Priestern. Hiermit wurde der
Grundstein zur nationalen Eintracht gelegt. Denn der Priester soll
das verbindende, vereinigende Element in der Gesellschaft bilden.
Des Priesters Pflicht ist es, friedeliebend und friedenstiftend zu sein.

So schreitet der jiidische Friedensgedanke vom héuslichen Frieden
durch den nationalen Frieden zum allgemeinen Weltfrieden. Der
allgemeine Weltfriede hatin der Religion wie in der Moral seine zu-
kunftsichere Basis. Die Religion befiehlt die Menschenliebe, die
Nachstenliebe; wo die Liebe herrscht, da muf$ auch der Friede woh-
nen; wo die Liebe die Regentin ist, da hat auch der Friede seinen
Thron aufgeschlagen. Der Friede ist das hochste der Moralprinzi-
pien. In ihm identifizieren sich Recht und Gerechtigkeit, Wahrheit
und Treue. Auf drei Pfeilern basiert die moralische Welt: auf Recht,
Wahrheit und Frieden. Aber im Frieden sind schon Recht und Wahr-
heit mitinbegriffen. Denn wo Recht und Gerechtigkeit walten, da ist
Friede die gedeihliche Folge. Jesaias sagt: ,Das Werk der Gerechtig-
keit ist Friede”; und mehr in poetischer Form bringt der Psalmist
denselben Gedanken zum Ausdruck: ,Gerechtigkeit und Frieden
kiissen sich”. Der Jude verbindet auch in seiner Denkweise die Idee

148



der Wahrheit mit der des Friedens. Der Weg zur Wahrheitist gleich-
sam der Weg zum Frieden.

Das Judentum schwarmt immer fiir das schéne und erhabene
Ideal einer friedlichen Vereinigung aller Menschenkinder, einer
Verbriiderung aller Volker und Einsbildung aller Nationen. Eine
Seele sollen die Menschen sein wie Gott einer ist. Warum, fragt der
Talmud, gab esim Anfiange der Welt nur einen einzigen Adam? Da-
mit alle Menschen den einen Vater hatten, und die eine Nation nicht
zur andern sagen konnte: Unsere Ahnen waren reicher und grofSer
als die deinen; — ,alle Volker sind Briider, alle Nationen sind
Schwestern. Und diese menschliche Briiderlichkeit, welche die Bii-
cher Judas in die Wiege des Menschengeschlechtes legten, haben die
Seher Judas fiir die Zukunft geplant” (Lazarus). Das Zukunftsideal
des Judentums, wie es die Propheten verkiindigten und wie es spa-
ter dann die Rabbinen, den VerheifSlungen der Propheten folgend,
aufstellten, war die Verbriiderung der gesamten Menschheit, der
Volkerfriede in des Wortes schonster Bedeutung.

,Gott ist der Schopfer der Menschen, aller Menschen; alle sind
Nachkommen eines einzigen, von Gott geschaffenen Paares. Dieser
Gedanke wird von den Rabbinen sofort ins Ethische gewendet. Die
Einheit des Menschengeschlechtes wird vielfach erwogen, als
ethisch-folgenreiche Idee mit voller Klarheit erkannt und verkiin-
det; zugleich aber wird die Einsicht gewonnen, dafs sie, die Einheit
der Menschheit, wohl im Sinne einer einfachen Tatsache von Haus
aus gegeben ist, dafl sie aber sittliche Forderungen, Verheifungen
und Hoffnungen einschlieft, welche erst in der Zukunft sich erfiil-
len koénnen und erfiillen sollen.” (Lazarus.) ,Die jiidische Moral-
lehre geht vom Standpunkt des jiidischen Monismus aus. Es gibt ei-
nen Gott, eine einheitliche Schopfung, einen Menschheit, ein Gesetz.
Darum flief8t fiir das sittliche Bewuf3tsein die Gleichheit aller Men-
schen und die absolute Gleichheit der Menschenrechte.” (Lippe.)

Das Judentum verspiirt einen innern Abscheu gegen das Blut-
vergiefien und sieht daher im Kriege eine furchtbare Erscheinung
menschlicher Roheit. Denn wer ein Menschenleben vernichtet, ist
ein Zerstorer des Ebenbildes Gottes. Rabba lehrt: T6te nicht, beflecke
deine Hande nicht mit dem Blute deines Nebenmenschen, denn du
weifdt nicht, ob in deinen Adern reineres und edleres Blut flieft, als
in denen deines Nebenmenschen. Das will sagen: Er ist ein Mensch

149



gleich dir, ein Sprofiling der gleichen Natur, ein Kind derselben Gat-
tung, aus der Hand desselben Schopfers hervorgegangen — du hast
kein Recht, den Mordstahl in seine Brust zu tauchen. Nach jiidischer
Auffassung ist nicht der ein Held, der die Mordwaffe zu handhaben
versteht, der Bastillen erstiirmt, Tausende von Menschenkindern
dem Tode weiht und dann den Lorbeerkranz sich aufs Haupt setzt;
sondern dem Judentum gilt der als Held, der den bosen Trieb in sei-
nem Herzen erstickt, seine schlechten Neigungen unterdriickt und
seinen guten Eigenschaften zum Siege verhilft. Deshalb ist auch in
der jiidischen Geschichte ein Mangel an Helden, Heroen, Schlach-
tenstiirmern und Eroberern. Sie besitzt keinen Chyrus und keinen
Napoleon. ...

Der Volkerfriedensgedanke ist im Judentume zum Dogma ge-
worden. Hier ist der Punkt, wo das jiidische Dogma mit den edels-
ten Bestrebungen der Neuzeit zusammenfallt. Dieses Dogma ist zur
Geniige bekannt; es dufSert sich in der Erwartung der Ankunft des
Messias oder des messianischen Zeitalters. Das Judentum erwartet
im Messias jene Epoche, wo die Erde voll sein wird von der Erkennt-
nis Gottes, von der Erkenntnis der Wahrheit und Gerechtigkeit, der
Liebe und des Friedens. Markant ist der Ausspruch der Weisen: Der
Name des Messias wird ,, Friede” sein (Sanhedrin 110, b).

,Im messianischen Zeitalter werden alle Volker der Erde einen
ewigen Friedensbund schliefSen, und unter ihnen wird auch die Ju-
denheit des Friedens teilhaftig werden.” (Maimonides: Jad hacha-
saka, Hilchoth melachim 17). Im messianischen Zeitalter wird der
Friede iiberall herrschen, Vilker werden briiderlich sich die Hande
reichen, Nationen als Schwestern sich umarmen. Neue humane Ge-
setze werden geschaffen werden zum Heile aller Volker und zum
Wohle der ganzen Menschheit. Die messianische Zeit, die das Ju-
dentum von der Zukunft erwartet, ist der grofse Sabbat aller Volker
der Erde, wo jedes Schlachtgeheul verstummt und friedliche Ruhe
die Erde umfiangt, wo Wahrheit thront und Gerechtigkeit waltet, wo
Liebe herrscht und Friede regiert.

Zum Verfasser | Samuel Meisels (1877-1942), geboren in Przemysl (Osterreich-
Ungarn). , Meisels erhielt eine traditionelle jiidische Erziehung und arbeitete
1896/97 fiir das jiddische ,Lemberger Vokhenblat’. Von 1903 bis 1914 war er Re-

150



dakteur des ,Hamburger Israelitischen Familienblatts’. In diese Zeit fallen auch
die Veréffentlichungen ,Der Friedensgedanke im Judenthume’, der Zeitroman
,Der Talmud als Betriiger’ und ,Westostliche Miszellen’ [...] 1938 erblindete Mei-
sels und lebte im Israelitischen Blindeninstitut auf der Hohen Warte. Seine zweite
Frau Ettel, geborene Rappaport, wurde 1941 in das Ghetto L.6dz/Litzmannstadt
deportiert und wie ihr 15-jahriger Sohn Leo in Treblinka ermordet. Irma Rubel,
eine seiner Tochter, lebte nach 1945 in Tel Aviv und tibermittelte Yad Vashem
Informationen tiber das Schicksal der Familie. Eine seit 2006 in Yad Vashem do-
kumentierte Page of Testimony gibt an, dass Meisels am 5. Juni 1942 im Ghetto
Izbica ermordet wurde” (https://theodorkramer.at). — l:lbersetzungen: zwei Ro-
mane von Sholem Alejchem aus dem Jiddischen. — Weitere Werke: Schauspiel
,Kaddisch” (Berliner ,Jahrbuch fiir jiidische Geschichte und Literatur” 1920);
Aufsatzreihe ,,Deutsche Klassiker im Ghetto” (1922); , Klassiker der Weltliteratur
im jliidisch-hebraischen Kulturkreise”; ,Goethe im Ghetto. Kleine Beitrage zu ei-
nem groflen Thema”. — Mitarbeit: ,Dr. Blochs Wochenschrift”; ,Jiidisches Lexi-
kon”, Zeitschrift ,Ost und West” und , Allgemeine Zeitung des Judentums”.

151



Symbol eines Friedens der Menschheit

Auszug aus einem Vortrag des Jahres 1910!

Dr. Hermann Cohen

[...] Sicherlich wire den Propheten die Idee des Messias nicht auf-
gegangen, wenn sie nicht in der politischen Geschichte ihres Volkes
den Hinweis auf sie empfangen hitte. Ist es aber etwa sonst Volkern
in ihrem politischen Niedergange beigekommen, ihre Wiederher-
stellung in einer fernen Zukunft zu erhoffen? Die Propheten aber
haben nicht etwa nach dem Untergang des Staates seine Wiederauf-
richtung verkiindet, sondern lange vor dem Untergang haben sie
diesen vorausgesagt, und zwar als eine Forderung der gottlichen
Gerechtigkeit. Mithin ist das politische Moment nur die Veranlas-
sung, welche den selbstindigen Gedanken ins Leben rief.

Ferner aber, und das ist die Hauptsache, haben die Propheten
keineswegs ausschliefilich oder auch nur vornehmlich das Wieder-
aufleben ihres eigenen Staates zum Gegenstand ihrer Verkiindigung
gemacht, sondern vielmehr auch die Wiederherstellung solcher
Staaten und Volker, welche das eigene Volk bekampft hatten. Aller
Vergangenheit gegeniiber erdenken sie den Begriff einer Zukunft. Dieser
Begriff, als ein geschichtlicher Zeitbegriff, ist der eigentliche Sinn
und die eigentliche Entdeckung ihres messianischen Gedankens.

Freilich ist der empirische Begriff wieder die Veranlassung und
der stoffliche Ankniipfungspunkt ihres Gedankens. Der Konig
wurde in Israel gesalbt. Und David war der glorreiche Kénig, der
nicht nur das Reich begriindet, sondern der auch der eigentliche Ur-
heber des Tempelsist, und der vollends in seinen Psalmen das Gebet
in demselben eingerichtet hat. Wie jene Zukunft natiirlicherweise an
die Wiederherstellung des eigenen Volkes ankniipft, dessen Unter-

1 Textquelle | Auszug aus dem Vortragsdruck: Hermann COHEN, Die Bedeutung
des Judentums fiir den religiosen Fortschritt der Menschheit. (= Sonderausgabe
aus dem Protokoll des 5. Weltkongresses fiir Freies Christentum und Religiosen
Fortschritt). Berlin: Protestantischer Schriftenvertrieb 1910, S. 12-15 und 17. —
Uberschrift hier nur redaktionell (pb).

152



gang ihre religiose Gerechtigkeit gefordert hatte, so schmiegt sich
auch ihre Zukunftshoffnung an diese ideale Koénigsgestalt an. So
wird der Messias zum Sprof8 aus dem Hause David, zum Gesalbten,
wie ein Koénig. Aber alsbald verdndert sich das Bild. Der Gesalbte
bleibt nicht ein Konig, sondern er wird zur symbolischen Gestalt des
menschlichen Leidens, von welcher erst die wahre Hoffnung ausge-
hen, auf welche erst die echte Biirgschaft fiir die Wiederherstellung
des Menschengeschlechtes {ibertragen werden kann.

Jetzt erst entfaltet sich der volle, der gewaltige Inhalt der messi-
anischen Idee. Nicht um das eigene Volk handelt es sich. ,Es ist zu
gering, dafl Du mir Knecht seiest, die Stimme Jakobs aufzurichten,
zum Lichte der Volker habe ich Dich gesetzt.” So charakterisiert
Deutero-Jesaja bei all seinem patriotischen Schmerze seine univer-
selle Aufgabe (49,6), und in diesem Universalismus denken alle Pro-
pheten, und zwar schon vor dem Exil ihren Messias. Er istihnen das
Symbol eines Friedens der Menschheit, in dem diese zu Einer Herde
sich gesammelt haben wird, den Einen Gott anzubeten, und als die
unerldflliche Probe davon, Sittlichkeit auf Erden zu pflegen, dazu
vor allem Anderen die Kriege verschwinden zu machen, und in Ein-
tracht und Gerechtigkeit ein Menschenleben der Zukunft zu entwi-
ckeln.

In diesem Zusammenhange ist der Begriff der Menschheit entstan-
den; in keinem anderen konnte er in geschichtlicher Bedeutsamkeit
entstehen. Wahrlich, wenn die jiidische Religion nichts Anderes ge-
bracht hitte als die messianische Idee des Prophetismus, so wire sie
die tiefste Kulturquelle der sittlichen Menschheit. Aber die Prophe-
ten hétten diese Idee der Einen, der am ,Ende der Tage” geeinigten
Menschheit nicht erdenken konnen, wenn nicht der einige Gott ihr
schopferischer Leitgedanke gewesen ware; wenn nicht der Begriff
des einzigen Gottes die einige Menschheit zur notwendigen Folge
gemacht hatte. So ist der Messias schlechthin das innerlichste Attri-
but Gottes.

Es ist schwer, hier den religiosen Fortschritt vom allgemeinen
Fortschritt der menschlichen Kultur zu unterscheiden. Denn es ist
nichts Geringeres als der Begriff der Weltgeschichte, welcher den In-
halt der messianischen Idee bildet. Dennoch wollen wir uns zu einer
kurzen Betrachtung noch auf die des religiosen Fortschritts be-
schranken.

153



Die hauptsdchliche Schwierigkeit liegt fiir den Begriff der Reli-
gion in ihrem Zusammenhange mit dem Mythos. Alle Ankniipfung
der Religion aber an eine Person setzt sie der Gefahr des Mythos aus.
Denn der Grundsinn des Mythos ist die Personifikation alles Unper-
sonlichen. Darin bewéhrt sich daher die Unterscheidung, welche
das Judentum tiiberall vom Mythos an sich durchzufithren sucht,
dafi sie die hochste Tat, die sie von Gott erwarten kann, die Vereini-
gung seiner Kinder in Eintracht und Treue, durchaus nicht von einer
Person erwartet. Die Verfithrung dazu lag nahe genug; die Sehn-
sucht nach einem Davidsprof; lag ihnen lange Zeit im patriotischen
Gemiite. Aber die Logik ihres religiésen Grundgedankens gewann
die Obermacht, und so strichen sie den Koénig David, und setzten
auf seinen Thron den ,Knecht Jahves”, der durch die Vermittelung
Israels, des , Restes Israels”, nichts anderes sein kann als das Volk
der Zukunft, als die Menschheit der Zukunft. Und wahrend durch
den Messias urspriinglich eine dynastische Person bezeichnet war,
so brachte es die innere Entwickelung des Gedankens mit sich, daf3
auch an diesem hochsten Ziele des Monotheismus der Kultus der
Person, der Heroenkultus {iberhaupt, geschweige der Kultus einer
gottlichen Person zu Falle gebracht wurde.

Die gesamte gebildete Menschheit glaubt nunmehr an diesen In-
halt der messianischen Idee, wenngleich sie diesen ihren hochsten
Gedanken noch nicht als den messianischen Gedanken anerkennt.
Sie muf sich zu dieser Einsicht erheben. Die sittliche Menschheit der
geschichtlichen Zukunft, sie allein ist der ,,Gesalbte des Herrn”, ist
der Messias. Es mufs daher ausgesprochen werden, dafs nach der
echten prophetischen Bedeutung des Messias die Ubersetzung, wel-
che der Name ,, Christus” enthélt, hinfdllig geworden ist. Denn fiir
die Erlésung des einzelnen Menschen von der Siinde ist der Messias
nicht erdacht worden, und auf dieses individuell-religidse Ziel ist er
nicht hingelenkt worden. Seine Erlosung hat nach der Lehre der Pro-
pheten, unter dem Beistand der Religion, der Mensch selbst zu voll-
bringen. Aber die Welterlosung, die Lauterung und Erhéhung des
Menschengeschlechts von seinen geschichtlichen Siinden, der
Friede der Menschheit in Gottesfurcht, Treue und Gerechtigkeit, das
ist eine Aufgabe, fiir welche die Menschenkraft des Einzelnen unzu-
langlich bleiben muf.

Diese Aufgabe aber bedeutet nichts anderes als die letzte Frage

154



nach der Realitit der Sittlichkeit: daf8 sie nicht ein holder Gedanke
bleibe, sondern die Geltung einer Wahrheit habe. Die ethische Sitt-
lichkeit vereinigt sich an diesem Punkte mit der Religion, indem
auch ihr nichts Anderes am letzten Ende {iibrig bleibt, als die Idee
Gottes aufzurichten: nicht fiir die personliche Erlosung des sittli-
chen Individuums, sondern als Biirgschaft fiir die einstige Verwirkli-
chung der Sittlichkeit auf Erden.

Dies und nichts anderes ist der klare Sinn der messianischen Idee
der Propheten, und daher geben sie inihr der Idee des einzigen Got-
tes ihre Vollendung. Kann die Sittlichkeit Wirklichkeit werden auf
Erden? So muf8 die Sittlichkeit fragen. Und die Propheten haben
diese Frage in der messianischen Idee bejaht. Diese messianische
Idee hat die gebildete Menschheit angenommen. Auch die philoso-
phische Ethik hat sie anzunehmen. Damit aber tritt der prophetische
Gottesbegriff in den Lehrgehalt der philosophischen Ethik ein. Denn
er bedeutet die Biirgschaft fiir die geschichtliche Wirklichkeitsbe-
deutung der messianischen Idee. Und der Frage nach der Wirklich-
keit kann auch die philosophische Ethik am letzten Ende nicht ent-
sagen.

[...] Und was schon die Wissenschaft fordert, das fordert gebie-
terisch die Not der Zeit. Es gilt den Glauben wiederzugewinnen an
die sittliche Wiedergeburt, an die sittliche Zukunft der Menschheit.
Es gilt diesen Glauben wiederzugewinnen gegeniiber der Selbst-
sucht der Volker und dem Materialismus der Stande. Nur in sozialer
Sittlichkeit und nur in weltbiirgerlicher Humanitit atmet der echte le-
bendige Gott, den die Propheten Israels zum Gotte Israels und zum
Gotte der Menschheit gemacht haben.

Zum Verfasser | Hermann Cohen (1842-1918) —jiidischer Philosoph; gemein-
sam mit Paul Natorp Schulhaupt des Marburger Neukantianismus; Kants
,Ewigem Frieden” verpflichtet (im Ersten Weltkrieg jedoch stattdessen
»deutscher Patriot”). — Literatur: Micha BRUMLIK, Ein moderner Grundzug
jiidischer Ethik. In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Mad-
len Kriiger und Anna Léw): Handbuch Religion in Konflikten und Friedens-
prozessen. Band 1. Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 53-66.

155



Das Friedensideal des Judentums

Ansprache, auf Veranlassung der Deutschen
Friedensgesellschaft gehalten in Berlin am 5. April 1911

Rabbiner Dr. [Malwin] Warschauer

Ueber das Problem, das uns hier beschiftigt, hat einer der besten
Maénner des neuzeitlichen Judentums, zugleich ein anerkannter
deutscher Forscher und Denker, vom Standpunkt wissenschaftli-
cher, Herbartischer Ethik aus Folgendes gesagt*: ... , Eine Ethik des
Krieges kenne ich nicht — nicht als ob ich leugnete, dass es Kriege
gegeben hat und noch geben kénne, welche nach der einen Seite als
pflichtméssig anerkannt werden miissen, und dass der Krieg zur
Uebung vieler Privattugenden Veranlassung gebe. Daraus aber auf
die Notwendigkeit der Kriege fiir ewige Zeiten als eine an sich sitt-
liche Einrichtung, als ein Moment in den Ordnungen Gottes zu
schliessen, scheint mir eine Sophistik, die der Widerlegung nicht
wert ist.” Mit der in sittlichen Fragen ihm eigenen Schérfe hat hier
unser Ethiker den Standpunkt zum Ausdruck gebracht, den auch
das Judentum in dieser hochbedeutsamen, dieser Menschheits-An-
gelegenheit einnimmt.

Mit ihm erkennt auch das Judentum an, dass es geschichtliche
und politische Situationen gibt, in denen der Krieg, fiir die eine der
Parteien mindestens, eine Notwendigkeit, ja eine sittliche Pflicht
sein kann. In den Zeiten ihrer selbstindigen nationalen Existenz hat
die jiiddische Gemeinschaft selber solche Kriege fithren miissen. Den
Makkabéern, die mit dem Schwerte das Recht der religiosen Wahr-
heit verteidigten, wird ewig die Menschheit in Dankbarkeit Ruh-
meskranze winden. Den heldenmutigen Verteidigern Judaas gegen
das volkerverschlingende Rom wird niemand das Zeugnis versa-

! Textquelle | Rabbiner Dr. [Malwin] WARSCHAUER: Das Friedensideal des Juden-
tums. Ansprache, auf Veranlassung der Deutschen Friedensgesellschaft gehalten
inBerlinam 5. April 1911. In: Korrespondenz-Blatt des Verbandes der Deutschen
Juden. Nr. 9 (Apologetische Sondernummer) Oktober 1911, S. 5-9.

2 STEINTHAL, Allg. Ethik, S. 299, Anm.

156



gen, dass sie ihren tapferen Arm einer grossen, heiligen Sache gelie-
hen haben. Der unvermeidlich gewordene Kampf fiir das Recht ei-
ner grossen Idee oder fiir die nationale Selbstbehauptung, wie er
hier gefiihrt ward, kann von keiner Ethik und von keiner Religion
missbilligt werden.

Desgleichen miissen beide den hohen Wert der Selbstaufopfe-
rung des Einzelnen fiir eine Idee oder eine Gesamtheit anerkennen.
Ja, ich mochte nicht verfehlen, auch dies auszusprechen: Dass das
Judentum seinen Bekennern besonders die Hingebung fiir das Va-
terland im Kriege zur strengsten, heiligen, Pflicht macht und von
jedem seiner Sohne, der unter der Fahne steht, im Frieden wie im
Kriege die Erfiillung seiner Soldatenpflicht bis in den Tod unbedingt
fordert.

Dies sind die Zugestidndnisse, die unsere Religion dem Beweger
des Menschengeschlechts zu machen hat. Aber als eine ewige Not-
wendigkeit und ein Moment der sittlichen und gottlichen Weltord-
nung kann sie ihn nicht gelten lassen. Das Judentum miisste sich
sonst mit sich selbst in den tiefsten Widerspruch setzen, sein inners-
tes Wesen verleugnen, aus dem heraus es die Ueberwindung der
Volkerfeindschaft, die Herstellung einer sittlichen Ordnung, die
Herrschaft des Rechts und des Friedens auf Erden fordern muss und
tatsachlich gefordert hat.

Es muss die in Recht und Frieden geeinte Menschheit fordern: auf
Grund seines Gottesglaubens.

Es hat diesen Gott gelehrt und lehrt ihn noch als den Einen und
Einzigen.

Weil er der Eine ist, der Einzige, so fordert er auch die eine, die
geeinte Menschheit: , Ein harter Widerspruch gegen die Einheit Got-
tes”, so ungefdhr sagt ein anderer hervorragender jiidischer Philo-
soph der Gegenwart’, ,ist die Vielheit der Volker, sofern sie sich in
einem feindlichen Gegensatze gegen einander auspréagt”. Als der
Eine ist Gott der Vater aller Menschen, in ihm finden sich daher alle,
alle zur Menschheit zusammen.

Weil aber Gott der Heilige ist, so verbiirgt, so wirkt notwendig
er selber den Sieg des Guten, die dereinstige Wirklichkeit der sittli-
chen Ideale auf Erden. Darum kann nicht der Krieg, kann nicht das

3 H. COHEN, Ethik des reinen Willens, S. 883.

157



Recht des Starkeren ein Moment seiner Ordnung, muss der Sieg des
wahren Rechts, der Sittlichkeit, des Friedens, das letzte hochste Ziel
der Geschichte der Menschheit sein.

Das folgt auch notwendig aus dem, was das Judentum von der
Menschheit lehrt und glaubt. Ihm sind die Menschen Gottes Kinder,
in seinem Ebenbilde geschaffen, ihm verwandt durch Vernunft und
sittliche Anlage. Darum ist die Menschheit berufen und befahigt zur
Verwirklichung des Guten auf Erden, in schwerer, langsam anstei-
gender, aber doch eben ansteigender, zur Hohe fiihrender sittlich-
kultureller Arbeit.

,Aufwairts, ja aufwérts geht der Menschheit Gang,
Ob auch ihr Pfad sich krimmt und windet,

Und ob er auch Jahrhundertlang

Durch dunkle Abgrundtiefen schwindet —

Nach oben reisst sie doch ihr Drang.”

[Adolf Friedrich von Schack, 1815-1894]

Dieses Bekenntnis des edlen deutschen Dichters, dieses frohe, mu-
tige Bekenntnis zum Glauben an die Menschheit, an ihren sittlichen
Adel, ihren unaufhaltsamen, zum Siege fithrenden steten Fortschritt
im Guten ist auch das Bekenntnis des Judentums.

So muss das Judentum auch den Sieg des Rechts und der Huma-
nitdt, den Weltfrieden, fordern und glauben aus seinem innersten
Wesen heraus, auf dem Grunde seiner zentralen, heiligsten Lehren
und Gedanken.

Und es hat ihn geglaubt und gefordert — seit seiner Urzeit Tagen bis
zur Gegenwart.

Seine Schopfer, zugleich die Begriinder aller heute vorhandenen,
den einen Gott bekennenden Religionen, seine erhabenen Propheten
sind auch die Schopfer der erhabenen Idee des Weltfriedens.

In einem grandiosen sittlichen Ringen, einem ihr tiefstes Inneres
aufwiihlenden Erleben der tragischen Schicksale ihres Volkes, im
Kampfe mit diesem selbst, seinen Konigen, weltlichen und geistigen
Fiihrern, kurz, in einer gewaltigen seelischen Arbeit, deren Tiefen
und Bedeutsamkeit uns die moderne protestantisch-theologische
Forschung erst recht enthiillt hat, haben sie ihrem Volke und der
Menschheit die hdchsten religiosen Wahrheiten erstritten.

158



Darunter auch, als Krone und Vollendung ihres , ethischen Mo-
notheismus”, den messianischen Glauben, den Glauben an die in
der Erkenntnis des einen Gottes, in seiner Anbetung, in Wahrheit
und Recht, in Liebe und Frieden geeinte Menschheit.

Einmal erst zur Erkenntnis des einen, heiligen Gottes gelangt,
haben sie daraus alle jene Folgerungen gezogen, die wir vorhin als
die notwendigen Ergebnisse des jiidischen Gottesglaubens bezeich-
net haben.

Aus einer Zeit, wo die Erde drohnte unter dem Tritt der alles zer-
malmenden Heere der Weltmachte, Assurs, Babels, Aegyptens, aus
weltgeschichtlichen Kriegsstiirmen, die ihr Volk mit dem sicheren,
von ihrem Auge klar geschauten Untergange bedrohten, blickten sie
ruhig aus in eine Zeit seligen Gottesfriedens fiir Israel und die
Menschheit.

Mit gliihenden Farben, wie iiber sie nur die Palette orientalischer
Dichterphantasie verfiigt, haben sie das goldene Zeitalter des
Menschheitsfriedens geschildert und kommender Kunst bis auf die
Gegenwart fiir die Behandlung dieses Gegenstandes die Hand ge-
fithrt. Wer kennt nicht zumal des Konigs im Reiche der Sprache, des
gewaltigen Jesaja farbenprachtige Bilder vom gottgesandten Herr-
scher des Gottesreiches, dem Messias, dem Friedensfiirsten, dessen
Szepter die Gerechtigkeit ist, dessen Lenden gegurtet sind mit Recht
und Treue, der Frieden ohne Ende gebietet bis an der Erde Grenzen.
Wer erfreute sich nicht an der Poesie seines Gemaldes vom Reiche
des ewigen Friedens, in dem selbst das reissende Getier seine Natur
friedlich gewandert hat, der Wolf neben dem Lamme wohnet, der
Parder lagert bei dem Bocklein, ein kleiner Knabe Léwe und Rind
zusammen weiden, ein Sdugling spielen mag iiber der Giftnatter
Hohle. Wer blickte nicht freudig erhoben mit Jesaja und Micha aus
in die Endzeit des Heils, da die Volker ihre Schwerter umschmieden
zu Karsten, ihre Lanzen zu Rebenmessern, da kein Volk mehr gegen
das andere das Schwert erhebt und man das Kriegshandwerk nicht
mehr erlernt. In diesen Bildern spiegelt sich die Anschauung aller
Propheten vom Endziel der Menschengeschichte. Ein solches Ergeb-
nis der Weltentwicklung, sagt ein hervorragender christlicher Ge-
lehrter?, kennt die Literatur weder der orientalischen noch der klas-

4 Aug. WONSCHE, Die Freude in den Schriften des alten Bundes, S. 26.

159



sischen Volker. Der grosse Plato hat zwar in seiner Republik auch
einen Idealstaat entworfen, aber es fehlt darin die Idee des alttesta-
mentlichen Universalismus. Nach dem platonischen Universal-
staate stehen Griechen und Nichtgriechen ununterbrochen im
Kampfe einander feindlich gegeniiber; der Krieg gehort zu den not-
wendigen Uebeln.

Diese universalistische, die hochste Humanitat atmende Idee ist
aber auch in der Folgezeit in der Geschichte des Judentums bis auf
die Gegenwart lebendig geblieben. Triibe Zeiten mochten sie ver-
dunkeln, ganz erloschen konnte sie nie, denn mit eherner Notwen-
digkeit wurde sie im Geiste des Judentums durch jene ewigen, erha-
benen Prophetenworte lebendig erhalten.

Es wire eine verlockende, aber die zu Gebote stehende Zeit weit
iiberschreitende Aufgabe, dies aus der Geschichte des Judentums zu
erweisen, zu zeigen, wie in der Makkabaerzeit, besonders durch das
Danielbuch die Idee von dem die Erde fiillenden, die Weltreiche ver-
dréangenden Himmelreich gewaltigen Einfluss auf die Hoffnungen
des Volkes gewinnt; wie naturgemdss in dem kosmopolitisch ge-
richteten alexandrischen Judentum, in Philo und den Sibyllinen der
prophetische Universalismus aufs neue aufflammt; wie in der Ro-
merzeit, in der die weltgeschichtliche Erscheinung des Christen-
tums vorbereitenden pseudepigraphischen und apokalyptischen Li-
teratur die Hoffnung auf das messianische Friedensreich geradezu
die Leidenschaft der jiidischen Volksseele ist; wie in seiner Art das
pharisdische Judentum an ihr festhielt, der Talmud? sich bekennt zu
dem bedeutsamen Gedanken: , Alle religios-sittliche Gesetzgebung
hat zum Ziel die Herstellung des Friedens”; wie auch in der Nacht
des Mittelalters der grosse Gedanke nicht erlischt, ein Moses Mai-
monides seinen Ritualkodex abschliesst mit dem Ausblick in die
Zeit, da Volker-Hader und Kriegsldrm verstummt sind auf Erden,
weil , Gotteserkenntnis sie erfiillt wie das Wasser des Meeres Tie-
fen”. Es wiarebesonders auch davon zu reden, dass die sittliche Ver-
tiefung, die das Judentum in der Gegenwart durch die Beriihrung
mit der modernen Kultur erfahren hat, den universalistischen Mes-
sias- und damit auch den Friedensgedanken in den Vordergrund
des religiosen Bewusstseins gertiickt hat. Gerade den Gebeten, die

5T babyl, Te Gittin S. 59b.

160



seit uralten Zeiten ihn ausdriicken, hat die moderne Synagoge mit
besonderer Liebe in ihrem Kultus den Platz angewiesen: Das tagli-
che Gebet schliesst mit der Bitte um das Kommen der Heilszeit, das
allwochentliche Gebet fiir Kaiser und Reich, die Gebete der heiligs-
ten Festtage wie viele andere gipfeln in ihr. Dies alles liesse sich sehr
ausfiihrlich weiter nachweisen, aber es beleuchtet wohl auch in sol-
cher Kiirze die Stellung des Judentums zur Frage des Weltfriedens.

Es sei mir gestattet, sie zum Schlusse in einem Symbol zusam-
menzufassen.

Wenige Tage trennen, wie die christlichen Mitbiirger von ihrem
Osterfest, so uns von unserm Passah, vom Erlosungsfeste.

An dessen letztem Tage lasst uns die religiose Sitte in unseren
Gotteshdusern an hervorragender Stelle der Andacht verlesen Jesa-
jas Schilderung vom Friedensreiche Gottes auf Erden, die da
schliesst mit den Worten: , Nichts Boses, nichts Uebles geschieht auf
meinem heiligen Berge, denn voll ist die Erde der Erkenntnis Gottes
wie das Wasser fiillet des Meeres Tiefen.”

Am Erlosungsfeste schaut der Jude aus auf die Zeit der Erlésung
der Menschheit von den sittlichen Uebeln, von Hader, Zwietracht,
Hass und Unfrieden. ,,Dein Reich komme, lautet das Gebet des jii-
dischen wie des christlichen Glaubigen wie des Atheisten”® — denn
solches ist die Sehnsucht aller Religion und aller Ethik.

Zum Verfasser | Rabbiner Dr. Malwin (Malvin, hebraisch: Mordechai) War-
schauer, geboren am 26.10.1871 in Kanth (Katy Wroclawskie, Schlesien); ge-
storben am 27.1.1955 Woking (Grofbritannien). ,W. war aktives Mitglied
der jiidischen Studentenvereinigung , Akademischer Verein fiir Jiidische Ge-
schichte und Literatur’ und engagierte sich seit 1895 in der zionistischen Be-
wegung, was seine Karriere in der Jiid. Gemeinde Berlin anfanglich behin-
derte. [...] W. erwarb sich schnell den Ruf, einer der besten und populérsten
Rabbiner Berlins zu sein. [...]" (https://www.deutsche-biographie.de).

6 STEINTHAL, Allg. Ethik S. 227.

161



Er hat uns ein
Gebot des Friedens gegeben ...

Gemeindeblatt der jiidischen Gemeinde zu Berlin,
7. Juli 1916

Rabbiner Dr. Max Dienemann,
Ratibor

[Uber den Krieg] ... Wie kommt man dazu, diesen Jammer der
Menschheit mit Gott in Verbindung zu bringen? Unser ist die Tat, an
allem, was heut die Menschheit quaélt, sind wir schuld. Er hat uns
ein Gebot des Friedens gegeben, er hat uns den Hass verabscheuen
heifien, er hat das Begehren nach fremdem Gut als Stinde erklart, er
hat durch den Mund seiner Propheten das Ideal des Volkerfriedens
uns gekiindet; wenn es jetzt scheinen will, dass all dies Liigen ge-
straft wiirde, unser ist die Schuld. Es geht nicht an, dass wir Gott
anklagen, weil wir in einem Geschehen keinen Sinn finden, das aus
uns und unserm Entschluss und der Lebensform, in die wir uns ein-
gesponnen hatten, fliefSt. Weil wir die Welt ihren Gang gehen liefen
und uns in stindhafter Lassigkeit in unser Leben einspannen, weil
die Menschen dem Hetzen der Hassprediger widerspruchslos zuge-
schaut haben, weil die Volker nicht rastlos auf Frieden gesonnen,
darum ist all dies Ungliick gekommen, was klagen wir Gott an? ...
Es wird uns so Ziel und Erfiillung der Religion, im Bewusstsein der
Pflicht, die unsere Gottesebenbildlichkeit uns auferlegt, mit aller
Kraft dafiir zu sorgen, dass die Menschen nicht Gottes Namen
schanden, indem sie Hass predigen, anstatt fiir Gerechtigkeit unter
den Menschen und Voélkern zu wirken.

1 Textquelle des Auszugs (Uberschrift nur redaktionell) | Gemeindeblatt der jii-
dischen Gemeinde zu Berlin, 7. Juli 1916 — hier zitiert nach: Deutsche verséhnliche
Stimmen aus der Kriegszeit. In: Die Eiche 7. Jg. (1919), Nr. 1/2, S. 3-54, hier S. 37.

162



Feldbrief

der Agudas Jisroel' Jugendorganisation
Bund gesetzestreuer jiidischer Jugenduvereine.

2. Februar 1918 | Frankfurt am Main | 20. Sch’'wat 56772

(neu ediert mit Erklarungen von
Harald Faber und Friedrich Erich Dobberahn)

Samlek
(Zens. Fft.4)

, Gtt5, von Sinai trat er ein und war von Séir® schon ihnen aufgegan-
gen, hatte ihnen vom Gebirge Paran her getagt”. Vor der Offenba-
rung auf dem Sinai, so erzdhlt uns ein Midrasch, war Gtt den ande-
ren Nationen erschienen und hatte ihnen die Thora angeboten.
Esaus Nachkommen fragten nach ihrem Inhalt. Als Gtt ihnen ant-
wortete: Es steht darin geschrieben lau tirzoch’, da riefen sie: dann
konnen wir das Gesetz nicht annehmen; denn unserem Ahnherrn
ward gesagt w’al charb’cho sichjeh

So wandte sich Gtt zu den Ismaeliten. Auch sie wollten zuvor wis-
sen, was in der Thora stehe. Und als sie horten, dafl die Lehre den
Satz lau sigsaul’ enthalte, da verweigerten auch sie die Annahme,
denn ihrem Stammvater sei geweissagt worden jodau bakaul.'°

1= Aguddat Yisra’él = (neo-orthodoxer) Gemeindeverband Israels.

2Textquelle | https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/

3Yitro, der Name des Schwiegervaters von Mose (Ex. 3,1; 4, 13; 18, 1.5 £; 9 f. 12),
dientin den Kopfzeilen der Rabbinerbibeln als Orientierungshilfe fiir das schnel-
le Auffinden der Leseabschnitte des Exodus-Buches Kapitel 18-20.

¢ Der Feldpostbrief durchlief die Frankfurter Zensurbehorde.

5 ,Gtt” anstelle von ,,Gott” ahmt die jiidische Schreibweise des Gottesnamens
ohne Vokale nach.

6=S58&r, Ri. 5,4 u. 6.

7=, Du sollst nicht toten!” Ex. 20, 13.

8=, Aufgrund Deines Schwertes wirst Du leben!” Gen. 27, 40.

9=, Du sollst nicht rauben!” Lev. 19, 13.

10=,Seine Hand (sei) gegen alle!” Gen. 16, 12.

163



Israel allein war bereit, die Thora zu empfangen. Einstimmig riefen
sie: Alles was Gtt gesprochen, wollen wir tun. So hielt denn Gtt sei-
nen Einzug in den Menschenkreis, und Israel ward berufen, ,ein
Reich von Priestern, ein heilig Volk” zu werden!!, , mit Verzichtleis-
tung auf kriegerischen Glanz und Machtgrofie!? seine ganze Grofie
in Entfaltung eines in Haus und Familie zu verwirklichenden, von
Gtt geleiteten, begliickten und begliickenden reinen Menschentums
zu finden”. Israel soll den Volkern zum Priester werden, zum Len-
ker und Fiihrer im Kampf der Tugend mit dem Laster, der Entsa-
gung mit der Leidenschaft, und dieses seines Berufes wegen mufs es
heilig sein, die Tugend und das Gute lieben, das Laster und das Bose
meiden und verabscheuen.

In der Wiiste offenbarte Gtt sein Gesetz, in der Wiiste, die allen ge-
hort, um damit auszudriicken, dafy die Lehre gemeinsames Eigen-
tum fiir alle ist, und die Grundziige des jiidischen Gesetzes, die
~zehn Worte” sind weit {iber den jiidischen Kreis hinaus fast zum
Gemeingut der Menschheit geworden. Wenn auch tiber die Abgren-
zung der einzelnen Gebote Meinungsverschiedenheiten vorhanden
sind, so wird dennoch bei allen Konfessionen die Zehnzahl der Ge-
bote als unzweifelhaft feststehend vorausgesetzt. Fiir uns stellt der
erste Vers des Dekalogs' nicht eine Aussage, sondern ein Gebot dar,
Gtt anzuerkennen als ,ausschliefilich einzigen Lenker aller meiner
Geschicke, als ausschlieilich einzigen Leiter aller meiner Taten”.
Dieser unserer Gebotseinteilung pafit sich die Akzentuation an, die
wir mit Taam eljaun (oberer Akzent) bezeichnen. Wie jeder wei,
sind ja viele Stellen des Dekalogs doppelt akzentuiert. Der bereits
genannte Taam eljaun, der meist {iber dem Text stehende Akzent,
wird beim offentlichen Gottesdienst angewandt. Aufserdem gibt es
einen Taam tachtaun, einen vorzugsweise unter dem Text befindli-
chen Akzent, der fiir den privaten Gebrauch bestimmt ist. Richtet
sich der Taam eljaun nach der Gebotseinteilung, so beriicksichtigt der
Taam tachtaun die Verseinteilung. Aufier dieser Doppelakzentuation

1 Ex. 19, 6.

12Vgl. Sach. 4, 6.

13 Nach der Akzentuation in den Rabbinerbibeln (= unterer Akzent; s. u.) ist das
nur der Satz Ex. 20, 2: ,, Ich bin der Herr, dein Gtt, der Ich dich aus Agyptenland,
aus der Knechtschaft, gefiihrt habe.”

164



kommen noch mehrfach Silben mit Doppelvokalen vor. An diese
kniipfen sich mannigfache Erklarungen, von denen eine aus Tanras
mauscheh'* hervorgehoben sei. Das sechste Gebot'> wird im Gottes-
dienst lau tirzoch's, beim Maawir'” sein der Sidroh'® lau sirzoch'® gele-
sen, einmal mit 0 (Komoz?°), das andere Mal mit a (Pasach).2! Ist zur
Erzeugung des Lautes a ein Offnen des Mundes notwendig (Pa-
sach), so verlangt die Bildung des Lautes o ein fast ganzliches Schlie-
fen (Komoz)??. Mit Bezug auf diesen Lautwechsel weist nun der Er-
klérer auf eine Stelle in der Gemoro® Awaudoh soroh?* hin. Dort heifst
es in Deutung eines Verses aus Mischle?: Ki rabbim chalolim hippiloh
(denn viele hat sie? erschlagen hingestreckt.??) seh talmid schelau higia
U'haurooh umaureh.?® Wa'azumim kol harugeho (und zahlreich sind die

14 Tanras” ist Druckfehler fiir ,Tauras” [= Thora] des Mose; hebr. Torat-Mosah.
15 Nach dem Lutherischen Katechismus ist es das fiinfte Gebot.

16 = Du sollst nicht toten!” Ex. 20, 13; s. 0. Anm. 5.

7= im Ubergang” des fliissigen Lesens von einem Wort zum nichsten, wobei
dann hier der folgende Konsonant t (s. u. Anm. 19) erweicht (aspiriert = t, hier
aschkenasisch = s) ausgesprochen wird.

18 = Bibel- oder Talmudabschnitt”.

9=, Du sollst nicht toten!” Ex. 20, 13; der erste Konsonant Taw des zweiten Wor-
tes — im ersten Zitat (s.0. Anm. 4) als Verschlusslaut gesprochen — erhélt eine as-
pirierte, weichere Aussprache als Reibelaut (s); vgl. HOLLENBERG-BUDDE, Hebra-
isches Schulbuch, hg. v. Walter BAUMGARTNER, Basel / Stuttgart, 1971,§ 1, b, S. 2.
20 =Qamads = langes a = a; s.u. Anm. 22 und 31.

21 = Patah= kurzes a = a; s.u. Anm. 22 und 32.

2 Die aschkenasische Aussprache des Qamas als 6-Laut verschliefit quasi den
Mund (qms = ,zusammenballen, pressen”) im Gegensatz zum Vokal 4, der den
Mund o&ffnet (pth =, 6ffnen”).

B =, Gemara™ = Sammelwerk, das kurz nach Abfassung der Mischnah (um 220
n.Chr.) von den Amoréern zur Exegese und Kommentierung entstanden ist. Die
Gemara’ bildet zusammen mit der Mischnah den Talmud.

24 =‘apodah zarah = Talmud-Traktat, f. 19b.

% Spriiche-Buch des Alten Testaments.

2% = die Verfiihrerin; s. Otto PLOGER, Spriiche Salomos — Proverbia, Biblischer
Kommentar Altes Testament, Bd. XVII, Neukirchen-Vluyn, 1984, S. 73 ff.

% Spr. 7, 26a.

2 = Dies ist ein Schiiler, der es nicht erreicht hat, Lehrer zu werden, aber Lehrer
ist”. Es ist moglich, dass in der betreffenden Verbform I’haurooh der Verbwurzel
yrh (= ,lehren”) statt He ein ’Alef geschrieben wurde, woraus sich die Verbwur-
zel yr' (= ,sehen”) ergab. Die lectio difficilior der Verbform I’haurooh (mit ’Alef)
miisste dann statt , Lehrer zu werden” bedeuten: ,,um gesehen zu werden”, d. h.
etwa: ,um Aufsehen zu erregen”

165



von ihr Getoteten).” seh talmid schehigia I'haurooh w’enau maureh
Wer zur Entscheidung nicht befdhigt ist und entscheidet, und wer
zur Entscheidung befahigt ist und nicht entscheidet, vergeht sich ge-
gen das 6. Gebot. Auf unsere Zeitverhéltnisse angewandt, konnte
man in Fortfithrung dieses Satzes sagen: Wer in bezug auf die Her-
beifiihrung des Friedens schweigt, wo er reden sollte, wer also
Komoz®! eintreten 1af3t, wo Pasach®? am Platz wire, oder wer umge-
kehrt redet, wo er schweigen sollte, der handelt gegen das 6. Gebot.

Als wir vor mehr als einem Jahre das Friedensangebot machten, da
schwieg man bei unseren Gegnern.® Dafiir hielten die fithrenden
Staatsmanner der Entente Rede auf Rede, um ihre Volker zu neuen
kriegerischen Taten anzufeuern; der Krieg dauerte fort, und Hun-
derttausende blithender Menschenleben, Milliardenwerte wurden
weiter vernichtet. Nun haben unsere Staatméanner aufs neue gespro-
chen’, und der Weg zum Frieden ist wieder offen. Moge ihr Begin-
nen zu gutem Erfolge fiihren.

W'im misbach awonim taaseh li lau siwneh eshen gosis ki charb’cho hénafto
oleho wat’chalaleho: Wenn du mir einen Altar aus Steinen errichtest,
sollst du sie nicht behauen bauen; denn hast du dein Schwert {iber
einen [Stein] geschwungen, so hast du ihn entweiht®® Zu diesem
Verse bemerkt die Mechilta’: Rabbi Jochanan ben Sackai sagte: Von
awonim schlémau s sollst du den Altar bauen, von awonim

2 Spr. 7, 26b.

30 = Dies ist ein Schiiler, der es erreicht hat, Lehrer zu werden, aber kein Lehrer
ist.”

31 = 3; aschkenasisch langes o =6; Mund schlieen; s.0. Anm. 20 und 22.

32 = 3; Mund 6ffnen; s.o. Anm. 21 und 22.

3 Gemeint ist das Verhandlungsangebot der Mittelméachte vom 12.12.1916; Peter
Graf KIELMANSEGG, Deutschland und der Erste Weltkrieg, Athenaion, Frankfurt
a. M., 1968, S. 412 ff. 419 ff.

3 Der Feldbrief bezieht sich hier wohl in erster Linie auf die Friedenspolitik des
Staatssekretérs Richard v. Kithlmann (seit dem Sommer 1917), den Reichskanzler
Georg Michaelis gelegentlich sogar als , pazifistisch” bezeichnete, sowie auf das
erneute Friedensangebot der Mittelméachte vom 25.12.1917 in Brest-Litowsk; Pe-
ter Graf KIELMANSEGG, Deutschland und der Erste Weltkrieg, aa O., S. 517 ff.
528 ff. 534 ff. 543. 585 ff; das Zitat , pazifistisch” ebd. auf S. 526.

35 Ex. 20, 25.

36 = Mekilta’ = halachischer Midrasch zu Exodus und Deuteronomium.

% =, ganze Steine” im Sinn von: ,,unbehauene Steine”; vgl. Deut. 27, 5 f.

166



schematilaus scholaum, von Steinen, die den Frieden stiften.
Wenn nun bei leblosen Altarsteinen, weil sie zwischen Israel und
seinem Vater Frieden zu stiften bestimmt sind, Gtt verlangt: Du
sollst kein Eisen iiber sie schwingen — um wieviel soll nur Segen
kommen {iber jene, die Frieden stiften in der Familie, in Gemeinwe-
sen, zwischen zwei Volkern, zwischen zwei Reichen.

Im Schluf$satze unserer Haftoroh3®: ['marbé hamisroh ul’scholaum én
kéz al kissé¢ dowid w’al mamlachtau I'hochin auso ul’saado b'mischpot
uwiz’dokoh méatoh w’ad aulom kinas haschem z'woaus taaseh saus*® ist
das erste Wort: 12707 4! mit einem Schluf-o 4> geschrieben, um anzu-
deuten, , dafl Gtt da, wo man das Ende erblickte, den Anfang einer
neuen Ara schaffen und einen vor den trostlosesten, scheinbar das
Ende bedeutenden Zustinden nimmer erschreckenden, ja an sie
selbst ankniipfenden und aus ihnen heraus arbeitenden Mehrer der
Herrschaft und unendlichen Frieden fiir Davids Thron und Reich
herbeifiihren kann”. Moge es uns beschieden sein, diese kinas ha-
schem*® in unseren Tagen zu erleben, die Zeit, da Gerechtigkeit und
Menschenliebe auf Erden die unumschrinkte Herrschaft antreten,
da die Welt ihr hochstes Ziel erblicktin freier Entfaltung vollendeten
reinen Menschentums.

Unsere im Felde stehenden Freunde bitten wir um Angabe von Adressen-
dnderungen unter Angabe der bisherigen Adresse und um Mitteilung der
Feldadressen von Freunden unserer Bestrebungen.

3 = wortl.: ,unbehauene Steine [ndmlich:] Frieden”.

% Haftarah” ist die Bezeichnung fiir eine Prophetenlesung am Sabbatund / oder
Feiertag.

4= auf dass seine Herrschaft groff werde und des Friedens kein Ende auf dem
Thron Davids und in seinem Koénigreich, dass er es starke und stiitze durch Recht
und Gerechtigkeit von nun an bis in Ewigkeit. Solches wird tun der Eifer des
Herrn Zebaoth”, Jes. 9, 6.

41 =]emarbéh = ,,auf dass grofl werde ...”

# Einige hebraische Konsonanten kénnen als Binnen- und in etwas veranderter
Form als Schlussbuchstaben (litterae finales) geschrieben werden.

43 = der Eifer des Herrn”.

167



Uber die
»,Zusammengehorigkeit der

ganzen Menschheit”

Eine ,Weihnachtsrede” des Rabbiners
Fritz Leon Bernstein (1888-1920)

Preuf$isch Stargard 1918

Fritz Leon Bernstein' wurde am 1. Januar 1888 in Breslau geboren,
wo er am 26.2.1920 auch gestorben ist. Nach seiner Promotion an der
dortigen Universititleistete er 1914 bis 1916/17 den Kriegsdienst. Im
Rang eines Unteroffiziers der Reserve trat er Anfang 1917 sein Amt
als Rabbiner der Jiidischen Gemeinde zu Preuflisch Stargard an, wo-
mit ihm zugleich die Zustandigkeit fiir die jiidische Militarseelsorge
vor Ort oblag. In der nachfolgenden ,Weihnachtsrede’, gehalten
1918 vermutlich innerhalb der Garnison von PreufSisch Stargard (La-
zarett) vor — zumindest iiberwiegend — christlichen Soldaten, formu-
liert Rabbiner F. L. Bernstein als ,religioser Mensch’ seine scharfe
Anklage wider das , Teufelswerk des modernen Krieges”:

,Kameraden! Als ich vor einigen Tagen von den leitenden Stellen
des Lazarettpersonals ersucht wurde, bei dieser Weihnachtsfeier die
Rede zu halten, da habe ich erst geschwankt. Es schien mir unmog-
lich, dass ich als Rabbiner bei dieser Feier zu Ihnen sprechen sollte.
Aber dann siegte in mir das Gefithl der Kameradschaft, und ich
sprang in die Liicke, die durch den Fortgang der christlichen Herren
Garnisonsgeistlichen entstanden ist. So rede ich also jetzt zu Ihnen.
Allerdings — was Ihnen wahrscheinlich die Herren christlichen

1 Vgl. Sabine HANK/Hermann SIMON/Uwe HANK: Feldrabbiner in den deutschen
Streitkraften des Ersten Weltkrieges. Gemeinsam herausgegeben von der Stif-
tung Neue Synagoge Berlin — Centrum Judaicum und dem Zentrum fiir Militar-
geschichte und Sozialwissenschaft der Bundeswehr. (Band 7 der Schriftenreihe
des Centrum Judaicum, hg. von Hermann Simon). Berlin 2013, S. 484. — Nachfol-
gende Textauswahl fiir diesen Band: Johannes Weissinger.

168



Geistlichen gesagt hatten, das von mir zu horen kénnen Sie nicht
erwarten. Ich werde Ihnen keine eigentliche Weihnachtsrede halten,
aber ich will diese Gelegenheit benutzen, einmal als religidser
Mensch zu Ihnen als Menschen zu sprechen. Gerade die Zeit, in der
wir leben, hat ja viele Schranken niedergerissen und regt alle an,
iiber die einfachsten Menschheitsfragen nachzudenken. Und da es,
wie wir alle sehnstichtig hoffen, in absehbarer kurzer Zeit wieder
heifien soll: ,Friede auf Erden’, so lassen Sie mich davon reden, mit
welcher Gesinnungen wir als Menschen dem Frieden entgegenge-
hen sollen.

Kameraden! Der Frieden ist zwar noch nicht wiederhergestellt.
Aber trotzdem kann man sagen, dass der eigentliche Krieg nun zu
Ende ist. Wir atmen auf und sagen es uns noch einmal, wie um es
durch die Wiederholung erst richtig zu begreifen: Der Krieg ist nun
zu Ende! Und diese Simmung des Aufatmens quillt {iberall hervor,
wo Menschenherzen schlagen und empfinden.

Kameraden! War es ein grésslicher Traum, dass vier Jahre hin-
durch Millionen und Abermillionen friedlicher Menschen gegenei-
nander gehetzt worden sind, um sich gegenseitig zu vernichten, um
mit den fiirchterlichsten Mitteln, die friiher als Ausgeburte[n] einer
krankhaft fiebernden Phantasie verlacht wurden, ganze Stidte zu
zertrimmern, bliihende Gegenden in Wiisten zu verwandeln und
ein Unheil iiber die Menschheit zu bringen, dem gegeniiber das Zer-
storungswerk irdischer Naturkréfte weit zuriickbleibt? War es ein
grasslicher Traum, in dessen knappen Sekunden unser erregtes Hirn
all die Scheuf8lichkeiten des Trommelfeuers, des Gasangriffs, der
Minensprengung, des Bombenabwurfs, der Torpedierung usw. vor-
gegaukelt hat?

Nein, wir wissen es leider; wir haben nicht getraumt. Wachen
Geistes, sehenden Auges und mit tatiger Hand haben wir das Teu-
felswerk des modernen Krieges miterlebt. Und jetzt fragen wir uns
alle: wie war es moglich? Die Antwort, die ich geben miisste, Kame-
raden, wiirde in das Gebiet der Politik hinfibergreifen. Und die Po-
litik soll heute wenigstens begraben sein. Gleichgiiltig, wie die Ant-
wort auch ausfallen wiirde, eins wissen wir heute so deutlich wie
nur irgendetwas: dieser Krieg war eine Verirrung.

Der moderne Mensch entsetzt sich, wenn er von den Heiden
langst vergangener Zeiten liest, dass sie als ein ihrem Go6tzen wohl-

169



gefdllige Opfer ihre eigenen Kinder dem Feuertode iiberliefert
haben. Manist emport iiber die Ruchlosigkeit der romischen Kaiser,
die vor einer schaulustigen Menge wehrlose Menschen dem
Todeskampf mit wilden Tieren ausgesetzt haben. Wie lacherlich
klein erscheint dieser Heidenwahnwitz und dieser Césarenblut-
durst gegeniiber der Riesenschuld, die die sogenannte zivilisierte
Menschheit durch die Entfesselung der Weltkriegsfurie auf sich geladen
hat!

Und, Kameraden, keiner spreche: Ich bin frei von dieser Schuld
— wir rithmten uns doch alle, auch der Geringste und ganz Tatenlose,
wie herrlich weit wir es mit der Kultur gebracht hatten. Nun, so wie
wir uns eins fithlten mit dem ganzen zeitgendssischen Geschlecht,
als wir seine Vorziige herausstreichen zu kénnen glaubten, so diir-
fen wir uns jetzt nicht ausschliefien wollen, wenn es gilt, die Schuld
zu bekennen. Und gerade dieses Schuldbekenntnis eines jeden Einzelnen
enthilt den guten Samen, aus dem die Saat einer besseren Zukunft auf-
spriefien wird.

Kameraden, worin besteht denn die grofie Schuld der letzten Mensch-
heitsepoche, die nun iiberwunden werden soll? Darin besteht sie, dass uns
das Bewusstsein der Zusammengehdrigkeit der ganzen Menschheit gefehlt
hat. Wie jeder zu seinem grofstmoglichen Nutzen kdme, das war die
Sorge der Kleinen wie der Grofsen. Und wenn der kleinliche Eigen-
nutz einmal ausgeschaltet wurde, dann galt dieser Verzicht allen-
falls der Zukunft des eigenen Volkes. Die Selbstsucht des Einzelnen
ging auf im selbstsiichtigen Nationalismus. Dass in dieser Hingabe
an die Sache des Volkes Grofitaten echtesten Heldentums vollbracht
wurden, das wissen wir. Aber dieses Bewusstsein darf uns nicht in
dem Urteil triiben, dass der Kampf der Volker gegeneinander das
blutige Weltgericht {iber die in Selbstsucht entartete Menschheit
war.

So wird nun, Kameraden, das Eingestindnis der Schuld, die wir alle
haben, der entscheidende Schritt, mit dem wir uns auf den Boden der all-
gemeinen Zusammengehorigkeit der Menschheit stellen. Was die alten
israelitischen Propheten zuerst gepredigt haben, das wird allen, die
mit Abscheu vor dem durch diesen Krieg gerichteten Eigennutz sich
einer besseren Zukunft zuwenden, in Herz und Denken iibergehen
miissen: namlich dass vor dem einen Gott nur eine einige Mensch-
heit bestehen kann. Maleachi hat es schon treffend gesagt: ,Haben

170



wir nicht alle einen Vater, hat uns nicht ein Gott erschaffen, warum
sollten wir also einer gegen den andern treulos handeln? Das un-
verlierbare Gut einer jeden ernsten Religion: die Pflicht der Nach-
stenliebe muss das Heiligtum sein, um das sich die ganze Mensch-
heit sammelt. Der alte preuiische Wahlspruch: ,Jedem das Sei-
ne’ muss ebenso wie fiir die Biirger eines Staates auch fiir das Ver-
héltnis aller Volker zu einander gelten. Jedem gebiihrt ein Platz an
der Sonne, den er aber nicht unter Verletzung des Rechtes eines an-
dern besetzen darf. Jedes Volk hat Fahigkeiten, die es zum Besten
der ganzen Menschheit pflegen soll. Jedes Volk bedarf der Moglich-
keit, sein besonderes Leben zu fithren. Aber allen gemeinsam muss
der Gedanke der Einheit der ganzen Menschheit sein. Aus diesen
Gedanken, denen die Zukunft gehort, wird jene Zusammenge-
horigkeit erwachsen, die die Grundlage fiir Gliick und Eintracht ist.
Dann wird Frieden auf Erden sein, Frieden unter den Volkern,
Frieden unter den Menschen. "

2 Textzitat nach: ebd., S. 484 f (Hervorhebungen von Johannes Weissinger).

171



Militarismus oder Pazifismus
(1919)!

Isaak Heinemann

[...] Unterscheiden wir mit einem neueren Denker das niedere Trieb-
leben, das in jedem Menschen wirksam ist, den Willen, dessen nur
starke Naturen fahig sind, und den , Vernunftwillen”, der nur in sitt-
lichen Naturen zur Entfaltung kommt, soist sofort deutlich, dass der
Militarist zwar des Wollens, der Niederzwingung des Trieblebens
unter einen leitenden Gedanken, in hohem Grade fihig ist (darin
liegt der asthetische Reiz seiner Erscheinung), dass er es aber gar
nicht fiir notig hélt, diesen leitenden Gedanken selbst sittlich zu
rechtfertigen. Daher ist sein Heldentum , sehr oft perverse Anwen-
dung einer Kraft, die, auf richtigere Ziele gelenkt, Grofses zuwege
gebracht hitte. Was sind denn die ,GroSen’ der Geschichte oft an-
ders als hochst besonnene und willensstarke Verbrecher!” (Natorp,
Sozialpadagogik! 62). Der Religion kann solche (von den Kirchen
freilich nicht selten sanktionierte) ,Grofse” nicht geniigen. Ebenso
unbedingt, wie die Unterordnung der Triebe unter den Willen, muss
sie die Bestimmung des Willens durch die Ideale der Vernunft, der
Sittlichkeit und der Heiligkeit fordern. Insofern ist Nathans Wort be-
rechtigt, dass der Weise nur Gut und Blut wagt, ,, wenns notig ist
und niitzt”; ein sinnloses Verspritzen des Lebens, bloff um Mut zu
zeigen und tiberschiissige Kraft sich entladen zu lassen oder aus
Freude am grausigen Spiel — erschiene ihr allerdings , grofs und ab-
scheulich”. Mag sein, dass solche Denkart dem jlidischen Stamme
erst allmédhlich durch seine Religion anerzogen worden ist, dass ur-
spriinglich vielfach auch bei ihm, den primitiveren Verhiltnissen
entsprechend, der Krieg in hoheren Ehren gestanden hat als spéter.

1 Textquelle | Isaak HEINEMANN: Einleitende Erwdgungen. Militarismus oder Pa-
zifismus [1919]. In: Zeitfragen im Lichte jiidischer Lebensanschauung. Fiinf Vor-
trige von I. Heinemann, Dozent am jiidisch-theologischen Seminar in Breslau.
Frankfurt a. M.: ]. Kauffmann Verlag 1921, S. 9-30, hier 23-30 (Auszug).

172



Der Jude hat zwar nie dem Kriegsspiele gehuldigt, wie es in Olym-
pia, auf den Ritterburgen und — auf dem modernen Fechtboden be-
trieben wurde ; aber auch er hat ja einmal seine Recken, die Jiphtach
und Simson, gehabt und im ,,Buch der Kriege Gottes” von seinen
Ruhmestaten gesungen; aus Papyrusfunden wissen wir sogar, dass
es kurz vor Alexander dem Grofen in Agypten eine Kolonie jiidi-
scher Berufssoldner gegeben hat. Aber jene Krieger jiidischen Blutes
hatten mit der prophetischen Religiositit sehr wenig gemein: je tie-
fer deren Einfluss drang, desto mehr treten die Recken hinter den
Sehern, David der Goliathzwinger hinter dem Psalmsédnger zuriick;
an Debora iibt der Talmud strenge Kritik; die Jagd, das Gleichnis der
Schlachten, kommt mehr und mehr aufier Ubung; und wie bereits
das alteste der Gebete, der majestatisch ehrwiirdige Priestersegen,
so schliefit das tagliche Hauptgebet, so der Tischsegen mit der Bitte
um Frieden, das hochste Gut. Nicht der Streit, sondern der Friede
erscheint dem Talmud als ,, Hefe im Teig”, als Anreger wahrer Be-
wegung. — Schon an dieser erzieherischen Einwirkung auf das
Volksbewusstsein erkennt man die wahre Anschauung der bibli-
schen Religion iiber den Krieg, wiewohl es zu einer systematischen
Stellungnahme nach biblischer Gewohnheit nicht kommt: der Krieg
wird als solcher nicht verworfen, gelegentlich aus Griinden des
Rechts und der Selbstverteidigung sogar geboten; und der Psalmist
darf sich des Gottes rithmen, der seinen Arm zur Schlacht gestidhlt
hat, zum Kampfe gegen ,, den Mund der Liige und die Hand des Be-
truges”. Und doch empfindet man gegen den Krieg einen gewissen
Abscheu, wie etwa das christliche Mittelalter den Henker als ,,un-
ehrlich” angesehen hat, so gewiss er im Dienste der Gerechtigkeit
stehen sollte; Konig David darf selbst den Tempel nicht bauen, da
seine Hand in Blut getaucht war, und die Sitte, den Altar aus Feld-
steinen zu errichten, wird damit begriindet, dass das Schwert, tiber
ihn geschwungen, ihn entweihen wiirde.

Aber auch wenn wir uns, wie billig, nicht an einzelne Stellen hal-
ten und aus dem Ganzen der biblischen Anschauung heraus urteilen,
so ergibt sich ein tiefer Gegensatz zur militaristischen Anschauung
vom Kriege. Und er beruht auf einem zweifachen tiefgreifenden Un-
terschied in der Schatzung letzter Lebenswerte. Zundchst neigt der
Militarismus zu einer sehr hohen Schatzung des Kérperlichen im Ver-
gleich zum Geistigen; selbst der bedeutendste Vertreter des moder-

173



nen Militarismus erkldrt ja, unbeschadet der ungeheuren Vergeisti-
gung jedes, auch des kriegerischen Lebens (Nietzsche, Zarathustra
S. 46): Leib binich ganz und gar, und Seeleist nur ein Wort fiir etwas
am Leibe; der Leib ist eine grofie Vernunft. Nun hat es freilich auf
dem Boden des Judentums meines Wissens nie eine Lebensanschau-
ung gegeben, die die Ertotung des Fleisches gefordert, den Korper
als das unreine Gefdfs oder das Grabmal der Seele gebrandmarkt
hatte, wie es vielfach im Christentum und Islam unter dem Einfluss
des einseitig aufgefassten Platonismus geschehen ist. Aber aller-
dings istihm der Leib nur Erde, der Geist Gottes Odem. Das aber ist
er, weil und insofern er die Ziele Gottes, die Wege des Rechts, er-
kennt und dem Korper weisen kann. Der Geist, der sich in reiner
Weltklugheit in den Dienst des blofi Menschlichen stellt, konnte
dem Judentum ebensowenig als ein hochstes Gut erscheinen, wie
die korperliche Stéarke. , Nicht rithme sich der Kluge seiner Klugheit,
der Starke seiner Starke, der Reiche seines Reichtums, sondern des-
sen rithme sich, wer sich rithmen mag, dass er mich erkenne, der ich
Liebe, Recht und Treue stifte auf Erden” (Jer. 9, 22 f.). Hier kommt
in prophetischer Begeisterung jene Kritik an den Zielsetzungen des
Militarismus zum Ausdruck, die wir vorhin in die Sprache moder-
ner Wissenschaft zu kleiden suchten: nicht die Kraftentfaltung als
solche ist das grofse (sei sie intellektueller, korperlicher, materieller
Art), sondern die Erkenntnis des Zieles, an welches die Kraft zu wen-
den ist. Wenn aber der Militarist behauptet, dass im Volkerleben die
Macht das Recht und den Rechtsanspruch schaffe, ,,Blut und Eisen”
zugleich den Rechtsgenuss und den Rechtstitel begriindet, so bdumt
sich der Prophetismus gegen diesen Gedanken auf, der, klar ausge-
sprochen oder dunkel empfunden, das Volksbewusstsein stets be-
herrscht hat. Schon Moses kennt zwischen dem Unrecht, das dem
Volke oder dem Einzelnen zugefiigt wird, keinen Unterschied; und
so wenig, wie fiir Elia der Justizmord Achabs an Naboth den Un-
gliicklichen zum Verbrecher stempelt, so wenig haben Elias Nach-
folger eine Grausamkeit gegen ein Volk deshalb fiir verdient gehal-
ten, weil das Opfer sich ihrer nicht erwehren konnte. Das erste Ka-
pitel des Buches Amos, jedenfalls eines der dltesten der sogenannten
schriftstellernden Propheten, tadelt die Leute von Damaskus, die
mit eisernen Dreschwagen Gilead gedroschen, — Edom, der seinen
Bruder in Hass verfolgt, — Moab, der die Gebeine des Konigs von

174



Edom verbrannt hat, — und Juda, das das Recht seines Gottes verletzt
hat. Und wenn die Politik diesem Rechtsbewusstsein Hohn zu spre-
chen scheint, so erschiittert das den Glauben des Propheten nicht im
mindesten. Das Recht kann nicht sterben: die Zukunft muss es an
den Tag bringen. Denn das Recht ist Gottes; und der Gott der Ver-
geltung (nicht: der Rache), den der 94. Psalm verkiindet, kann sich
auf die Dauer der Wahrnehmung des Rechtes nicht entziehen. Das
ist der Gottesglaube der Propheten, der dem klassischen und nach-
klassischem Altertum auch in seinen edelsten Vertretern gefehlt hat,
und der sich gerade in der Geschichtsanschauung der Propheten er-
weist als weit mehr, denn eine blofle metaphysische Konstruktion,
vielmehr als eine Idee von hochster ethischer und politischer Frucht-
barkeit. Aus ihm erst quillt ihr Glaube an die bessere Zukunft der
Menschheit, die da kommen muss, — nicht obwohl, sondern gerade
weil die Gegenwart so unertraglich trostlos ist. Eben in jener Zeit, da
der Assyrer seinen ehernen Fuf$ auf Vorderasien setzte, entwirft Je-
saia das grofiartige Gemalde von dem Sturmwind, der iiber die Ze-
dern des Libanon dahinbraust, die Kronen entbldttert mit Schre-
ckensgewalt, die Hochragenden knickt, die Stolzen erniedrigt — da
bliiht ein Reis aus Jischais Stamm, und ein Trieb entspriefit seiner
Wurzel. Der richtet in Gerechtigkeit die Armen und weiset in Red-
lichkeit die Bescheidenen der Erde; er schlagt die Erde mit dem
Stabe seines Hauches, und mit dem Odem seiner Lippen totet er den
Bosen; das Recht ist der Gurt seiner Lenden, die Treue der Gurt sei-
ner Hiifte. Dann wohnt der Wolf beim Lamme, und der Tiger lagert
beim Bocklein. — So bildet die Forderung des Weltfriedens nicht ein
phantastisches Gemaélde, das man sich ebensogut aus der Botschaft
der Propheten fortdenken konnte; der Gedanke an den gerechten
Weltrichter, an die Zeit, da die Vélker Schwert und Spiefs zu Pflug-
schar und Winzermesser umschmieden werden, erwachst als not-
wendige, unmittelbare Forderung aus der Verkiindung des Rechtes, das
auch zwischen den Voélkern walten soll.

So streben die Propheten aus dem Zustande des Kampfes aller
gegen alle hinaus, nicht weil er vom Einzelnen Opfer fordert, son-
dern weil eine Welt, in der die Gewalt die Mutter des Rechtes wire,
ihnen unertréglich, ja, auf die Dauer undenkbar ist.

Deshalb ist freilich ein Volkerfriede, wie sie ihn fordern und er-
hoffen, nur moglich in einer zur Anerkennung des Rechtes empor-

175



gelduterten Menschheit: als Folge, Symptom und Lohn ihrer Laute-
rung. Nichts wire weniger in ihrem Sinne, als die willkiirliche Fest-
legung der Erdkarte auf einen brutal erzwungenen Frieden, die Si-
cherung der Gewalt durch die heuchlerische Vorspiegelung des
Rechtes. Ein ewiger Friede, den man nur zu dekretieren brauchte,
gleichviel auf welcher Grundlage, entspriache keineswegs der
Grundstimmung dieser durchaus nicht ironisch gesinnten Naturen,
die nicht die feige Ruhe, sondern das Recht gewollt haben. Aber so
sind ja auch die Bestrebungen unserer Friedensgesellschaften gar
nicht gemeint. Auch Kant, auf den sie sich gernberufen, unterschei-
det ja die ,Prdliminarartikel” des ewigen Friedens, die ihm schon
jetzt durchfiihrbar scheinen, von den definitiven, deren Einfithrung
er von der fortschreitenden Durchdringung der Volker mit dem
Geiste des Rechtes abhdngig macht. Daher griiffen wir als Juden die
Streiter flir den Frieden der Volker, die mit den Mitteln der juristi-
schen Technik der Gegenwart im Geiste Jesaias daran arbeiten, dass
die Volker (wie wir wohl in unserer Sprache sagen diirfen) ihre Ka-
nonen zu Eisenbahnschienen, ihre U-Boote zu Passagierluftschiffen
umarbeiten mogen. ...

Wenn aber demnach unsere Stellungnahme zur Frage der Vol-
kerverstindigung nicht auf ZweckmafSigkeitserwédgungen, sondern
auf sittlich-religiosen Grundiiberzeugungen beruht, so treiben die
Gedankengénge, die uns heute zum Pazifismus fiihrten, notwendig
iiber dies erste, gemeinsam von uns erkannte Ziel hinaus und for-
dern ihre Konsequenzen fiir die ganze Breite des Lebens. Sie for-
dern, dass — im selben Sinn und mit derselben Einschrankung wie
jedem Volke — auch jedem Einzelnen das Recht auf Selbstbestimmung
und Selbstentfaltung eingerdaumt werde. Die alte Ordnung, so be-
hauptet man, hat dies Recht dem Staatsbiirger im Verhidltnis zum
Herrscher, dem Proletarier im Verhiltnis zum Besitzenden, dem
Weibe und dem Kinde im Verhélinis zum Familienoberhaupt ver-
sagt. Sind diese Vorwiirfe berechtigt? Und wenn sie es sind — inwie-
fern kann und soll Abhilfe geschaffen werden? So scheinen denn aus
dem Schofle des Friedenszustandes neue Probleme emporzusteigen,
die mindestens so bedeutungsvoll sind, mindestens so viel Arbeit
und Hingabe fordern diirfen und miissen, wie die Ordnung der
Staatengrenzen. Es bewdhrt sich das ratselhafte Talmudwort, das
wir vorhin anfithrten, dass der Friede nicht, wie man vielfach hat

176



glauben wollen, das Grab des Willens, sondern gerade der Schopfer
neuer Aufgaben und wahrer Kraftentfaltung ist. Die Losung der
neuen Fragen scheint uns aber nur moglich zu sein auf Grund der
Weltanschauung, die allein die politischen Konflikte zur Losung zu
fithren versprach: der Anschauung, die weder den entsagenden
Verzicht, noch die brutaler Selbstdurchsetzung gutheifst, sondern
die gemeinsame Anerkennung des Rechtes aller von dem Starken
wie von dem Schwachen fordert. Wie von hier aus die seither gege-
benen Losungen der Fragen des sozialen und Familienlebens zu be-
urteilen, neue Losungsversuche zu erdffnen sind, wird den Gegen-
stand unserer weiteren gemeinsamen Betrachtungen zu bilden ha-
ben.

Zum Verfasser | Isaak (Yitzhak) Heinemann, geboren am 5.6.1876 in Frank-
furt a. M.; gestorben am 29.7.1957 in Jerusalem. , Der Historiker und Philo-
soph H. studierte klassische Altertumswissenschaft an den Universititen
Strafiburg, Gottingen und Berlin (hier wurde er 1897 mit einer Dissertation
iiber Solon promoviert) sowie Philosophie am Rabbinerseminar in Berlin.
Nach 1897 unterrichtete er an héheren Schulen in Frankfurta. M. und wurde
wissenschaftlicher Leiter des Privatlyzeums der dortigen israelitischen Ge-
meinde. — Im Rahmen seiner Tatigkeiten als Dozent fiir antike und mittelal-
terliche Religionsphilosophie am Breslauer Jiidisch-Theologischen Seminar
(1918-1938) und fiir griechische Philosophie an der dortigen Universitat
(1930-1938), als Herausgeber der ,Monatsschrift fiir Geschichte und Wissen-
schaft des Judentums’ (1920-1938) und seit 1939 als Dozent an der Hebréi-
schen Universitat in Jerusalem hat H. u. a. die theologischen und philoso-
phischen Grundlagen der Wissenschaft des Judentums untersucht.” (Fran-
cesca Albertini, in: Metzler. Lexikon juidischer Philosophen | https://www.
spektrum.de/lexikon/juedische-philosophen/isaak-heinemann/76).

177



Wege zum Pazifismus:

Judentum
(Fremdzuschreibung | 1922)!

Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi

Weltmission des Judentums ist Verwirklichung der Ethik in der Po-
litik, ist: Sozialismus und Pazifismus.

Das Volk, das am meisten unter Unrecht litt, istberufen, die Welt
vom Unrecht zu erlosen; das Volk, das am starksten unter Gewalt
litt, ist berufen, die Welt von der Gewalt zu befreien. Das politische
Postulat der Gerechtigkeitist Sozialismus, der Gewaltlosigkeit Pazi-
fismus.

Kein Zufall, dafd so viele grofie Juden der Gegenwart Pazifisten,
so viele grofie Pazifisten der Gegenwart Juden sind; denn die histo-
rische Entwicklung hat die Juden zu Fiihrern des Antimilitarismus
gemacht: durch Tradition, Zivilisation, Ethos, Klugheit und Interna-
tionalismus.

Das erste Volk Europas, das entwaffnet wurde, waren die Juden.
An ihnen begann die unfreiwillige Abriistung. Wahrend jahrhun-
dertelang die {ibrigen Volker Europas ihre kriegerischen Instinkte
heiligten, {ibten und schérften, waren die Juden von aller militaris-
tischen Tradition und Tatigkeit ausgeschlossen. Zu unkriegeri-
schem Dasein gezwungen, mufSten sie von Kindheit auf Furcht und
Abscheu empfinden vor dem Kriege, der ihnen Elend und Verfol-
gung brachte — ohne sie jemals durch Freuden des Kampfes und Tri-
umphe des Sieges zu entschadigen.

Als Kulturvolk sind die Juden um Jahrtausende alter als die Ger-
manenvolker Europas: auch darin liegt eine Wurzel ihres Pazifis-

! Textquelle | Richard Nikolaus COUDENHOVE-KALERGL: Judentum [Abt. Wege
zum Pazifismus’]. In: Walter Fabian /Kurt Lenz: Die Friedensbewegung. Ein
Handbuch der Weltfriedensstromungen der Gegenwart. Unter Mitarbeit von 64
hervorragenden in- u. ausldndischen Vertretern des Pazifismus. Berlin: Schwet-
schke & Sohn 1922, S. 73-74.

178



mus. Wie im individuellen Leben die Jugend den Kampf mehr liebt
als das Alter, so pflegen alte Kulturvolker pazifistischer zu fiihlen
als junge. Auch die Juden hatten einmal, in der Vergangenheit, ein
Heldenzeitalter: Makkabaer, Bar Kochba; auch die Germanen wer-
den einmal, in der Zukunft, Kriegsverachter sein.

In der mosaischen Ethik lag die unvergleichliche Kraft des Ju-
dentums, zweitausendjihriger Unterdriickung durch eine Uber-
macht waffenlos zu trotzen. So gab es der Welt ein Beispiel, wie ein
stolzes Volk, getragen vom Glauben an seine Mission und seine Ide-
ale, sich dauernd behaupten und durchsetzen kann, ohne an die
Macht des Schwertes zu appellieren. Dem politischen Dogma von
der Weltentscheidung durch Blut und Eisen setzten sie entgegen das
ethische Evangelium von der Weltentscheidung durch Geist und
Glaube — und bewiesen durch ihre Geschichte, daff Hirne und Uber-
zeugungen stiarkere Waffen im menschlichen Daseinskampfe ver-
korpern als Arme? und Bajonette. Das griechische Weltreich Alexan-
ders ist versunken: das romische Weltreich Césars ist versunken;
das jiidische Weltreich Christi hat sich erhalten.

Im mosaischen Verbot: ,,Du sollst nicht toten
Keim des europdischen Pazifismus enthalten. Diese Saat ging auf in
der Friedens- und Liebeslehre des Christentums, in der Friedens-
und Gerechtigkeitslehre des Sozialismus. In Christentum und Sozi-
aldemokratie verméhlen sich jiidische Ethik mit abendldandischer
Menschheit. Im Pazifismus berithren und begegnen sich diese feind-
lichen Briider aus verschiedenen Weltepochen.

Die Diaspora hat die Juden zum Internationalvolk gemacht. Aus
diesem Fluche wurde Segen. AusgestofSen von beschrankten Natio-

14

war der erste

nalisten fanden die besten unter den Juden ihr Vaterland in der
Welt, ihren Patriotismus in der Humanitat. Die Weltmission dieser
Juden ist Wiederaufbau der zerschlagenen Weltgemeinschaft durch
neuen Kosmopolitismus, Pazifismus, Sozialismus, Sie sind Vorlau-
fer einer kommenden, entnationalisierten Menschheit. Ihr Ziel ist:
mitzulieben statt mitzuhassen, aufzubauen statt zu zerstoren, zu
verbinden statt zu trennen: im Zeichen ihres Propheten die Mensch-
heit herauszufiihren aus der dgyptischen Knechtschaft des Kapita-

2 [sic (Arme — Muskelkraft); Armeen?]

179



lismus und Militarismus in das gelobte Zukunftsland der Freiheit
und des Friedens.

Zum Verfasser | Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi, geb. am 16.11.1896
in Tokio, gestorben am 27.7.1972 in Schruns, Philosoph und Schriftsteller;
nach 1918 Biirger der Tschechoslowakei; 1923 Griinder der Paneuropa-Be-
wegung (die er allerdings 1965 verlief); 1938 Flucht in die Schweiz, 1940
Flucht in die USA, 1946 Riickkehr in die Schweiz. Im Alter insbesondere
auch als Warner vor einem Nuklearkrieg in Erscheinung getreten. (Literatur:
Helmut Donat/Karl Holl, Bearb.: Die Friedensbewegung: Organisierter Pa-
zifismus in Deutschland, Osterreich und der Schweiz. Hermes Handlexikon.
Diisseldorf: Econ Taschenbuch Verlag 1983, S. 68-69.)

180



Judentum und Gewalt

,Handbuch Pazifismus’ der Internationale
der Kriegsdienstgegner
(1928)!

Hans Kohn

Der entscheidende Wendepunkt der altjiidischen politischen Ge-
schichte ist der Augenblick, wo die Vertreter der Stimme Israels zu
dem Propheten Samuel kamen und ihn ersuchten, Israel einen Ko-
nig zu geben, , wie ihn alle anderen Volker haben”. Samuel wider-
strebte ihrer Bitte, denn er sieht in ihr einen Abfall von Gott und den
Wegen wahren Judentums. Er zeigt ihnen, was es bedeutet, einen
Konig zu haben, einen Staat zu bilden, wie alle anderen Voélker. Es
bedeutet Macht und Glanz, aber auf Kosten von Krieg, Unterdrii-
ckung, Unfreiheit, Erniedrigung. Dennoch beharrt das Volk bei sei-
nem Wunsche und Samuel erfiillt ihn.

Der jlidische Staat hatte keinen langen Bestand. Er kaimpfte nicht
nur mit dufSeren Feinden, mit Staaten gleich ihm, nur héufig viel
maéchtiger, sondern er hatte sich auch im Innern einer Priifung zu
unterziehen, der er so wenig standhalten konnte wie andere Staaten.
Staat und Nation sind gewohnt, sich als letzten MafSstab zu sehen,
ihr Heil als das Heil schlechthin, dem die ewigen Wahrheiten unter-
zuordnen sind. Und weil Staat und Nation mit diesem Anspruch
von Gottlichkeit umgeben sind, glauben sie sich auch berechtigt, Ge-
walt zu liben und alles ihrer Gewalt zu unterwerfen. Die fiir die Ent-
wicklung des Judentums entscheidende Stromung in seinem Volks-
leben hat diese Grundiiberzeugung verworfen. Staat und Nation
und religidse Gruppe sind ihr keine absoluten Werte, sondern sie
sind unterworfen der allgemeinen Sittlichkeit und werden an ihr

! Textquelle | Hans KOHN: Judentum und Gewalt. In: Gewalt und Gewaltlosigkeit.
Handbuch des aktiven Pazifismus. Im Auftrage der Internationale der Kriegs-
dienstgegner herausgegeben von Franz Kobler. Ziirich und Leipzig: Rotapfel-
Verlag 1928, S. 185-190.

181



gemessen. Die Zeit der Propheten ist angefiillt mit einem in der Ge-
schichte der Politik einzigartigen Kampfe. Auf der einen Seite stehen
die Konige Israels und Judas und ihre Ratgeber, die nach einem
machtigen und gedeihlichen Staate streben, wie alle anderen Staaten
der Erde. Das Volk lebt zufrieden in Wohlstand und Gliick, erfahrt
Schicksalsschlage wie alle anderen Volker, Kiinste und Wirtschaft
entfalten sich. In diese Ordnung ertént die Stimme der Propheten
und verwirft diesen Staat, weil er ein Staat ist wie alle anderen. In
unerhorten Paradoxien lehren sie das Gegenteil dessen, was das
Volk glaubt. Sie stellen menschlichen Trieb dem Willen Gottes ent-
gegen. Ihnen gilt der Mensch und nicht die soziale Ordnung, in die
er hineingestellt ist. Sie zerstoren den Staat, der immer etwas Relati-
ves ist, Notbehelf im Ausgleich menschlicher Triebe, indem sie ihn
am Absoluten messen. Sie stehen wider das Volk, seinen Staat, seine
Konige und Méchtigen. Und das Volk beugt sich. Es nimmt das
Schwere auf sich. Es tritt aus dem Bezirk der gewohnten Politik her-
aus, es wird anders denn alle anderen Volker. Es erkauft sein ewiges
Leben, wihrend die anderen rings um es untergehen, um einen
Preis, der wie ein fiirchterliches Joch es belasten wird. Es wird sich
immer wieder dagegen emporen. Aber sein Schicksal ist entschie-
den. Das Volk hat jene, denen es einst zugejubelt hat und die es
nichts gelehrt haben, als was die Fiihrer aller anderen Volker lehren,
die klugen und edlen Berater des Thrones, Liigenpropheten ge-
nannt. Und hat die bitteren Geistesschlage gegen seine Konige und
Helden und gegen seine eigenen natiirlichen Triebe nach Macht,
Reichtum und Gewalt in Ehrfurcht bewahrt.

Die politische Erkenntnis eines Hoseas oder Jesajas sah als den
einzigen Weg die Abkehr von duflerem Glanze und dufSeren Macht-
erfolgen und die Konzentration auf die Schaffung eines gerechten
Gemeinwesens im Innern. Tut man dies, dann braucht man nicht zu
verzagen, dann kann man ruhig vertrauen und braucht nicht in
staindiger Angst zu leben. Einim Innern auf Gerechtigkeit aufgebau-
tes, nicht nach au8en durch Zwang und Gewalt Giiter und wider-
strebende Menschen an sich ziehendes Gemeinwesen ist sicherer als
ein auf Armeen sich stiitzender, innerlich aber gebrechlicher oder
Neid und Angst der Nachbarn erweckender Koloss. , Wehe denen,
die sich auf Rosse verlassen und auf Streitwagen hoffen, dass der-
selbigen viele sind, und auf Reiter, darum, dass sie sehr stark sind”,

182



warnt Jesajas, ,,in Umkehr und Ruhe besteht euer Heil. In Stille und
Vertrauen besteht eure Heldentat.” Nicht anders verhielt sich Jere-
mias, als sein Volk sich wiederum zu einem Unabhéngigkeitskampf
erheben und die ,, Fesseln der Fremdherrschaft” abschiitteln wollte.
Wegen seiner ,landesverrédterischen” Handlungen und Reden
wurde er eingekerkert, misshandelt, mit dem Tode bedroht. Die Ge-
nerdle erhoben gegen ihn die Anklage, dass er Volk und Heer ent-
mutige. ,Denn dieser Mann ist nicht auf das Heil des Volkes be-
dacht, sondern auf sein Unheil.” So sprachen die Generile und ver-
langten des Jeremias Tod. Aber der Prophet wich nicht. Mag er auch
erliegen, er weif3, dass die Wahrheit siegt. Mag sein, dass er die po-
litische Autoritdt zerstort. Aber ihm ist der Staat nur als sittliches
Instrument Gottes in seinen Wegen denkbar. , Nicht durch Macht,
nicht durch Gewalt, sondern allein durch meinen Geist.”

Das Judentum hat die Lehre der Propheten aufgenommen. In
Jesu Predigt, wie im frithen urchristlichen Kreise, der ein jiidischer
Kreis war, wie in der vorbildlichen Gemeinschaft der Essder lebte
sie fort. Die Essder lebten von strenger Arbeit, Ackerbau und Hand-
werk, mit Ausnahme der Verfertigung von Waffen. Sie erwahlten
sich Fiihrer, denen sie willig gehorchten, aber sie verwarfen die
Herrschaft des Menschen iiber den Menschen und jede Form von
Gewalt als ungerecht und gottlos.

Nicht nur diese Lehre, sondern auch sein Schicksal hat das jiidi-
sche Volk zur Abwehr von der Gewalt bestimmt. Freilich war die
Lehre, die es auf sich genommen hatte, mitbestimmend fiir sein
Schicksal. Als der dufiere Rahmen nationalen Lebens zerbrach, zer-
brach nicht, wie es bei allen anderen Volkern geschehen war, die na-
tional-geistige Existenz; ohne Land, ohne Zusammenhalt durch du-
f3ere Macht und Gewalt, ohne weltliche fithrende Autoritatblieb das
Judentum durch all die Jahrhunderte. Einsam und anders lebte es
unter den Volkern, ihnen ein Abscheu oder eine Verwunderung. Als
die heute die grofien Kriege fithrenden Volker noch nicht bestanden,
hatte sich das Judentum bereits von Gewalt und dufSerer Macht ab-
gewandt. Uber alle Lander verstreut, hat es an allen Kulturen teilge-
nommen, ist durch sie bereichert worden und hat sie bereichert, es
ist ein Welt- und Menschheitsvolk geworden und dennoch stets un-
terschiedlich und abgesondert als Volk geblieben. Es hat die Nich-
tigkeit und Verwerflichkeit von Gewalt und dufierem Glanz er-

183



kannt. Es war nie pessimistisch. Ein ungeheurer Lebenswille hat es
durchflutet, hat immer neue Formen aus dem Schosse des Juden-
tums hervorgehen lassen. Aber das Leben hatte fiir den Juden nur
einen Sinn, wenn es den Gesetzen der Sittlichkeit unterworfen war.
Das Leben war fiir den Juden schwer, aber er nahm es willig auf
sich, da es einen Sinn hatte: die Vergeistigung und Vergoéttlichung
des Lebens, die Erhebung der Wiirde des Menschen, die Abkehr von
aller Gewalt. Der Jude erfuhr in vielen Jahrhunderten an seinem
Leibe die Wirkung der Gewalt, sie istihm dadurch nicht ehrfiirchti-
ger oder gerechter geworden. Der Jude hielt fest an den Traditionen,
die ihm {iberkommen waren, er war in der gleichen Zeit ein Revo-
lutionér, denn er durchschaute die Hohlheit der Autoritit, die sich
auf Zwang und Gewalt stiitzt. Er hatte keine Konige und Fiirsten
seines Stammes, aber nirgendwo wurde den Fiihrern so willig Ge-
folgschaft geleistet wie bei den Juden. Es waren Fiihrer, die man frei-
willig anerkannte, da sie durch die Reinheit ihres Lebens und die
Erhabenheit ihrer Weisheit hervorragten. In keinem Volke wurde
der Weisheit und vorbildlichem Leben so hohe Achtung gezollt wie
bei den Juden. Dem gegentiber galten Abstammung und Reichtum
nichts. Aus den darmsten Schichten konnte ein jeder zur Fiihrerschaft
aufsteigen. Aber wie es im Judentum in ausgebildetster Weise Fiih-
rerschaft gab, so gab es keine Herrschaft.

Das Judentum hat den Kampf gekannt, das zdhe Ringen um die
Schwere der Aufgabe, den Mut, um dieser Aufgabe willen alles zu
ertragen, und das Martyrium. Aber es hat den Krieg gehasst, den es
seit zwei Jahrtausenden nicht mehr gefiihrt hat, den organisierten
Mord, wie jede Gewalttat {iberhaupt. Jeder Jude tragt in seinem
Blute eine instinktive und bis zur Heftigkeit gesteigerte Abneigung
gegen rohe Gewalt, Mord und Krieg. Der Heroismus des Krieges,
der sportliche Geist des Wettbewerbes sind ihm unverstéandlich. In
talmudischer Zeit wird diese Erkenntnis von der Einheit und Gleich-
heit des Menschengeschlechtes, von der Wiirde und Grofie jedes
einzelnen Menschen immer wieder betont. ,, Wo immer du die Spur
eines Menschen wahrnimmst, dort steht Gott vor dir.” ,, Dies ist das
Buch der Menschengeschichte: da Gott den Menschen schuf, schuf
er ihn im Ebenbilde Gottes — darin ist die Summe der Thora enthal-
ten.” Und die Mischnah sagt es im folgenden Gleichnis: ,,Demge-
mag ist ein einziger Mensch zu Anfang der Welt erschaffen worden,

184



um dadurch zu lehren, dass man jedem, der auch nur eine einzige
Seele vernichtet, es anrechnet, als ob er eine volle Welt vernichtet
hétte, und dass man jedem, der auch nur eine Seele erhilt, es anrech-
net, als ob er eine volle Welt erhalten hitte.” So gewinnt des Men-
schen Leben seinen wahren Wert und das Wort ,,Du sollst nicht to-
ten” seine volle Berechtigung. Darin liegt die Absage an jede T6tung
eines Menschen, an jeden Krieg, unter welchem Vorwand auch im-
mer. Die Endzeit ist in der jiidischen Vorstellung durch nichts so
sehr charakterisiert als durch das Fehlen jeder Gewalttat.

,,Sie werden ihre Schwerter zu Pfliigen umschmieden und ihre
Spiefle zu Winzermessern. Kein Volk wird mehr gegen das an-
dere das Schwert erheben und nicht mehr werden sie den Krieg
erlernen.”

Das Ziel aller jiidischen Politik war das Friedensreich fiir alle Volker
der einigen Menschheit. Der Konig, den Israel ersehnt, ist ein ande-
rer, als ihn die anderen Volker haben, ein anderer, als ihn einst die
Juden vor drei Jahrtausenden von Samuel verlangt haben und vor
dem Samuel sie gewarnt hat.

,,Gerecht ist er und hilfreich. Demiditig ist er und reitet auf einem
Esel. Er rottet die Streitwagen aus Ephraim aus und die Rosse
aus Jerusalem. Auch die Kriegsbogen werden zerbrochen wer-
den und er bringt den Vélkern Frieden.”

In den letzten Jahrzehnten ist ein Prozess der Auflésung im Juden-
tum vor sich gegangen und es bot wie andere Volker und Religionen
den Anblick der Zersetzung seiner alten moralischen Kraft und sei-
ner Abwendung von jeder Gewalt. Es hat zum Teil vom modernen
Europa und seinen Nationalstaaten nicht nur das Gute tibernom-
men, sondern auch deren Glauben an Gewalt und Macht, deren
Wertmafistibe. Aber wie in anderen Volkern und Religionen be-
ginnt sich auch in ihm wieder eine Umkehr zu vollziehen und die
neuen Lehren, die es findet, sind nichts als eine Bestdtigung des In-
haltes, der durch viele Jahrhunderte sein Leben bestimmt und erfiillt
hat.

185



,Der Sieg ertragt die Wahrheit nicht, und wenn man vor deinen Au-
gen ein wahres Ding ausbreitet, verstofiest du es wegen des Sieges.
Wer da die Wahrheit in ihr selbst will, treibe den Geist des Sieges
von dannen; dann erst bereite er sich, die Wahrheit zu schauen.”
(Aus ,,Die Geschichten des Rabbi Nachman”, ihm nacherzahlt von
Martin Buber, Riitten & Loening, Frankfurt am Main.)

,Wie allgegenwartig der Kampftrieb dem Menschen auch ist, wie
fruchtbar er auch war im Erwecken edler Gefiihle und méannlicher
Tugenden, erschopft sich inihm dennoch nicht das menschliche We-
sen. Unter ihm verbirgt sich ein gottlicherer Trieb: die Liebe. Erha-
benere Aufgaben als die des Kriegsmannes fordern jetzt unsere An-
dacht. Die Weltgeschichte bestitigt die Weissagung, dass die Sanft-
miitigen das Erdreich ererben werden.” (Inazo Nitobé, Le Bushido.
L’ame du Japon, Payot, Paris 1927.)

Zum Verfasser | Hans Kohn (1891-1971), geboren in Prag. — Historiker, pazi-
fistischer Zionist, 1921 Delegierter der jiidischen Organisationen bei der Pa-
riser Friedenskonferenz und seit 1921 Mitglied der , War Resisters’ Interna-
tional” (WRI), schrieb 1928 den oben dokumentierten Essay ,, Judentum und
Gewalt” (ab 1925 Paldstina, ab 1934 USA). Pionier der akademischen Natio-
nalismus-Forschung. — Literaturhinweise: Dieter RIESENBERGER, Hans Kohn
(1891-1971). Zionist und Pazifist. In: Zeitschrift fiir Religions- und Geistes-
geschichte, Vol. 41. Jahrgang, Heft. 2 (1989), S. 166-174; Romy LANGEHEINE,
Von Prag nach New York. Hans Kohn. Eine intellektuelle Biographie. Got-
tingen: Wallenstein 2014.

186



Das Judentum und der Weltfriede
(1929)!

Rabbiner Dr. Leo Baeck

Wenn man im Namen des Judentums sich seines Pazifismus
rithmte, so konnte dies sehr bald sein Bedenkliches haben. Die Ge-
meinde des Judentums ist, so sehr sie Subjekt einer geistigen Ge-
schichte immer blieb, seit Jahrhunderten in der politischen Ge-
schichte immer nur Objekt gewesen, Objekt von Auseinanderset-
zungen und Kampfen zwischen und in den Voélkern. Wenn sie seit
langem immer den Frieden gepriesen und den Krieg verworfen hat,
so war ihr dies kein Schweres geworden; dennvor sie trat keine Ent-
scheidung hin, ihr Wort fiir den Krieg oder fiir den Frieden zu spre-
chen. Man konnte an Goethes ironischen Satz denken, daf$ ,,die Hin-
dus der Wiiste geloben, keine Fische zu essen.”

Aber das, worum es sich hier handelt, istja nicht, seiner Religion
etwas zuzusprechen, was gelten soll, oder was gerade gilt, sondern
darum handelt es sich hier, von seiner Religion aus vor sich selbst
eine Rechenschaft zu geben, dieses Geschichtliche, das in uns Per-
sonliches wird, reden zu lassen. Hier tritt dann freilich die ganze
Problematik mit ihren Fragen vor uns hin. Denn es ist eine Tatsache,
daf auch in das jiidische Schrifttum, wie in das der meisten Religio-
nen - abgesehen vom Buddhismus, fiir den vieles hiervon ganz au-
ferhalb seines Gedankenkreises bleibt —, gewifs, der Frieden als
Ideal, ja als Forderung hineingestellt ist, aber doch auch der Krieg
dort zum mindesten als ein nicht Abgewiesenes, ja als ein Geschicht-
liches dasteht. Und dieses Problem ist kein literarisches oder theolo-
gisches nur; es hat einen Ernst, der von jedem von uns verlangt, dafs

! Textquelle | Rabbiner Dr. Leo BAECK: Das Judentum und der Weltfriede. In:
Religion und Weltfriede. Uberwindung der Kriege. Sammelschrift mit Beitrigen
von Rabb. Leo Baeck, Pfarrer D. Giinther Dehn, R.-A. Dr. Alfred Klee, Dr. Hein-
rich Krone M.d.R., P. Franciskus Stratman O.P., Pfarrer Lic. theol. Rudolf Wie-
landt. Herausgegeben von der Arbeitsgemeinschaft der Konfessionen fiir den
Frieden. Leipzig: Gustav Engel Verlag [1930], S. 9-13.

187



er sich mit ihm auseinandersetze. Denn es ist doch kein Zweifel, daf3
Menschen, in denen das Religiése im Motiv wie im Tun eine Wirk-
lichkeit war, denen das Streben nach Macht und das Trachten der
Gewalt fernblieb, in Stunden der Entscheidung den Weg zum Frie-
den nur im Kriege gesehen haben, dafs Menschen in den Krieg und
so auch in den Weltkrieg, der hinter uns und doch nicht nur hinter
uns liegt, gezogen sind mit der GewifSsheit, einer Pflicht zu gehor-
chen, die mehr gelte als ein Mensch. Und trotzdem sprechen wir,
nicht um einer Niitzlichkeit willen, sondern aus ganzer Seele hervor,
es aus, dafs der Friede fiir uns Heilung und Rettung sein werde. Von
wo kann die Antwort auf diesen Widerspruch ausgehen?

Sie kann am ehesten von einer Erwdgung dessen herkommen,
was fiir die Erfiillung des menschlichen Lebens der Weg und das Ziel
bedeuten.

Jeder denkende oder auch nur nachdenkliche Mensch, jeder, der
nicht nur in seinen Stunden und Tagen, sondern in seinen Jahren
lebt, schreibt seinem Leben eine gewisse Richtung zu. Seine Stellung
zur Tagespflicht und dariiber hinaus zur Pflichtenreihe seines Da-
seins, seine Fahigkeit, durch sein Dasein, sei es im Geistigen oder
Religiosen, sei es im Wirtschaftlichen oder Sozialen etwas zu ver-
wirklichen, ist dadurch bestimmt, dafd er so seinen Weg des Lebens
hat. Mag sein Blick auf diesen seinen Lebensweg im Engen oder im
Weiteren sein, mag er sich mit kleinen oder groieren Gedanken ihm
zuwenden, das Entscheidende ist, daf$ er das BewufStsein von die-
sem Wege hat und der Forderung, ihn zu gehen, genug tun will. Es
sind nicht die schlechtesten und nicht die geringsten Menschen, de-
nen es so zu eigen ist, Menschen der rechtschaffenen Pflichttreue,
oft des kategorischen Imperativs und des Opferwillens — Menschen,
die nach nichts anderem, als dem Wege fragen, der der ihre ist, nach
den Schritten, die sie ihm folgend tun sollen. Und wenn ein Schick-
sal, wenn eine Fligung diesen Weg zum Kriege hinlenkt oder den
Krieg zu gebieten scheint, dann gehen sie, ohne ein ferneres oder
letztes Ziel zu erfragen, diesen Weg, und er auch ist ihnen nichts
anderes, als die Richtung der Pflicht. So hat es, wenn schlichte Ue-
bung des Geschuldeten ein Wesentliches der Frommigkeit ist, nicht
selten ,, fromme” Menschen und auch , fromme” Volker des Krieges
gegeben.

188



Auf der anderen Seite wiederum sind die Menschen der Sehn-
sucht. Ihnen sind das Bestimmende im Leben die Ziele. Nach diesen,
nach dem Fernstenim Dasein, sehen sie hinaus, zu den Idealen zieht
ihre Begeisterung hin, sie wollen und mahnen immer wieder, daf8
das Letzte, die Erfiillung des ganz zu Erfiillenden, nicht vergessen
und nicht verloren werde. Das Ferne ist ihnen immer das Nahe.
Aber iiber dem Ziel {ibersehen sie darum bisweilen den Weg, oder
sie wenden sich von ihm ab, weil er ihnen zu staubig oder zu steinig
ist; ihre Liebe zum Guten ist oft die Fernstenliebe. Jenseits alles Ent-
zweienden horen sie die Musik, in der alles Zwiespéltige sich geldst
hat, vonihr soll ihr Leben umschwebt bleiben, in ihr spricht zu ihnen
die ganze Bedeutung und der ganze Gehalt des Daseins, und was
sonst im Tage sich nahen will, heischend und gebietend, wird ihnen
oft gering oder gleichgiiltig und fremd — man kénnte bisweilen an
das Wort des Kungtze denken: ,Was ist Musik ohne die gute Tat!”
Auch der Frieden ist fiir sie dieser Sphéarenklang, dem sie andéchtig
sich hingeben, der Krieg mit dem, was er verlangt, das Mifitonende,
das Verworrene, von dem sie sich abkehren. Wer mochte diese reine
Sehnsucht und ihre Menschen missen wollen! So sind es, wenn an-
ders die Erschlossenheit fiir die Harmonie und ihre Lauterkeit ein
Wesentliches der Frommigkeit ist, ,fromme” Menschen, die so un-
bedingt den Krieg verdammen, die nur im Frieden den Sinn des Le-
bens vernehmen.

Auch hier konnte daher das bittere, spottende Wort gesprochen
werden, daf von hiiben und driiben, auch fiir den Krieg und gegen
ihn, Gott angerufen werde.

Fir die jlidische Religiositat will dieser Widerspruch zur Ant-
wort werden. Denn es ist ihr Eigentiimliches, daf in ihr die Gewif3-
heit des Weges und die des Zieles, die Pflicht und die Sehnsucht ei-
nes geworden sind. Um seinen Weg, welcher vor ihm ist, weifs da-
nach der Mensch dann allein, wenn er um das unendliche Ziel auch
weifs, und um dieses letzte Ziel vermag er hier nur dann zu wissen,
wenn er um den bestimmten Weg weif3, auf dem er dahin gehen,
den er dorthin bahnen soll. Das istdas Kennzeichen des rechten We-
ges, daf3 er zu dem Ziele des Ideals hinweist und hinleitet, und da-
ran wird die Echtheit des Zieles, des Ideales erkannt, dafd zu ihm der
deutliche Weg vom Menschen her und von seiner Aufgabe hinfiihrt.
Oder um es theologisch auszudriicken: es gibt hier nie die bestimm-

189



te Forderung des Tages ohne das Messianische und das Messiani-
sche nie ohne die bestimmte Forderung des Tages; jedes Gebot
schliefst die Verheifsung in sich und jede Verheiflung das Gebot. Da-
raus folgt, daf3 ein Gebot wahrhaft ein Gebot, das Gebot von Gott ist,
nur wenn es die Bahn zur Erfiillung des Letzten bezeichnet, und daf§
ein Ideal wahrhaft ein Ideal, das Ideal von Gott her, ist, nur wenn
sich in ihm dieklare Aufgabe dessen, was wir jetzt tun sollen, anuns
wendet. In jedes wahre Gebot ist wie seine Voraussetzung die Ge-
wifsheit eingefiigt, dafl es der messianischen Erfiillung dient, daf$ es
zu seinem Teile ein Schritt dahin ist; und in jeder Idee von der Er-
filllung, in jeder messianischen Zuversicht ist es wie ein Wesensbe-
stand, daf3 sie uns selber jetzt dadurch zugehort, daf sie an uns ein
bestimmendes Gebot immer wieder richtet. Wie eine Einheit steht in
dem Prophetenworte zusammen: ,, was gut ist und was der Ewige
von dir fordert” — dieses Unmittelbare und dieses Unendliche.

Hierin findet die Frage nach der Friedensaufgabe und der Frie-
densidee darum ihre Antwort. Die Friedensaufgabe darf nie die
blofie gegenwartige Niitzlichkeit befassen, nicht in dem Tages- und
Jahresgetriebe nur ihr Gentige finden, so daf§ Frieden dann nur eine
gewisse Befriedung der jeweiligen wirtschaftlichen oder politischen
Note in oder zwischen den Staaten bedeutet; sie wird religios erst
dadurch, daf3 sie dessen immer bewuf$t und durch das immer be-
stimmt bleibt, was von Gott als Ziel alles menschlichen Suchens und
Ringens gesetztist. Und das Friedensideal darf nie blofSes Zukunfts-
hoffen und -sinnen und damit bloler Stimmungsgehalt werden, nie
nur eine Musik und eine Erbauung bedeuten, so daff man hingeht,
um am Frieden sich zu erheben und zu begeistern; das Friedensideal
wird religios erst dadurch, dafd es unabweisbar dem Menschen sagt,
was um des Friedens willen Gott ihm heute und morgen und immer
gebietet. Aller religiose Pazifismus ist ein Arbeiten und Miihen, um
Frieden im Nahen zu beginnen, damit der Weg zum Fernsten be-
schritten sei, ihn dem Menschen, dem Mitmenschen, zu erweisen,
damit er der Menschheit einst zum Anteil werde. Um eine Aufgabe
des Gegenwaértigen und Personlichen, die im Dienste der letzten Be-
stimmung steht, handelt es sich hier.

Damit wird nun auch das Weitere erkennbar, weshalb der Krieg,
obwohl Menschen mit dem ehrlichen Gedanken der Pflicht in ihn
hinauszogen, doch nie zum Guten zu sein vermag. Er kann es nicht,

190



weil er kein Weg im sittlichen, im religiosen Werte des Wortes ist.
Der Krieg ist kein Weg, sondern ist nur eine Richtung der Gewalt.
Alles Gewaltsame ist weglos, sinnlos, weil es ohne Ziel ist. Gewalt
fiihrt nie {iber sich hinaus zu einem Ziele hin, sie fithrt immer nur
zu sich selber zuriick, zur Gegengewalt, ob diese nun sich im Verti-
ben oder im Erdulden, im Aktiven oder im Passiven zeigt. Es ist hier
wie ein steter Kreislauf der Gewalt, die sich vielleicht zuletzt in sich
selber erschopft, aber es ist kein Weg, der weiterfiihrt, der zu einem
letzten Sinn, zu einem wahren Ziele hinweist. Gewalt will immer
nur unterdriicken oder zuriickstofien, um zu bestehen oder sich auf-
zurichten; sie befafit keine Aufgabe, welche vorwirts leitet und sich
fortsetzt, sie ist ohne die wahre Bestimmung. Der Krieg, diese ei-
gentlichste Gewalt, hat ein Ende oder einen Zweck, aber er bleibt
ohne Ziel. Und darum ist der Friede, der von den Kriegen an ihrem
Ende und fiir ihren Zweck hingestellt wird, kein Friede. Er ist nur
eine andere Form der Gewalt, die konservierende an Stelle der an-
greifenden; an den Platz des Krieges ist der Zwang getreten. Und
Gewalt ist Gewalt, welcher Mittel sie auch sich bedient. Wenn Men-
schen diesen vermeintlichen Weg gehen, der doch in Wahrheit kein
Weg ist, weil er ohne Ziel bleibt, und wenn sie Menschen ehrlichen
Denkens und ehrlicher Motive sind, sie verstricken sich doch nur in
das schmerzliche Geschick, dafs sie, um dem zu folgen, was sie fiir
ihre Pflicht halten, das Sinnlose, das Weg- und Ziellose, das Ungute,
ja das Bose nur tun. Der Krieg fiihrt nie zum Frieden.

Zum Frieden der Menschheit fiihrt nur der Weg, welcher wahr-
haft ein Weg, welcher allein der Weg ist, der des Zieles gewisse, der,
auf welchem Frieden geschaffen wird durch Gerechtigkeit und
Liebe, durch die Arbeit jedes Menschen und jedes Volkes, die Arbeit
aller fiir einander, fiir das Recht eines jeden auf seinen Lebensplatz
und seine Lebenslust und auf Giite und Warme — welch Garten Got-
tes hatten Statten der Triibsal, Statten ohne Licht und ohne Freude,
werden konnen, wenn diesem wahren Frieden auch nur ein Teil der
Opfer gewédhrt worden wire, die dem Kriege und seinem vermeint-
lichen Frieden gebracht worden sind! Wie viel kénnte aufgebaut
werden, wenn nur ein Teil der Leben, die sich fiir den Krieg einsetz-
ten, hintrdte zu diesem Frieden, zu dem Beginne der Arbeit fiir den
Nachstenfrieden, diese beste Nachstenliebe, damit einst Fernsten-
friede werde, zu diesem Frieden, der die Zukunft anrufen darf, weil

191



er den Tag aufruft, der den Tag fordern kann, weil er an der Zukunft
festhalt.

So meint es das Wort ,, Frieden” in der Bibel, dieses Wort ,,scha-
lom“. Es hat einen ganz anderen Inhalt, als dieses Wort sonst hatte;
es hat neue Bedeutung iiberall in dieses Wort hineingetragen. Es be-
sagt nicht bloff, wie anderwarts sonst, Unterbrechung oder Been-
dung des Krieges, Nichtkrieg, sondern es spricht ein Positives aus,
ein unbedingt Bejahendes, ein Kategorisches, und das Gegenwort zu
ihm ist daher Siinde, Selbstsucht und Harte, Lieblosigkeit und
Machtbesitz, Unglaube und Diinkel. Friede, wie die Bibel dieses
Wort gestaltet hat, bedeutet die Wahrheit und Erfiillung des Gottes-
gebotes, die jedem zugesprochene Verheiffung, die in dem Gebote
ist, das an jeden ergeht. Wo Gebot und Verheifsung ist, dort kann es
die Spannung, das Problem und auch die Tragik geben, wie immer,
wenn die Idee in den Menschen eintritt. Aber auch sie bringen zu-
letzt den Frieden. So spricht darum auch zu uns, trotz aller Frage
und allem Leid, das Prophetenwort: , Frieden, Frieden dem Fernen
und dem Nahen, spricht der Ewige, ich heile ihn”.

Uber den Verfasser | Rabbiner Dr. Leo Baeck (1873-1956). ,, Geboren im polni-
schen Lissa, studiert Baeck in Berlin Philosophie, Geschichte und Religions-
philosophie und promoviert 1895. Als Rabbiner 1912 nach Berlin berufen,
iibernimmt er in den darauffolgenden Jahren zahlreiche hohe Amter in der
Jiidischen Gemeinde Berlin. 1933 wird er Président der ,Reichsvertretung
der Juden in Deutschland’. Trotz mehrfacher Gelegenheit zur Emigration
bleibt Baeck wiahrend des NS-Regimes bei seiner Gemeinde. 1943 wird er in
das Ghetto Theresienstadt deportiert und iiberlebt schwer misshandelt.
Nach dem Krieg emigriert Baeck nach London und engagiert sich fiir den
judisch-christlichen Dialog” (www.dhm.de/lemo/biografie/leo-baeck). Als
Vertreter des Jiidischen Friedensbundes gehorte Leo Baeck zur ,, Arbeitsge-
meinschaft der Konfessionen fiir den Frieden” (Weltbund fiir Internationale
Freundschaftsarbeit der Kirchen; Friedensbund deutscher Katholiken; Jiidi-
scher Friedensbund). 1929 hielt er vor der Arbeitsgemeinschaft den oben do-
kumentierten Vortrag.

192



Die Idee des Volkerfriedens

im Altertum
(1929)!

Isaak Heinemann

Der ungeschriebene Lehrauftrag, den Zacharias Frankel seinem gro-
fien Mitarbeiter Jakob Bernays iibertrug?, lautete auf die Untersu-
chung der Moglichkeit, Hellenentum und Judentum zu organischer
Verbindung zu bringen. Und um zu scheiden zwischen fruchtbaren
Synthesen beider Kulturen und jenen Halbbildungen, die , die Ge-
schichte verachtlich beiseite schiebt”, ging Bernays den Weg histori-
scher Betrachtung: an ihrer geschichtlichen Erscheinung sollte sich
die Nahe wie die Ferne beider Kulturen, also die Mdglichkeit des
Zusammengehens und die Notwendigkeit des Widerspruchs und
der Ergédnzung offenbaren. Den gleichen Weg gehen auch wir; und
die neuere problemgeschichtliche Forschung konnte uns den Weg
erleichtern, die freilich die Gebiete des Hellenismus und des bibli-
schen Schrifttums mit weit mehr Eifer und Erfolg gepflegt hat, als
das desnachbiblischen Judentums. Besondere Belehrung diirfen wir
uns von der Behandlung eines Gedankens versprechen, der, in die-
ser Form wenigstens, nur in Hellas und in Israel verkiindigt worden
ist und auf die Gegenwart — noch stdrker, wie wir hoffen, auf die
Zukunft — machtig nachwirken konnte: des Gedankens des Vilker-
friedens.

Das griechische Volk, wie wir es aus den homerischen Epen kennen-
lernen, ist ein durchaus kriegerisches Volk gewesen. Wohl gilt

1 Textquelle | Isaak HEINEMANN: Die Idee des Volkerfriedens im Altertum. In:
Der Morgen. Monatsschrift der Juden in Deutschland. 5. Jahrgang, Heft 1 (April
1929), S. 3-17.

2 Dem folgenden Aufsatz liegt ein Vortrag zugrunde, der am 27. Januar 1929 bei
der Jahresfeier des jiidisch-theologischen Seminars in Breslau gehalten wurde.

193



Nestors Klugheit nicht weniger als Achilleus’ Starke, aber doch nur,
weil sie im Kriege noch grofieren Erfolg verbiirgt; wohl sind die
Gottheiten des Krieges, Ares und Eris, Ungliicksgoétter fiir den Men-
schen und selbst bei den Gottern nicht beliebt; aber im Kriege und
in seinem Gleichnis, dem Wettkampf, zeigt sich doch die wahre Tu-
gend des Mannes; selbst der listenberithmte Odysseus ist tief ge-
krankt, da man seine Kriegerkraft bezweifelt.

Wodurch wurde dies alte kriegerische Ideal iiberwunden?

Nicht durch die Machte des Staates und der Wirtschaft — die zu-
nehmende Rechtsordnung und den volkerverbindenden Handel.
Denn diese Machte haben auch anderswo gewirkt; und nirgends
sonst haben sie die Forderung des Volkerfriedens in der Form er-
zeugt, wie wir sie in Hellas finden. Vielmehr erwuchs hier der Frie-
densgedanke aus dem eigenartigsten und vielleicht wertvollsten
Zuge hellenischer Art: aus dem Bediirfnis nach logischer Durchdrin-
gung der Wirklichkeit. Die Wissenschaft ist hier die Mutter des Pazi-
fismus.

Zwar wissen die éltesten Systeme des hellenischen Denkens vom
Friedensgedanken noch nichts: im Gegenteil! Liebe und Hafs walten,
wie im Menschenleben, so auch verbindend und scheidend im Na-
turgeschehen; und derselbe dunkle Denker, nach welchem eine Ver-
nunftkraft die Natur zusammenhalt, wie die Worter eines Satzes
durch den Sinn zur Einheit werden, nennt doch zugleich den Krieg
als Ursache des Einzelwerdens den Vater aller Dinge.

Und doch enthalten diese Spekulationen den Keim zum griechi-
schen Friedensgedanken —in doppelter Richtung.

Zunachst wird die Rechtsanschauung auf eine neue Grundlage ge-
stellt. Denn die ordnenden Kréfte der Natur gelten als verbindlich
auch fiir das Handeln der Menschen. Jenseits des geschriebenen
Rechtes gibt es ein ungeschriebenes Gesetz — jenes selbe Gesetz, das
Antigone zum Widerstand gegen die Vorschrift des Hasses treibt,
die Kreon erlassen. Und nun versteht es sich keineswegs mehr von
selbst, dafs das Volkermorden deshalb gut und berechtigt ist, weil
die Staatsgesetze es vorschreiben. Der Krieg, nebst seinen Methoden
und seinen Folgen, kann und muf$ zum Problem werden.

Auf die Losung des Problems aber wirkt notwendig eine zweite
Erkenntnis, die sich aus jenen Spekulationen ergab: der Einblick in
die Zusammengehérigkeit aller derer, in denen jene Vernunftkréfte be-

194



wufst wirksam sind, also zundchst aller Menschen; ja, selbst die Tiere
werden da, wo man an die Seelenwanderung glaubt, in den Bruder-
bund der Vernunftwesen einbezogen. Das Verbot der Tétung von
Tierenist, so paradox es klingt, sogar &lter als die uneingeschrankte
Gegnerschaft gegen den Wechselmord im Kriege. Aber es kommt
natiirlich, im Athen des Perikles, auch schon zu Satzen wie diesem:
»Wir Menschen alle sind Verwandte, Freunde und Mitbiirger von
Natur; denn das Ahnliche ist dem Ahnlichen von Natur verwandt;
und nur die Satzung, der Tyrann der Menschen, erzwingt so vieles
wider die Natur”.

Und nun erwarten wir von den groflen Fiihrern hellenischen
Denkens, den Weiterbildnern der Idee des in sich ruhenden Rechts-
und Sittlichkeitsgedankens, die Vollendung der Friedensidee. Aber
wir erfahren eine schwere Enttduschung. Der Gegensatz der Men-
schen untereinander, also hellenisch ausgedriickt die Scheidung
zwischen Hellenen und Barbaren, die bei Homer nur angedeutet, bei
Heraklit rein innerlich gefafst war, wird wohl schon von Sokrates,
sicher von Platon, unglaublich verschéarft. Der Krieg zwischen Hel-
lenen und Barbaren beruht nach ihm auf einer natiirlichen Feind-
schaft, die den Gedanken an Versohnung ausschliefst und auf Ver-
nichtung des Gegners ausgeht. Ganz im Sinne dieser Abstufung rat
Aristoteles seinem koniglichen Schiiler, die Hellenen wie Freunde
und Verwandte, die Barbaren wie Tiere und Pflanzen zu behandeln.
Nicht die Baumeister der hellenischen Kultur, sondern weit eher die
Maénner, die man in gewissem Sinne vielleicht als ihre Zerstorer be-
zeichnen diirfte, Sophisten und Redner, sind die Hauptpfleger des
volkertiberbriickenden Friedensgedankens in der sog. klassischen
Zeit.

So wenig dieser Tatbestand aus der reinen Gedankenbewegung
deutbar ist, so leicht verstandlich wird er aus der Geschichte. In den
Mannern, die sich mit Athen nicht nur politisch, sondern auch see-
lisch tief verbunden fiihlen, hallt das Grunderlebnis attischer Kultur
machtig nach: das Erlebnis der Perserkriege, da freie Manner vo-
rilbergehend die Hauser und die Tempel der heimischen Gétter hat-
ten verlassen miissen, um sie der Brandfackel iiberlegener Feindes-
massen preiszugeben. Unter dieser Wirkung schliefst sich dem Emp-
finden nicht nur die ganze aufierhellenische Welt, deren Vertreter
damals gegen Hellas zusammenstanden, zu einer einheitlich emp-

195



fundenen Masse zusammen, deren man mit Schrecken und Hafs ge-
denkt, sondern man fiihlt vor allem den inneren Gegensatz zwi-
schen diesen Konigsknechten, die auf Befehl ihres Tyrannen ein
freies Land und seine Gotter bedrohen, und den Hellenen, die nur
dem ungeschriebenen Gesetz der Natur und den selbstgegebenen
Ordnungen ihrer Staaten folgen und in ihrem Drama einem Perser
die staunende Kennzeichnung ihres Wesens in den Mund legen:
,,Keines Menschen Knechte sind sie, keinem Koénig untertan®.

Aber jene Abstufung von Hellenen und Barbaren, die gerade bei
den grofiten Sohnen griechischer Kultur am verstandlichsten ist, be-
stand bereits nicht mehr in vollem Umfang, als Aristoteles schrieb.
Lieh doch der Philosoph selbst seine Kraft einem Konig, der die alte
Frage, ob die Makedonen zu den Hellenen gehoren, entschieden
hatte, indem er sein Schwert in die Wagschale warf. Und als nun gar
Alexander den Westen und den Osten zu einem Weltreich verband,
den Unterschied zwischen freien Hellenen und unfreien Orientalen
aufhob und zugleich die Méglichkeit zu dauerndem, unbefangenem
Kennenlernen und Zusammenarbeiten schuf, da ergab sich freilich,
dafl weder jene einheitliche Zusammenfassung der Nichthellenen
zu einer Barbarenmasse noch das Vorurteil iiber ihre Sklavengesin-
nung berechtigt war. Mit einem an Lessing gemahnenden Mute des
Aufkldarers mahnt Eratosthenes, einer der grofiten Gelehrten des 3.
Jahrhunderts, die alte Abstufung von Hellenen und Barbaren {iber-
haupt fallen zu lassen und sie — ganz im Sinne des ,,Nathan” — durch
die Scheidung guter und schlechter Menschen zu ersetzen, die es al-
lenthalben gibt. Noch weiter geht die stoische Schule, an deren Be-
grindung und Weiterbildung Nichthellenen starken Anteil haben:
sie setzt an Stelle des aristotelischen Bildes vom Menschen als
Staats- und Stadtbiirger die neue Vorstellung vom Kosmopolites,
dem Biirger des Weltstaates, dem als einziges Gut das Gleichmaf3
der Seele gilt und alles dufiere Wohlergehen einschliefilich des
Schicksals des Staates, in dem er zuféllig geboren ist, zu den ,, Adi-
aphora” (gleichgiiltigen Dingen) gehort. Der Krieg wird jetzt nicht
nur verworfen, sondern auch ein Weg zu seiner Uberwindung ge-
zeigt: wenn jeder Mensch sich nur als Biirger des Weltstaates fiihlt,
dann kehrt die goldene Urzeit wieder, da nicht Streit noch Kriegs-
larm zu horen war auf Erden.

So gewifs nun aber diese Verwischung der Unterschiede zwi-

196



schen den Menschen den tatsachlichen Zustdnden des ausgehenden
Altertums entgegenkam, so unvereinbar schienen mit dem Frie-
densideal des Kosmopolitismus die furchtbaren kriegerischen Ver-
wickelungen der Zeit, die die Kriegsfackel von einer Kiiste zur an-
deren heriiberwarf. Aber seltsam genug: auch diese Schwierigkeit
zerhieb — das Schwert. An Stelle der Nachfolgestaaten Alexanders
trat Rom. Und wéhrend im Streit der Diadochen untereinander das
Kriegsgliick wechselte und eine Aussicht auf Frieden nicht abzuse-
hen war, schritt die neue Groffimacht unaufhaltsam von einem Siege
zum anderen; mochte man es begriifen oder beklagen, unmittelbar
bevorzustehen schien allerdings die organisatorische Einheit der
Menschheit unter rémischen Szepter.

Erst jetzt webt sich aus kithnem wissenschaftlichem Idealismus
und klarem Wirklichkeitssinn das erste grofSe System des Pazifis-
mus. Entworfen hat es Panaitios von Rhodos im 2. vorchristlichen
Jahrhundert, ein Haupt der stoischen Schule, ein Freund des jiinge-
ren Scipio; seine Wirkung war derart, daf manin denleider seltenen
Fallen, in denen rémische Statthalter humane Provinzverwaltung
iibten, einen Hauch seines Geistes zu spiiren geglaubt hat; aber der
Auszug seiner Ethik, den Cicero in seiner Pflichtenlehre vorlegte,
hat auch auf die Renaissancezeit und noch {iiber sie hinaus machtig
nachgewirkt.

Wie die gesamte Natur ein Organismus ist, etwa einem Baume
vergleichbar, so innerhalb dieses Organismus das Sondergebilde
der Menschheit. Wie Wurzel, Rinde, Kern der Erhaltung des Bau-
mes dienen, aber zur Erhaltung ihres eigenen Daseins abhédngig sind
von der Erhaltung des Ganzen, so dient jedes Volk, jeder Stand der
Menschheit, um wiederum durch das Leben des Ganzen umfangen
und gefordert zu werden. Denn die Menschheit ist nicht nur eine
Ideengemeinschaft, sondern auch eine Interessengemeinschaft auf
Gedeih und Verderb: kein Wesen kann dem Menschen so niitzen
wie der Mensch; nie hat uns eine Naturkatastrophe so geschadet wie
der Mensch in seinem Wahn. Daraus folgt keine Verwischung na-
turgegebener Unterschiede; der Grieche bleibe Grieche, der Romer
Romer: aber jeder sei vor allem Mensch und iibe die ,Philanth-
ropia”, die humanitas, wie die Romer {ibersetzten, um dem Willen
der Natur zu folgen, aber auch seinem wahren Nutzen zu entspre-
chen. — Daraus folgt die grundsatzliche Verwerfung jedes Angriffs-

197



krieges, jedes Wiitens eines Gliedes der Menschheit gegen das an-
dere, wenn auch noch nicht die Dienstverweigerung in jedem Ein-
zelfall. Panaitios hat es in der Tat nicht miflbilligt, wenn seine
Freunde den Widerstand gegen die rémische Herrschaft kriegerisch
brachen. Aber wenn die griechische Ethik vier Grundtugenden an-
erkannte, Einsicht, Gerechtigkeit, MafShaltung, Tapferkeit, so streicht
Panaitios die Tapferkeit und setzt an ihre Stelle die Seelengriffe. Und
als Freund Scipio vor Numantia zum Staunen seiner Offiziere die
schonste Kriegsgefangene, die man ihm ins Zelt gefiihrt, unberiihrt
dem Brautigam zuriickgab, da zeigte er, dafs er den Meister verstan-
den hatte.

So hat Panaitios den hellenischen Friedensgedanken zu voller
Klarheit entwickelt, indem er ihn rational wie rationell begriindete:
rational durch die Beziehung der menschlichen Ordnung auf die na-
tiirliche, rationell durch den Nachweis, daff unsere Erhaltung und
Forderung, damit aber die freudige Bejahung des Lebens und seiner
Freude, an die Wahrung dieser Ordnung gekniipft ist. Der Logos,
die Vernunftkraft, in der das Rationale und das Rationelle nach Pa-
naitios’ Einsicht zusammentrifft, wird zum Beherrscher der
Menschheit in ihren staatlichen Beziehungen erst durch ihn. Der
grofie Heraklit, der zuerst den Logos den Steuermann der Welt
nannte, stellte ihm, wie wir wissen, den Krieg, den Polemos, als
gleichbedeutendes Weltprinzip gegeniiber. Bei Panaitios hat der Lo-
gos liber den Polemos gesiegt. So wenig die Welt dem Weltbrande
erliegen soll, so wenig soll im Volkerleben die Ordnung wechseln
mit dem Streit.

Mit diesem Weltbild erreicht die Entwicklung der griechischen
Friedensidee ihren Hohepunkt Die Versuche, die Ratio religios zu
fassen und dem durchaus tatenfreudigen Kulturpazifismus der ro6-
mischen Bliitezeit in Weltansicht und Dichterwort Beziehung zu ge-
ben zu dem Ruhe- und Friedensbedyiirfnis einer von den Biirgerkrie-
gen ermatteten Welt bedeuten keine Fortschritte, die unsere Auf-
merksamkeit verdienten. Denn die logische Durchleuchtung des
Naturgeschehens und der Menschenwelt ist die geschichtliche Auf-
gabe des hellenischen Geistes: sie hat Panaitios auf dem Gebiete des
Volkerrechtsgedankens abschlieflend geldst.

198



Aus ganz anderen Kréften und Motiven ergab sich der Aufstieg vom
militaristischen zum pazifistischen Ideal in Israel.

Wohl mag es scheinen, als seien von vornherein die Lebensziele
und Lebensinhalte unserer Véter erheblich friedfertiger gewesen als
die der Hellenen. Die altesten Erzéhlungen der Bibel haben nicht,
wie die Ilias, kriegerische Taten zum Hauptinhalt; sie rithmen nie
die Tapferkeit, selten erwdhnen sie die List, aber gern verweilen sie
bei Proben der Weisheit, der Grofiziigigkeit, der Gastlichkeit und
der Widerstandskraft gegen sittliche Versuchung. Die Geschichts-
biicher berichten selbstverstandlich auch tiber kriegerische Ereig-
nisse mit der Ausfiihrlichkeit, dieihnen fiir das Schicksal des Volkes
zukommt; aber die Art, wie sie berichten, zeigt fast nie dasliebevolle
—man mochte sagen: fachméannische Interesse am Militarischen, wie
Homer und in anderem Sinne Thukydides; selbst die Simsonerzah-
lungen atmen mehr das Staunen tiber die ddmonische Wunderkraft
des Gottgeweihten als die Bewunderung vorbildlicher Heldenleis-
tung. Und sieht man, in welchem Sinne Gott als der Herr des Krieges
gepriesen wird, so wird diese Stellung zum Kriegerischen verstand-
lich: denn der Krieg erweist sich durch seinen Ausgang weit weni-
ger als Priifstein der ménnlichen Tiichtigkeit denn als Gottesurteil
iiber den religiosen Wert der Streitenden, und zwar um so deutli-
cher, je klarer der eigentiimlich jiidische Charakter der Darstellung
hervortritt.

Dennoch wird man sich dartiber klar sein miissen, dafs man aus
der Bibel nicht schlechtweg auf das ganze altisraelitische Schrifttum
schliefSen darf. Manche Anspielungen der Bibel lassen keinen Zwei-
fel dariiber, daf} jenes Schrifttum einen erheblich kriegsfreudigeren
Charakter trug, als aus ihrer Auswahl erkennbar wird. Die Bibel
kennt ein ganzes ,Buch der Kriege Gottes”, dessen Inhalt sich un-
schwer erraten lafst: sie selbst hat uns daraus nur ein harmloses Lied-
chen erhalten. Sie 1463t Vater Jakob von Zeiten erziahlen, da er ,mit
Schwert und Bogen” gegen die Emoriter zog: einen Bericht {iber
diese Kdmpfe gibt sie uns nicht. Und doch klingt noch heute in jiidi-
schen Namen wie Wolf und L&b ganz unbewufit die Wildheit einer
Zeit nach, da der gleiche Patriarch seine S6hne segnend vergleichen
konnte mit dem Wolf, der das Wild zerreifit, und dem Jungleu, der
sich drohend aufrichtet auf der erlegten Beute.

Aber eben weil die ganz wenigen Stellen der Bibel, an denen sich

199



eine Bewunderung kriegerischer Leistungen zu bekunden scheint,
in Wahrheit nur schwache Spuren einer alteren kriegsfreudigeren
Betrachtungsweise darstellen, ist die Auswahl, die die Bibel trifft,
bezeichnend - nicht fiir das Volk, aus dem ihr Rohstoff hervorge-
gangen, wohl aber fiir die Fiihrer der religiosen Bewegung, die diese
Auswabhl getroffen haben. Es ist ein unbewuftes und eben deshalb
um so lauteres Zeugnis dafiir, dafs dem Geiste der Religion, wie er
bereits unseren &ltesten Erzahlungen zugrunde liegt, die Bejahung
des Kriegs und der Kriegertugend widersprach, die wir fiir weite
Volkskreise voraussetzen miissen. Und so finden wir denn bereits
in vorprophetischer Zeit die bezeichnende Erklarung der Sitte, den
Altar aus unbehauenen Steinen zu bauen: ,,So du dein Schwert tiber
ihn geschwungen, hast du ihn entweiht”. Daher soll der Tempel
Gottes nicht von David erbaut werden, ,, der so viel Blut vergossen”,
sondern von seinem Sohne, dessen Name Salomo nicht umsonst
,, Friedensfiirst” bedeute.

Der Bund zwischen Religion im biblischen Sinne und Friedens-
gedanken, der sich hier ankiindigt, kommt zu deutlichem, weithin
tonendem Ausdruck in jenen Schilderungen einer Zeit, da Gott den
Krieg austilgt, die Bogen zerbricht, die Lanzen zerknickt, die Streit-
wagen verbrennt und den Volkern den Frieden verkiindet. Ich brau-
che die Friedensweissagungen der Propheten und Psalmisten hier
nicht einzeln zu nennen, noch, wie es oft geschehen, den Umbildun-
gen der Einzelziige nachzugehen. Soll neues Licht auf das Verstand-
nis dieser grundlegenden Worte fallen, so mdgen zwei Fragen ge-
stellt werden, an denen die seitherige Betrachtung voriibergegangen
ist: die Fragen, wie sich dies jlidische Friedensideal zu dem uns be-
kannten hellenischen verhalt und wie es bei den Erben der Prophe-
ten und Psalmisten, im nachbiblischen Judentum, nachgewirkt hat.

Die religiosen Voraussetzungen des jiidischen Denkens waren
offensichtlich dem Friedensgedanken giinstiger als die hellenischen.
Hier kann nicht, wie bei Empedokles und Heraklit, eine ordnungs-
feindliche Gewalt vollig gleichberechtigt neben die ordnende treten;
und da der eine Gott nicht nur Ordner der Welt, sondern auch Ge-
setzgeber aller Menschen ist, so kann hier nicht vergessen werden,
daf3 auch Heiden, wie Elieser, der Knecht Abrahams, oder Hiobs
Freundeskreis oder die bufsfertigen Manner von Ninive im Buche
Jona hochwertige Menschen sind; der Gegensatz zwischen Juden

200



und Nichtjuden wird also von vornherein iiberschattet durch den
zwischen guten und schlechten Menschen; das national-kulturelle
Abstandsgefiihl, so lebhaft es auch hier oft empfunden wird, kann
dem Pazifismus also nicht gefdhrlich werden, wie bei Platon. Und
die Entwertung der kriegerischen Tugend oder doch ihrer volks-
tiimlichen Wertschéatzung vollzieht sich hier nicht, wie bei Panaitios,
in besonderer revolutiondarer Abkehr vom Militarismus, sondern in
deutlichem Zusammenhang mit dem Gesamtprozefs der Vergeisti-
gung und Versittlichung des Lebens: ,nicht rithme sich der Kluge
seiner Klugheit, der Held seiner Stédrke, der Reiche seines Besitzes”.
— Andererseits kann in Israel freilich weder die rationale noch die
rationelle Begriindung des Friedensgedankens aufkommen, we-
nigstens nicht im hellenischen Sinne als Aufspiiren ordnender Na-
turkrafte vermittels der Wissenschaft und als rein utilitarische Er-
wagung. Dafiir ergeben sich zwei neue Stiitzen — aus dem propheti-
schen Erlebnis und volkstiimlichen Empfinden.

Der Sinn des biblischen Friedensgedankens enthiillt sich uns am
ehesten, wenn wir fragen, was an die Stelle der jetzigen kriegeri-
schen Auseinandersetzungen treten soll. Sie werden nicht von selbst
aufhoren, wie nach den weltfremden Kynikern, noch ersetzt werden
durch die pax Romana, also die human zu handhabende Senatsherr-
schaft, sondern nach Jesaja durch einen Richterspruch, den ein , von
Gottesfurcht durchhauchter” Richter zwischen freien Volkern fallt.
An Stelle der Gewalt, die zur Zeit die Beziehungen der Volker regelt,
soll demnach das Recht treten. Dieselbe Leidenschaft des Rechtswil-
lens, die sich gegen den Mord an Uria und Nabot aufbaumt, wendet
sich also gegen die Vergewaltigung schwacher Volker im Kriege —
oder vielmehr: dieselbe Stimme Gottes, dessen tiberwéltigenden Ruf
der Prophet vernimmt fordert die Durchsetzung des Rechtes, wie in
den Beziehungen der einzelnen, so in denen der Volker, dieja auch,
noch vorwiegend als Individuen aufgefafit werden. Daher die un-
mittelbare Wucht, mit der hier, anders als in Griechenland, die Frie-
densforderung wirkt; nur als Strafe siindiger Volker, seien es Emo-
riter oder auch Israeliten, ist der Krieg von Gott her zu begreifen,
wie die Strafe im Rechtswesen; aber ein Krieg ,zur Gebietserweite-
rung” (Amos 1, 13) verstofit gegen das Gebot des Gottes der Gerech-
tigkeit.

Dafs aber dem Rufe der Kiinder Gottes ein tiefes Bediirfnis der

201



Volksseele entgegenkam, zeigt eine herrliche Schopfung des sprach-
bildenden Volksgeistes: das Wort schalom fiir Friede. Wahrend das
griechische eirene rein negativ das Fehlen des Kriegszustandes be-
zeichnet und der Romer bei pax wesentlich an den juristisch geord-
neten, kultisch gesicherten Rechtszustand denkt, bezeichnet die
Wurzel des hebraischen Wortes die Vollkommenheit des Leibes und
der Seele, eine Vollkommenheit, die in Wendungen wie leb schalem
(vollkommenes Herz) wesentlich innerlich gefafit wird und dem
Worte schalom einen Klang gibt, der in keine seiner indogermani-
schen Ubersetzungen voll eingeht. Eirene und pax, Waffenruhe und
Rechtsvertrag, kann es zwischen Menschen jeder Art geben. Aber
en schalom lirscha‘im”, der schlechte Mensch kennt wahren Frieden
nicht. Und jenen sch lom emet, jene wahre Befriedigung (Jer. 14,13) —
ein fiir den Griechen unausdenkbarer und daher den griechischen
Bibeliibersetzern uniibertragbarer Begriff — verheiflen die Propheten
der Menschheit.

Die beiden Wurzeln des biblischen Friedensgedankens — der
Rechtsgedanke und der Glaube an eine Befriedung, die mehr als
Friede ist— beriihren einander inihrem Ursprung. Denn an den Sieg
des gottlichen Rechtes ist ja das Heil der Volker gekniipft. Ahnlich
sah auch der griechische Weise in der Einordnung in das Weltgesetz
die Biirgschaft fiir menschliches Wohlergehen. Der Philosoph wie
der Prophet glauben also an weltordnende Krifte; jener an die Ver-
nunft als Ordnerin zunidchst des natiirlichen, dann auch des
menschlichen Geschehens, dieser an den gerechten Willen Gottes,
dessen Durchsetzung er zugleich fordert und voraussieht. Und die-
ser wie jener sieht im Gehorsam gegen die menscheniiberlegenen
ordnenden Krafte zugleich das Heil des Menschen; wahrend aber
der Hellene eine Seligkeit hoheren Sinnes, eine Eudaimonie, die sich
von blolem Gliicksgefiihl wesenhaft unterscheidet, fast nur beim
Einzelmenschen kennt und sie jedenfalls zur Friedenserwartung
nicht in Beziehung setzt, ersehnt der Jude die Ubertragung des Ge-
fithls tief innerlicher Befriedigung, die das hochste Gliick des einzel-
nen ausmacht, auf die Menschheit.

Wir haben hier nicht zu zeigen, wie der Zauberklang des hebra-
ischen Wortes sich schon im Neuen Testament auf eirene, bei Augus-
tin auf pax tibertragt und wie er auf Rede- und Denkweise christli-
cher Denker wirkte, wie er insbesondere nachhallt in jenem Rufe

202



~pace, pace” des italienischen Dichters, mit dem Walter Rathenau
seine Genfer Rede schlofs. Wohl aber haben wir zu erkennen, wie
das prophetische Ideal in unserem eigenen Kreise, in dem angeblich
so unfruchtbaren , Spatjudentum” gewahrt und weiter ausgestaltet
wurde.

Die Zeitverhdltnisse waren ihm hier nicht giinstig. Dasselbe r6-
mische Imperium, das in den griechischen Denkern die Erwartung
auf die Erfiillung ihrer Hoffnung, der organisatorischen Einigung
der Menschheit, weckte, entsprach der jiidischen Vorstellung des
auf Recht und auf Anerkennung der Volkerpersonlichkeiten ge-
griindeten Friedens keineswegs: das Judentum wehrt sich gegen
den iibermachtigen Druck in fortgesetzten blutigen Aufstanden.
Uberdies wurden die Juden zum Kriegsdienst herangezogen; erst
im 4. Jahrhundert hat die Kirche ihre Ausschliefung vom Heeres-
dienste, der mit gewissen Privilegien verbunden war, durchgesetzt.
Kriegsungewohnt waren also die Juden der rabbinischen Zeit nicht;
und mehr noch als die Kenntnis der Waffen mufSte dem Friedens-
ideal und der umfassenden Menschheitsidee der tiefe Groll entge-
genwirken, den die blutige Unterdriickung der Erhebungen und das
dumpfe Gefiihl rettungsloser Preisgabe an den {ibermédchtigen Geg-
ner immer wieder wachrief.

Andererseits aber vollzieht sich ja gerade in der hellenistisch-ro-
mischen Zeit jene tiefe Durchdringung des jiidischen Volkes mit den
religiosen Ideen seiner besten Geister, die Farbung der gesamten
Volksseele mit den Gedanken, fiir die einst nur Auserlesene hatten
kdampfen und leiden miissen. Und wie einst die Propheten den Scha-
lom-Gedanken des Sprachgeistes in unerhorter Weise ausgewertet
und lebensanschaulich durchgefiihrt hatten, so befruchtet jetzt der
prophetische Gedanke die sprachbildende Volksseele und pragt ur-
alte Worte um zu Gefdfien des Menschheits- und Friedensgedan-
kens.

Das erste dieser Worte ist b ria. Es bedeutet eigentlich Schépfung
oder Geschopf; so findet es sich auch in der Bibel. Aber im rabbini-
schen Schrifttum bedeutet es vorzugsweise den Mitmenschen. In der
Wendung oheb et habbriot schafft der jlidische Sprachgeist den Ge-
genbegriff zum griechischen philanthropos. Aber doch einen Gegen-
begriff eigener Art. Wenn wir heute von einem Philanthropen reden,
so meinen wir einen Wohltiter, einen Mann, der diejenigen liebt, zu

203



denen er selbst, erfreulicherweise, nicht zahlt. Das istin der Tatauch
der urspriingliche Sinn des Wortes; und es hat ihn nie v6llig verlo-
ren, trotz der Vertiefung, die die Stoa ihm gegeben. Dagegen enthalt
b’ria die Mahnung an Gott als den Schopfer aller Menschen; das
Wort weckt nicht nur Gefiihle der Demut, sondern es gibt auch der
Lehre von der Gleichheit aller Menschen die religiose Grundlegung.

Seine besondere Bedeutung fiir den Friedensgedanken erhalt
dieser Begriff aber durch den besonderen Wert, den er dem Indivi-
duum gibt. Es ist verstandlich, daf8 nie ein Volk als b’ria bezeichnet
wird, stets nur ein einzelner. Daher kann dieser Begriff zum Gefafs
des religiosen Individualismus werden, der gewif$ nicht minder wie
der Glaube an den Schopfergott aus biblischer Wurzel stammt, al-
lerdings aber im rabbinischen Denken noch starker hervortrittalsim
biblischen. Er macht sich geltend im Zivilrecht, da dem Vater die
Befugnis, die erwachsene Tochter zu verheiraten, entzogen wird —
im Strafrecht, da das Urteil der Bibel iiber eine abgefallene Ge-
meinde nur nach Priifung der Schuld eines jeden einzelnen Mitglie-
des vollstreckt werden darf. Und von hier aus gewinnt auch die Frie-
densfrage eine neue Beleuchtung. Als Abraham durch einen Feld-
zug seinen Verwandten befreit hatte, qualte ihn nach dem Midrasch
Tanchuma die Frage: ist vielleicht unter den Menschen, deren Tod
ich herbeigefiihrt, ein einziger, der es nicht verdient hitte? Gewifs
hatten auch die Propheten im Kriege nicht nur die Auseinanderset-
zung der Volker gesehen: die &ltesten Prophetenreden, die wir ha-
ben, geifieln Kriegsgreuel gegen einzelne. Gewifs also in ihrem
Sinne, aber doch deutlicher als in ihren Worten wird hier dem Krieg-
fithrenden die Verantwortung — nicht nur fiir das Schicksal des
fremden Volkes, das er vergewaltigen will, sondern fiir jedes Einzel-
schicksal, in das er zerstérend eingreift, zugeschoben.

Diese Verantwortung mufSte aber um so tiefer empfunden wer-
den, je starker das rabbinische Judentum dazu neigte, die Gewalt
selbst in ihrer berechtigten Form, als Strafe, nach Moglichkeit aus-
zuschalten. Das biblische Judentum hatte den Krieg von Gott her
nur als Strafe verstehen kénnen; die Anwendung zerstérender Ge-
walt in der Strafe enthielt fiir es kein Problem. Das rabbinische Ju-
dentum dagegen beschrankt auch im Privatleben die Anwendung
des biblischen Strafrechts durch Klauseln, die, wie man ganz klar
empfindet, praktisch die Todesstrafe nahezu aufheben. Unter dem

204



Einfluf8 solcher Empfindung gewinnt das alte Wort zedek, das in der
Bibel das Recht, aber auch den Sieg bezeichnet, die neue Bedeutung
der Milde; die Worte zedek zedek tirdof verpflichten nach dem Mi-
drasch nicht zur Durchfithrung des Rechtes, sondern zur Aufsu-
chung mildernder Umstédnde fiir den Beklagten; das fem. z'daka be-
deutet nicht mehr, wie in der Bibel, jede Art des Wohlverhaltens,
sondern wird nun zum Fachausdruck fiir Mildtatigkeit. So gewif3
sich auch hier nur Kréfte auswirken, die schon im alten Judentum
fiihlbar sind, seit Elia Gott im sanften Sduseln deutlicher als im Stur-
mesbrausen vernahm, so unverkennbar ist doch die starkere Gel-
tung dieser Kréfte, die der Schatzung des Krieges und wilder Hel-
dentugend starken Abbruch tun mufite.

Am deutlichsten zeigt sich die Zunahme des pazifistischen Emp-
findens in der Veranderung, die sich jetzt im Geschichtsbild vollzieht.
Nur duflerst selten weifs das apokryphische oder midraschische
Schrifttum von kriegerischen Heldentaten zu erzahlen; die alten Re-
cken wie Jiftach und Simson treten in der Erinnerung zuriick; David
lebt nicht als Goliatsieger, sondern als Psalmdichter fort; die Hel-
dengestalt einer Debora verfallt abfélliger Beurteilung — genau wie
in Deutschland die wilden Ziige an Siegfried dem Drachenttter im
Nibelungenlied unter christlichem Einflufs gemildert werden und
Hans Sachs aus dem Helden einen wilden Raufbold macht. Von den
Heldentaten der Makkabder und des letzten Volkshelden Bar
Kochba findet sich in denjenigen Schriften, die in der jiidischen Ge-
meinschaft fortleben, nur selten ein Wort; in eigenartigem Gegen-
satz zu den Erinnerungen aller anderen Vdlker erfahren wir aus un-
serem Schrifttum fast nur Niederlagen und Verfolgungen, dagegen
die vortibergehenden Erfolge jiidischer Aufstinde fast immer nur
aus den Berichten unserer Gegner. Die ,, Waffen”, mit denen Vater
Jakob nach Gen. 48,22 den Sieg erringt, sind nach dem Midrasch
Weisheit und Gebet; die ,geharnischten Manner”, von denen der
Talmud spricht, sind die Kdmpen des Lehrhauses; der alte Titel des
,Buches der Kriege Gottes” kehrt im Mittelalter hdufig wieder, um
das Ringen nach geistigen, zumal weltanschaulichen Wahrheiten zu
bezeichnen. Wie tief sich aber diese pazifistischen Wertungen welt-
anschaulich verankern, zeigt das Gebetbuch: das tigliche Hauptge-
bet, das Tischgebet, das Kaddisch miinden alle aus in das Zauber-
wort des Priestersegens, in die Bitte um ,,schalom”.

205



Wohl ist es im nachbiblischen Judentum nicht zu einer so klar
gefaiten Achtung des Krieges gekommen, wie bei manchen Qua-
kern. Aber das liegt schwerlich daran, dafs man weniger weitalsjene
vom Militarismus und seinen Werturteilen entfernt war. Denn auch
das Leben, so wenig es die friedensfreundliche Stellung unserer Va-
ter erst geschaffen hat, konnte ja durch die fast vollige Ausschlie-
fung der Juden vom Kriegsdienst wiahrend des Mittelalters den
Schalom-Gedanken nur bestarken, der sich aus der biblisch-rabbini-
schen Lebensanschauung langst ergeben hatte. Aber freilich lag in
diesem Gedanken mehr als blofler Pazifismus; und wenn gerade Ju-
den sich mit der Verwerfung der Waffengidnge nicht begniigten,
sondern ein weit umfassenderes Ideal vertraten, ohne die Kriegs-
gegnerschaft scharf herauszuheben, so ist das bei ihnen, die mitten
im ,Frieden” grausamste Gewalt erlebten, nicht gerade zu verwun-
dern.

Dieser Einblick in die Kréfte, aus denen der Friedensgedanke der
Griechen und Juden hervorging, ist nicht nur von geschichtlichem
Wert. Esist wohl behauptet worden, der Friedensgedanke sei Furcht
und Symptom einer tiefen Ermiidung der Menschen: wir sehen ihn
aber gerade in Zeiten der Kraft und Bliite erwachen, und zwar im
Geiste von Ménnern, die zu den kiihnsten Fiihrern ihrer Volker ge-
hort haben; die Geschichte hat seine Entwicklung im ganzen min-
destens ebensosehr gehindert wie geférdert. Und auch so steht es
nicht, dafs etwa ganz unwillkiirlich durch das Hervortreten neuer
Lebenswerte wissenschaftlicher und kiinstlerischer Art das Anse-
hen der kriegerischen Wertungen nach und nach gesunken sei: hat
doch in Deutschland im 19. Jahrhundert trotz der Bliite der Wissen-
schaft eine Wertschiatzung des Krieges Platz greifen konnen, fiir die
die Goethezeit schlechterdings kein Verstandnis besessen hétte.
Vielmehr ist es kein Zufall, dafy gerade diejenigen Volker zu
Schopfern der Friedensidee geworden sind, denen die neuere Kul-
tur am meisten verdankt. Denn sie entstammt eben jenen Kraften
dieser Volker, welche in der Neuzeit méchtig fortwirken: der Kraft
des Hellenen, die Wirklichkeit rational zu durchleuchten — der des
Juden, die Spuren Gottes in der Sterblichkeit zu erkennen. Und

206



iiberall, wo wir glauben, daf$ sich Gottes Walten oder Wollen unse-
rer Vernunft und Wissenschaft offenbart, treffen und wirken not-
wendig hellenische und jiidische Kraftlinien zusammen; so spiiren
wir auch bei der Arbeit fiir Volkerversohnung und Weltfrieden zu-
gleich griechischen wie jiidischen Boden unter den Fiifsen.

Wenn wir also von hier aus verstehen, weshalb griechische und
jidische Krafte zusammenarbeiten diirfen und sollen, so ist auch
der Einblick in den wesentlichen Unterschied dieser Krifte uns
wertvoll, nicht nur fiir unsere wissenschaftliche Erkenntnis, sondern
selbst fiir die praktische Arbeit. Wenn wir fragen, welche antiken
Beweggriinde fiir den Weltfrieden unter den erheblich verdnderten
Verhiltnissen unserer Zeit fiir die Friedensarbeit eingesetzt werden
koénnen, so scheint mir am wenigsten wirksam, derjenige helleni-
sche Gedanke, den wir den ,, rationalen” nannten: der Gedanke also,
dafs wir die Vernunftordnung der Natur auf das Leben der Mensch-
heit tibertragen sollen. Wir sehen heute das Irrationale in der Natur
scharfer als der Hellene; und vor allem: wir lehnen es in Kants Sinne
ab, das Reich des Sollens nach dem Reiche des Seins zu gestalten.
Um so fruchtbarer kann fiir uns die rationelle Begriindung werden.
Denn zwar nicht das Schwert, wohl aber Technik und Wirtschaft ha-
ben eine Einigung der Menschheit vollzogen, von der sich die Man-
ner, die vor 2000 Jahren von dem ,einen Leibe der Menschheit”
sprachen, nichts traumen lieflen. Wie der Erntesegen Amerikas und
Indiens, so macht sich jedes politische Fernbeben auf viele Tausende
von Meilen fiihlbar; und denkt man gar an die furchtbaren Zersto-
rungswirkungen der Kriegsmittel der Gegenwart und erst recht der
Zukunft, so wird man in ganz anderem Sinne als einst der griechi-
sche Weise sagen diirfen, dafs wir Menschen auf Gedeih und Ver-
derb miteinander verbunden sind und daf$ wir von keiner Naturge-
walt soviel Nutzen noch Schaden erwarten diirfen wie voneinander.
So wird denn zweifellos heute das rationelle Argument das wir-
kungsvollste der Friedensbewegung sein, aber zugleich — das ge-
fahrlichste. Denn wir miissen es verstehen, dafl von den Mannern,
wie sie im Weltkrieg ihr Leben in Flugzeug und im U-Boot willig fiir
das Vaterland einsetzten, gar mancher da, wo Sein und Ehre dieses
Vaterlandes und die Zukunft seiner Kultur in Frage steht, jedes Sor-
gen um Nutzen und Schaden fiir kleinlich und krdamerhaft halt. Die
ausschlieflliche Begriindung der Friedenserwartung auf Zweckma-

207



Bigkeitsgedanken fiihrt sehr leicht dazu, daff man die Friedensidee
selbst als reine Niitzlichkeitsidee auffaf3t, tiber die eine heldenhafte
Gesinnung sich hinwegsetzen kann und soll. In Wahrheit wird eine
derart flache Auffassung schon dem rationalen Glauben an die , Ein-
tracht”, die sich logisch und ethisch aus der Gleichheit der Men-
schen ergibt, nicht gerecht, geschweige dem religidsen Ideal des scha-
lom, das nur aus seinem eigenartigen Grundgefiihl und im Zusam-
menhang mit den anderen Forderungen der Lebensgestaltung be-
griffen werden kann. So wenig wie sich der Sabbatgedanke er-
schopft in Bestimmungen iiber die Sonntagsruhe der Angestellten,
so gewifs im Schofarruf des Jobeljahres ein Ton hérbar wird, der in
der weitestgehenden Sozialreform, zumal der durch Klassenkampf
erzwungenen, fehlt, so wenig geht der auf den Glauben an den reli-
giosen Sinn des Rechtes gegriindete Schalomgedanke der Propheten
ein in noch so zweckmafige Regelungen der Beziehungen der Vol-
ker. Daher gibt der religiose Friedensgedanke des Judentums der
heutigen Friedensbewegung nicht nur eine — vom Standpunkte ide-
alistischer Weltbetrachtung aus — bedeutungsvolle Stiitze, sondern
zugleich einen tieferen, iiber die nédchsten politischen Ziele hinaus-
weisenden Sinn. Zweifellos wiirden die Propheten, wenn sie heute
lebten, das Werk jener Manner fordern, die die Schiffspanzer zu Ei-
senbahnschienen und die Kanonen zu Uberseekabeln umzuschmie-
den streben. Aber sicher wiirden sie zugleich darauf hinweisen, daf3
der ,Friedensbund”, den sie verkiindeten (Jes. 54,10), weder durch
den Druck wirtschaftlicher Verhéltnisse erzwungen noch durch die
Macht zwischenstaatlicher Ubereinkunft verbiirgt, sondern nur
durch eine Besinnung der Menschheit auf den Urgrund ihrer sittli-
chen Verpflichtung zur Wirklichkeit werden kann.

Nachbemerkung | Obige Darstellung wurde absichtlich so knapp wie moglich
gefafit, um den Vergleich zwischen den treibenden Méachten in Hellas und
im Judentum auch dem Fernerstehenden zu ermdglichen. Es ist daher ge-
rade auf Naheliegendes durchweg verzichtet worden; die Entwicklung des
Friedensgedankens in der spatrepublikanischen und kaiserlichen Zeit (Var-
ro; 4. Ekloge; Seneca), die besondere Fassung bei den einzelnen Propheten,
Ausspriiche des Midrasch iiber schalom, halachische Bestimmungen ... und
dergl. hidtten nur im Rahmen einer grofieren Schrift ausreichende Behand-

208



lung finden kdnnen. Auch eine erschopfende systematische Wiirdigung der
Schiatzung des Friedens innerhalb der jiidischen Weltanschauung im weites-
ten — Personliches, Hausliches, Politisches umfassenden — Sinne ist aus die-
sem Grunde nicht beabsichtigt.

Einige Hinweise auf neuere Arbeiten werden Weiterforschenden um so
erwiinschter sein.

Uber die griechische Auffassung: JUTHNER, Hellenen und Barbaren, Leip-
zig, Dieterich, 1923. — H. FUCHS, Augustin und der antike Friedensgedanke,
Berlin, Weidmann 1926. - M. MUHL, Die antike Menschheitsidee in ihrer ge-
schichtlichen Entwicklung, Leipzig. Dieterich 1928, sémtlich mit Hinweisen
auf altere Arbeiten. Uber Panaitios: I. HEINEMANN, Poseidonios’ metaphysi-
sche Schriften, Breslau, Marcus, I 1921, I1 1928 (s. Register).

Uber das Verhiltnis der israelitischen Friedenserwartung zu dgyptischen
und babylonischen Schilderungen einer goldenen Zeit: DURR, Ursprung und
Ausbau der israelitisch-jiidischen Heilandserwartung, Berlin, Schwetschke
1925.

Zur Bibel: CASPARI, Vorstellung und Wort Friede im A.T., Giitersloh,
Bertelsmann 1910; EICHRODT, Die Hoffnung des ewigen Friedens im alten
Israel, ebenda 1920.

Zu den Nachwirkungen der hellenischen und der griechischen Friedens-
erwartung I. HEINEMANN, Der Volkerbund im Lichte des Judentums, Je-
schurun 'V, 1918, 609 ff. (auch als Sonderdruck im Verlag des Jeschurun, Ber-
lin N 24. erschienen).

Uber schalom, eirene, pax einerseits CASPARI a.a.O., andererseits FUCHS
a.a.0., 166 ff. (der die Darstellung der Eirene in der Kunst zu wenig beach-
tet). Daf3 dtsch. Friede urspriinglich gleichfalls keine sehr tiefe Bedeutung
hat, zeigt HERBIG, , Friede”, Rostocker Rektoratsrede 1919. Uber philantropia
s. LORENZ. De progressu notionis philantropias. Leipzig Diss. 1914. Uber den
Unterschied zwischen der religiosen und der nichtreligiésen Auffassung der
Humanitat vergl. auch H. SCHOLZ. Religionsphilosophie? 128.

Zum Verfasser | Isaak Heinemann, geboren am 5.6.1876 in Frankfurt a. M.;
gestorben am 29.7.1957 in Jerusalem. s. 0. —S. 177.

209



Der Beitrag des Judentums zur

Verwirklichung des Volkerfriedens
(1929)!

Rabbiner Dr. Max Dienemann

Zu dieser Frage, wie zu jeder grofsen Weltschicksalsfrage, darf man
nicht nur theoretisch Stellung nehmen, Wille und leidenschaftlicher
Eifer muf3 die Richtung des Tuns weisen. Gerade darum ist es not-
wendig, ehe man die Haltung der Juden und des Judentums zur
Friedensfrage in Vergangenheit und Gegenwart entwickelt, erst die
Grenzen zu zeigen, die ihrer Einwirkung gesteckt sind, sei es, dafs
sie wirklich vorhanden sind, sei es, daf sie im Bewuf$tsein der Men-
schen leben; was im Bewuf$tsein lebt, ist schlieSlich fiir seinen Tra-
ger eine Wirklichkeit, von der er sich regieren 1af3t, und die er als fiir
sein Handeln bestimmend empfindet. Es geniigtalso nicht, daff man
einfach, ohne ein Wort der Erklarung, die Tatsache feststellt, dafd das
Judentum dem Frieden zugewandt ist, da8 die stdrkste Betonung
des Friedensgedankens vom Propheten ausging, — man muf3 sich zu-
vor mit der Frage auseinander setzen: Was fut denn das Judentum
von heute, was tut das Judentum von gestern zur Verwirklichung des
Friedens, warum ist nicht jeder Jude ein Kiinder des Friedensgedan-
kens? und man muf$ weiter fragen: Ist denn die Stellung des Juden-
tums zur Friedensfrage eine einheitliche? Hat es denn nicht in der
Bibel Kriege gegeben, ist nicht inihr recht viel von Krieg und Waffen
die Rede? hat es nicht die Makkabder gegeben, die ob ihrer Kriegs-
leistung zu Nationalhelden wurden?

Wir stecken zundchst die Grenzen ab, die der Einwirkung der
Juden heute und seit langer Zeit in dieser Frage gesetzt sind. Sie
stammen aus der Tatsache, daf es seit langem kein Judentum als ein
Gebilde einheitlicher Willensregung gibt, dafd ihm die autoritative

1 Textquelle | Max DIENEMANN: Der Beitrag des Judentums zur Verwirklichung
des Volkerfriedens. In: Der Morgen — Monatsschrift der Juden in Deutschland.
5. Jahrgang, Heft 2 (Juni 1929), S. 141-158.

210



Behorde fehlt, die befugt und imstande wére zu sagen: das und das
ist unentbehrliches Element jiidischer Religiositdt, und jeder Jude
hat die religiose Pflicht, sich in dieser Linie zu betétigen. Sie stam-
men ferner aus der Tatsache, dafl es ein eigenes jiidisch-staatliches
Leben seit den Tagen des Konflikts mit den Rémern nicht gibt. Aber
wenn irgendwo, so gilt’s in den Fragen der Politik, — und die Frie-
densfrage ist ja nicht nur eine Frage der Sittlichkeit, sondern auch
der Politik, der Versittlichung der Politik, — daf8 das Recht und die
innere Starke einer Theorie, einer Lehre, einer sittlichen Forderung
erst dannihre volle Bewdhrung erfahren, wenn die, die sie aufstellen
und erheben, sie auch in den Konflikten betatigen, in die sie hinein-
gestellt sind. Und nun ist es so, daf§ das Judentum als religiose
Macht seit etwa 1800 Jahren nirgendswo mit einer politischen Macht
und Einheit zusammenfallt und also auch nicht in die Konflikte hin-
eingeraten ist, die der Durchfithrung der Friedensidee sich entge-
genstellen. Und es ist ferner so, daf§ in der Gegenwart nirgendswo
Juden in der Lage waren, als politische Leiter des Landes oder Staa-
tes, dem sie angehdren, Einflul auf die Politik auszuiiben, so dafs
man etwa hitte sagen kénnen, daf8 in einer bestimmten politischen
Lage ein Jude aus seinem religiosen Bewufstsein heraus sich fiir den
Frieden bemdtiht hat.

Man konnte vielleicht sagen: Das aber kann sich mit einem ent-
stehenden jiidischen Paldstina dndern, hier kénnen in absehbarer
Zeit die Juden einmal zeigen, wie sie in einem eigenen Staate inmit-
ten der mannigfachen Konflikte eines staatlichen Lebens den Frie-
densgedanken verwirklichen. Aber man soll sich von vornherein
nicht einem solchen Gedanken zuwenden. Selbst wenn es dazu
kame, wozu ja nicht die mindeste Aussicht ist, dafs Palédstina als rein
judischer Staat erstinde, wird seine Regierung nichts Wesentliches
zur Friedensfrage tun kénnen, denn Krieg und Frieden ist heute
ganz und gar eine Frage der Grofimachtpolitik; die kleinen Méachte,
— man sieht es so deutlich, daf$ es dafiir eines Beweises gar nicht be-
darf, - sind tiber die Entscheidungen in dieser Frage in keiner Weise
Herr, sie stehen unter der Diktatur der GrofSméchte. Wenn es wirk-
lich einmal zu einem Zusammenschluff Europa-Asien kommen
sollte, auf welcher Seite dann immer Paldstina stehen wird, — politi-
scher Wille und geographische Lage decken sich nicht, — es wird kei-
nen Willen haben und hineingezerrt werden wie viel grofiere und

211



maéchtigere Staaten auch. Grenzen sind dem Einflufs des Judentums
und der Juden ferner gesteckt, — diese sind nicht wie die bereits ge-
nannten mehr oder minder zwangslaufig, aber sie sind vorhanden,
— dadurch, dafs die Menschen von heute und mit ihnen die Juden
sich in erster Reihe als Glieder ihrer Wirtschaftsgruppe empfinden
und zu den Fragen der Sittlichkeit und der Lebensgestaltung im Po-
litischen aus ihrem Wirtschafts-Gruppendenken Stellung nehmen.
Das sollte nicht sein; es sollte so sein, daf$ die Religiositdt und das aus
ihr fliefende Sittlichkeitsziel das Handeln des Menschen bewegen
und regieren, das allein ware wirklich religiose Seelenhaltung. Bei
allem anderen bleibt die Religion ein Bezirk der Seele und nicht das
Bestimmende, es sollte so sein, aber es ist nicht so. Man kann nicht
anders als das feststellen und zugleich feststellen, dafs daraus eine
Minderung der Einwirkung von Religion und Religionsgemein-
schaft auf die offentliche Lebensgestaltung sich ergibt.

Zu alledem tritt nun noch eines: wo es sich um Fragen der nati-
onalen Haltung handelt, pflegt es in der Regel so zu sein, dafs Ange-
horige einer Minderheit den Begriff des Nationalen in der Gestaltals
selbstverstandlich hinnehmen, die ihm die Regierung und die Pra-
ger der oOffentlichen Meinung gegeben haben. In dem Bemiihen, an-
gesichts der ohnedies der Minderheit gegeniiber bestehenden Ab-
neigung und Feindseligkeit: nicht aufzufallen, den Konfliktstoff
nicht zu vermehren, passen sie sich der offiziellen Wertung dessen,
was als national zu gelten hat, an. Wenn nun noch eine gewisse
Denkrichtung der Minderheit als antinational bezeichnet wird, und
manche kein Bewuf$tsein mehr davon haben, daf§ diese Denkrich-
tung ein Stiick ihrer berechtigten und pragenden Eigenartist, so rii-
cken sie von ihr ab. Nun war es tatséchlich so, dafs die Regierenden,
nicht nur in Deutschland, Pazifismus als eine dem Nationalen feind-
liche abtrégliche Denkart bezeichneten; es gelang ihnen, die 6ffent-
liche Meinung nach dieser Richtung hin entscheidend zu beeinflus-
sen. Noch mehr, aus der Tatsache, dafs biblische Gestalten die ersten
und wesentlichen Trager des Friedensgedankens waren, und dafs
Juden in groler Anzahl fiir die Friedensidee wirkten, wurde die For-
mel gepragt, dafl Pazifismus etwas Jiidisches — das hiefd in der Aus-
drucks weise der Regierenden und der Drahtzieher der &ffentlichen
Meinung , Schwéchliches”, ,Minderwertiges” — sei; darauf hin ka-
men viele Juden, denen das Gefiihl dafiir verloren gegangen war,

212



wie sehr der Friedensgedanke zur jiidischen Religiositdt gehore, zu
dem Schlusse, sich lieber, der Betadtigung innerhalb der Friedensbe-
wegung zu enthalten; sie fiirchteten, sonst Argernis zu erregen, und
als anational oder gar antinational zu gelten. Ja, manche verstiegen
sich sogar zu der Behauptung, daff man dem Friedensgedanken ei-
nen schlechten Dienst erweise, wenn man ihn pflege und fiir ihn po-
litisch wirke, man mache ihn dadurch zu einer jiidischen Angele-
genheit, und das wiirde ihm rebus sic stantibus nur abtraglich sein.
Diese Seelenhaltung soll in keiner Weise entschuldigt werden, ihr
haftet noch Ghettogesinnung an, bei ihr empfindet man sich eigent-
lich als aufserhalb des Deutschtums stehend und nicht: zum Mithan-
deln verpflichtet. Wer sich als Deutscher fiihlt, muff unbedingt das
tun, was er nach seiner Meinung fiir Geltung und Wiirde des
Deutschtums in der Welt richtig hélt. So ist also in der oben gezeich-
neten Haltung Unfreiheit, Mangel an Uberzeugungstreue, ein dngst-
liches Sichverstecken, ein Kapitulieren vor dem Geist der gerade
Herrschenden. Aber auch wenn man sie nicht entschuldigen will,
Tatsache ist, daf3 sie in vielen vorhanden war und ihre Energie und
Willenskraft schwéchte. Erwédgt man nun ferner, daf8 in Deutsch-
land einst die Emanzipation der Juden mit ihrer Einfiigung in die
allgemeine Wehrpflicht begann, so begreift sich leicht, dafs von hier
aus im Unbewuf$ten und UnterbewufSten ihrer pazifistischen Beta-
tigung Hemmungen erwuchsen.

Nun aber hat sich der Einflufs des Judentums im Laufe der letz-
ten zwei Jahrtausende eigentlich nie in der Weise vollzogen, dafs
eine programmatische, fest formulierte Forderung in die Welt hin-
ausgesandt wurde, daf3 eine Lehre, dogmatisch fixiert, in die Kopfe
hineingehammert wurde, sondern er bestand darin, dafs seine Be-
kenner aus ihrem religiésen Bewufstsein eine bestimmte seelische
Haltung durch die Tat bekundeten; das Leben der Juden, ihre Art,
der Welt und den Gemeinschaftsbeziehungen der Menschen Gestal-
tung zu geben, war allein ihr Einfluff, und wo diese Lebensgestal-
tung deutlich aus ihrem religiosen Bewuf3tsein flofs, war eine Ein-
wirkung der Juden zugleich eine solche des Judentums. In der Frie-
densfrage nun konnte durch Jahrhunderte weder ein Einflufs von Ju-
den noch vom Judentum {iiberhaupt vorhanden sein; vom Beginn
des Mittelalters bis in den Anfang des 19. Jahrhunderts war ihnen
die Teilnahme am Militdrdienst nicht moglich; in den Séldnerheeren

213



des Mittelalters mag es vielleicht hie und da einen Juden gegeben
haben, dann war er aber seiner Glaubensgemeinschaft und seiner
Religion entfremdet. Zu einem Nachdenken, ob Judesein mit Mili-
tardienst und Anteilnahme am Krieg sich {iberhaupt innerlich ver-
tragen, konnte es gar nicht kommen, weil die Voraussetzungen fiir
den seelischen Konflikt nicht gegeben waren; mit dem 19. Jahrhun-
dert beginnt zwar die Teilnahme des Juden am Militdrdienst und
am Krieg, aber sie steht génzlich unter dem Gesetz und Zwang des
Staates und ist vollig von dem Affekt der Leidenschaft regiert, der,
nachdem Krieg nun einmal ausgebrochen ist, das Land und seine
Bewohner insgesamt ergreift; die Frage nach dem Recht, Krieg zu
beginnen, nach dem Recht des Krieges als eines Mittels der Rege-
lung staatlicher und volklicher Beziehungen trat an ihn bisher nicht
heran, weil es dem einzelnen Biirger nicht moglich war, auf diese
wichtigste Frage des Volkerlebens entscheidend einzuwirken. Erst
in unserer unmittelbaren Gegenwart vollzieht sich die verantwor-
tungsvolle Anteilnahme der Biirger am Staat, und an seinen letzten
Entscheidungen. Mit der Teilnahme des Biirgers an der Politik des
Landes, damit, da8 er sich fiir sie verantwortlich fiihlt, mit der Mog-
lichkeit, dafs irgend jemand, gleichgiltig welcher Schicht er ent-
stammt, an der Leitung des Staates in unmittelbarer Verantwortlich-
keit teilnimmt, beginnt der wirkliche Anteil des Juden und seine
Einwirkung.

Jetzt also erhilt die Frage: Wie hat sich der Jude zur Friedens-
frage zu stellen? eine unmittelbare Bedeutung, beginnt sie fiir ihn
ein Problem zu werden, und zwar nicht in der Form: Wie hat er sich
mit Riicksicht auf seine staatsbiirgerliche Stellung dazu zu verhal-
ten? sondern in der Form: Wie hat er sich aus dem seine Lebensfiih-
rung, seine sittliche Haltung und Betitigung Bestimmenden zu ver-
halten? Und das Bestimmende des Juden ist tiberall da, wo man sein
Wesen nicht rein national, rein volkisch erfaf8t, das Religiose. Die
Frage ist iberhaupt nur zu stellen, wo man anerkennt, dafs zum Ju-
desein ein bewufit erfafstes, bewufst aufgenommenes Geistiges ge-
hort. Voraussetzung des Ganzen aber ist und bleibt, dafy Staat, Poli-
tik, Wirtschaft nicht als Gebilde eigener Souverdnitdt, eigenen
Rechts, aufserhalb der Sphére der Religion und der Sittlichkeit beste-
hen, sondern dafs das religiose Bewufstsein sie regieren und bestim-
men miisse; Voraussetzung ist, daff diese These entweder verwirk-

214



licht oder allgemein anerkannt ist, oder daf§ die religios bewegten
Menschen den Willen haben, die Welt von heute aus dieser Uber-
zeugung heraus umzugestalten.

Fragt man nun aber, woher man weifs, welche Linie die jlidische
Religion in der Richtung auf die Entscheidung der Kriegsfrage ein-
schlagt, welches hier die Zeugnisse der jiidischen Religiositit sind,
so ergibt sich das Folgende. Von einem durch praktische Tat abge-
legten Zeugnis kann in den letzten 16 bis 18 Jahrhunderten aus den
oben angefiihrten Griinden nicht die Rede sein. Die Zeugnisse jiidi-
scher Religiositét in dieser Frage liegen in der tatsichlichen Haltung
in biblischer Zeit und bis zu den Aufstanden gegen Rom; sie liegen
ferner in den im jiidischen Schrifttum biblischer und nachbiblischer
Zeit niedergelegten Aulerungen zu ihr. Diese im jiidischen Schrift-
tum niedergelegten Auferungen sind angesichts des Einflusses de-
rer, aus deren Mund sie stammen, und der Anerkennung, die sieals
Volksfiihrer genossen, nicht literarisch, also papieren, zu werten,
sondern sie sind wirkliche Zeichen der Denkart der Gesamtheit, des
Willens ihrer Fithrer und des Willens der Massen. Sie sind dank dem
lebendigen Einfluf}, den die Tradition und die Thora in all ihren Ver-
zweigungen je und je ausgeiibt hat, nicht als Stimmen aus einer
langst erstorbenen Vergangenheit zu betrachten, sondern als unmit-
telbare, in jeder Zeit lebendige AuBerung des Geistes der jiidischen
Gemeinschaft. Das war stets die Voraussetzung, aus der man Thora
studierte und sich mitihr in Verbindung hielt, daf$ sie der lebendige
Ausdruck der in jedem Geschlecht sich erneuernden gottlichen Of-
fenbarung ist, daf jedes Geschlecht in ihr den Willen Gottes erfihrt,
den es fiir die Ordnung der Welt aufzunehmen die Pflicht hat. Das
war nicht nur Forderung, sondern unmittelbar erfiihltes, stets wa-
ches religioses Bewufitsein. Von da aus gesehen sind Bibel und jtidi-
sches Schrifttum Zeugnis jlidischer Religiositdt und deren stindige
Bildnerin.

Was ergibt sich nun aus der Bibel und der alten jiidischen Ge-
schichte und Kulturgeschichte fiir die Stellung des Judentums zu
Krieg und zu Frieden? Zunachst ist ohne jede Beschonigung festzu-
stellen, daf$ es in der biblischen Zeit und in der ganzen Periode der
Staatlichkeit Israels Krieg gegeben hat, daf$ also die jiidische Ge-
schichte und das Judentum nicht sofort mit einer unbedingten Ab-
lehnung des Krieges beginnen; das wird keinen Wunder nehmen,

215



der auch die Religion und die religiosen Gedanken einer Entwick-
lung untertan weifs. Wichtig ist nun festzustellen, wie friih die Rich-
tung auf den Frieden und die Ablehnung des Krieges einsetzte, wie
es zu der Zeit, da Krieg war und noch als selbstverstiandlich galt, mit
dem bestellt war, was man Kriegs- und Friedensgesinnung nennen
kann, und wie sich das in Handlungen und giitigen Verordnungen
auspragte.

Es ist schon bezeichnend, daf8 zwar von der kriegerischen Inbe-
sitznahme Palastinas die Rede ist, dafs aber dariiber hinaus Erobe-
rungsabsichten nicht zum Ausdruck kommen, und wo Kénige die
Walffen erobernd iiber die Grenzen tragen, das im Gegensatz zum
religiosen Willen der Fiihrer und des Volkes geschieht; dafy zwar in
den 5 Biichern Moses von einer allgemeinen Dienstpflicht die Rede
ist, aber dann spdter von Soldnern berichtet wird, die die Konige
sich hielten, woraus der Schluf$ auf die Abneigung des Volkes gegen
kriegerische Handlungen gestattet ist; daff abgesehen von der ersten
Landnahme die Kriege, die gefiihrt werden, Verteidigungskriege
sind, Abwehr feindlichen Angriffs und fremden Knechtungswil-
lens.

Es kommt, fithrten wir aus, auf die Kriegs- oder Friedensgesin-
nung an; die Stellung zur Kriegs- oder Friedensfrage ist namlich
nicht einfach aus den Feststellungen, ob es Krieg gab oder nicht zu
beantworten. Kriegsgesinnung ist diejenige Gesinnung, bei welcher
der Krieg so sehr als Mittel der Gestaltung der staatlichen und volk-
lichen Beziehungen gilt, daff nicht nur mit ihm als einem Selbstver-
standlichen, Erlaubten oder Notwendigen gerechnet wird, sondern
dafl ihm und seiner zielbewufSten Durchfithrung alles untergeord-
net ist, so dafs ihnen gegeniiber jeder menschliche und kulturelle
Wert zuriickzutreten hat. So gefa3t, darf man ohne Ubertreibung sa-
gen, daf3 es schon im biblischen Schrifttum eine Kriegsgesinnung
nicht gab. Die mannigfachsten Zeugnisse dafiir sind vorhanden.
Man lese die folgende Verordnung (5. Buch Mose, 20,9)* ,Wenn Du
eine Stadt viele Tage einschliefest, sie zu bekriegen, um sie zu neh-
men, verdirb nicht ihren Baumstand, eine Axt gegen ihn zu ziicken,
denn von ihm sollst Du geniefien, Du sollst ihn nicht roden, denn ist

2Soweit es bereits moglich ist, sind alle Bibelstellen, nach, der Buber-Rosenzweig-
schen Ubersetzung zitiert.

216



der Baum des Feldes ein Mensch, daf er vor Dir in die Einschliefung
kdme?” Kriegsgesinnung wiirde das gerade Gegenteil sagen und
tun, wiirde den Baumstand umbauen, um den Belagerten dadurch
rascher auf die Knie zu zwingen. Das Gegenteil von Kriegsgesin-
nung spiegeln die anderen bekannten Kriegsgesetze der Bibel wie-
der, sie seien, um alle Ziige des Bildes wiederzugeben, ausfiihrlich
hergesetzt (5. Buch Mose, 20,5-8):

,Dann sollen die Schriftfithrer zum Volke reden, den Spruch:
Wer ist der Mann, der ein neues Haus baute und es nicht riistete?
er gehe, er kehre in sein Haus zurtick,

sonst konnte er im Kriege sterben und ein andrer Mann
riistete es!

Und wer ist der Mann, der einen Rebgarten pflanzte und
gab ihn nicht preis!

er gehe, er kehre in sein Haus zurtick,

sonst konnte er im Kriege sterben und ein andrer Mann
gabe ihn preis!

Und wer ist der Mann, der ein Weib sich verlobte und
nahm sie nicht?

er gehe, er kehre in sein Haus zurtick,

sonst konnte er im Kriege sterben und ein andrer Mann
ndhme sie!

Und fortfahren sollen die Schriftfithrer zum Volke zu
reden, sie sollen sprechen:

Wer ist der Mann, der furchtsam und weichen Herzens ist,
er gehe, er kehre in sein Haus zurtick,

nicht schmelze er das Herz seiner Briider, seinem

Herzen gleich!”

Daf3 solche Anrede vor Kriegsbeginn im Bewufitsein des Volkes
lebte, zeigt die Gideonerzahlung, die auch von dem Ausruf berich-
tet: ,,wer Angst hat und zaghalft ist, kehre um” (Richter 7, 3). Dane-
ben setze man nun noch die andere Verordnung (5. Buch Mose
24, 5): ,Wenn ein Mann ein neues Weib nahm, fahre er nicht in der
Heerschar mit aus, nichts ergehe iiber ihn in allerhand Beding, un-
gestraft gehore er seinem Haus ein Jahr lang und erfreue sein Weib,
das er genommen hat.” All das ist das vollige Gegenteil von Kriegs-

217



gesinnung. Die Anspriiche des Einzelnen auf das, was er sich an
Gliick und Behagen von seinem Leben erwartet, werden dem Staats-
interesse und dem politischen Ziel {ibergeordnet, wahrend Kriegs-
gesinnung bedeutet, dem politischen Mittel des Krieges jedes Be-
diirfen des Einzelnen unterzuordnen, es als unberechtigt und gar
nicht vorhanden zu betrachten.

Eine Erzdhlung im Buche der Chronik (2,28, V. 8 ff.) ist beson-
ders charakteristisch fiir das Fehlen dessen, was wir mit Kriegsge-
sinnung bezeichneten. Dort wird berichtet, wie in einem Kriege Is-
raels gegen Juda Israel Sieger war, grofie Beute machte und viele
Gefangene heimbrachte, und dann wird weiter fortgefahren: 9 bis
15: ,,Dort war aber ein Prophet des Herrn, namens Obed, er ging
dem Heere entgegen, das nach Samaria kam, und sprach zu ihnen:
Da der Herr, der Gott eurer Viter, iiber Juda ziirnte, gab er sie in
eure Hand, und ihr totetet unter ihnen mit einer Wut, daf3 es bis an
den Himmel reichte. Und nun denktihr, die Judder und Jerusalemi-
ter euch zu Sklaven und Sklavinnen zu zwingen — gewif3, das wird
euch nur zu einer Verschuldung gereichen gegen den Herrn, euren
Gott. So hort auf mich und gebt die Gefangenen zurtick, die ihr fort-
gefiihrt von euren Briidern, denn die Zornglut des Herrn ist gegen
euch. Da erhoben sich Manner von den Hauptern der Efraimiten,
Asarjas Sohn Jochananhu, Berechjas Sohn Mesillemots, Hiskijas
Sohn Sallums und Amassa, Sohn Hadlais, wider die vom Kriege
Heimgekehrten. Und sprachen zuihnen: Bringt die Gefangenen hier
nicht ein, denn nur in neue Schuld zu Vasallen gegen den Herrn
denkt ihr, hinzuzufiigen zu unserer Siinde und zu unserer Schuld;
gewif3, grof§ genug ist ohnedies unsere Schuld und der Zorn {iber
Israel! Da liefen die Kriegsleute die Gefangenen und die Beute vor
den Fiirsten und der Versammlung. Die Méanner, die oben mit Na-
men genannt sind, standen auf, sie holten die Gefangenen und klei-
deten von der Beute alle Nackten unter ihnen; sie gaben ihnen Klei-
der und Schuhe und zu essen und zu trinken, und salbten sie und
fiihrten sie, alle Schwachen auf Eseln, zu ihren Briidern nach der
Palmenstadt Jericho, dann kehrten sie nach Samaria zurtick.”

Das ist wiederum ein Verhalten, das von jeder Kriegsgesinnung
weit entfernt ist, bei dem die Riicksicht auf den Menschen iiber dem
Zweck der Vernichtung und Niederhaltung des Feindes stand. Man
sage nicht, das war ein Bruderkrieg, und hier kimpften Verwandte

218



miteinander; jeder Krieg ist Bruderkrieg und die Feindschaft zwi-
schen Verwandten ist, wenn sie erst entstanden ist, wiitender als ir-
gendwelche sonst. Man lese ferner die Erzahlung vom Kriege Israels
mit Syrien, da der Syrerkonig Ben-Hadad geschlagen sich versteckt
hélt, und wie seine Diener unter Berufung auf die sprichwortliche
Milde der jiidischen Konige ihm raten, sich dem Konig von Israel
bittend zu FiifSen zu werfen, er tut es und wird sofort mit fiirstlichen
Ehren aufgenommen (1. Kg. 20); d. h., daf8 in einer Zeit, in der iiber-
all der gefangene feindliche Fiithrer um des Kriegszweckes willen zu
Tode gemartert wurde, in Israel ohne Riicksicht auf die spater mog-
lichen militdarischen Gefahren auch der feindliche Fiihrer um seines
Menschseins willen als Bruder und Freund behandelt wurde. Dieses
Fehlen der Kriegsgesinnung zeigt sich weiter in dem Bericht, dafs
man Konig David den Tempel nicht bauen liefs, obgleich er doch den
Ruhm und die Geltung des Landes iiber alle Mafien gefordert hatte,
weil er eben das alles durch Krieg getan hatte; dafS im BewufStsein
des Volkes schon in biblischer Zeit, in den Biichern der Chronik, K6-
nig David nicht so sehr als der grofie Kriegsheld und der Besieger
des Goliath fortlebte, sondern als der fromme Psalmen-Sanger und
-Dichter; dafs man den Altar nicht mit Eisen behauen durfte, weil
das Eisen das Werkzeug des Krieges ist.

Bezeichnend fiir die Einstellung der nachbiblischen Geschlech-
ter ist es, daf8 in den jlidischen religiosen Quellen von den Kriegsta-
ten der Makkabéer nichts zu finden ist, nicht einmal von dem hel-
denhaften Kampf, der die Religionsfreiheit erstritt; die Biicher der
Makkabéder sind nicht in den Kanon aufgenommen worden; das
ware nicht moglich gewesen, wenn man dem Kriege irgendwie po-
sitiv gegeniibergestanden hatte. Dem Eroberungsdrang der mak-
kabdischen Konige stand das Volk ablehnend gegeniiber, ihre
Kriege mufiten sie mit fremden Soéldnern fithren und die reichsten
Kriegserfolge brachten es nicht zuwege, daf$ sich die Liebe und An-
erkennung des Volkes ihnen zuwandte; das ware wiederum nicht
moglich gewesen, wenn man ein im Kriege bewéhrtes Heldentum
und militdrische Kraft und Tiichtigkeit irgendwie geschétzt hétte.

Von einer geradezu klassischen Kriegsverneinung zeugt die Tat-
sache, dafd in den Tagen, da der Ritus sich bildete und festigte, man
fir den Sabbath des Chanuckafestes als Prophetenabschnitt ein
Stiick wahlte, das in den Worten gipfelt: ,nicht durch Heeresmacht

219



und nicht durch Kraft, sondern allein durch meinen Geist spricht
Gott” (Secharja 4, 6), und daff man in diesem Satz den Sinn des Ge-
schehens verkorpert empfand. Hier wird gleichsam mit einer Hand-
bewegung alles kriegerisch Heldische als gleichgiltig und nicht der
Rede wert beiseite geschoben. Aus den dltesten Zeiten der Bibelaus-
legung findet sich im Sifre zu 4. Buch Mose 31, 7 die Bemerkung, daf8
bei einer Belagerung die Stadt nicht von allen Seiten umschlossen
werden darf, eine Seite solle frei bleiben, damit den Einwohnern Ge-
legenheit gegeben sei, zu entweichen und ihr Leben zu retten.

All das ist sprechendes Zeichen des Fehlens jeder Schatzung der
korperlich-rohen Kraft und eines durch korperliche Kraft erworbe-
nen Vorteils, und der Uberordnung des Menschen und seines Be-
diirfens allem politischen Zweck und Mittel. Von dem Fehlen des-
sen, was wir Kriegsgesinnung nannten (d. h. alleiniges Gerichtetsein
des Sinnes auf den Zweck des Krieges und Freude tiber die Vernich-
tung des Feindes), zeugt die bekannte Legende: , Als die Wogen des
Meeres iiber die Agypter fluteten, wollten die Engel Gottes ein Lob-
lied singen; da wehrte ihnen Gott und sprach: meine Geschopfe ver-
lieren ihr Leben und ihr wollt Jubelgesang anstimmen?” (Megillah
10a). Kriegsgesinnung koénnte solche Legende nicht erfinden, sie
wiirde den Jubel iiber den Untergang des Feindes noch dankbar un-
terstreichen. Und sollte die Abneigung der religiosen Fiihrer in der
Romerzeit, durch Aufstand und Krieg Roms Joch abzuschiitteln, nur
auf die Erwagung zuriickzufiihren sein, dafs ein Erfolg angesichts
der Machtverhiltnisse unméglich sei? Also ganz und gar auf Niitz-
lichkeitserwadgungen? Das kann unmdoglich bei Menschen sein, die
in einer so vollendeten Gottglaubigkeit lebten, daf8 es ihnen gar
nicht denkbar war, Gott konnte anders handeln, als dem Recht zum
Sieg helfen und den Unterdriickten befreien. Auch hier kann nur das
Widerstreben gegen den Krieg als solchen die Haltung bestimmt ha-
ben.

Die innere Ablehnung des Krieges fiihrt sogar zu einer ausge-
sprochenen Paradoxie. Es war der Gedankengang der Propheten,
als sie in der Weltgeschichte die Offenbarung Gottes entdeckten,
daf3 Gott, um ein Volk fiir seine Siinden zu strafen, in ihrem Falle
Israel, ein anderes Volk herbeifiihrt, damit es die Siindigen mit Krieg
uberziehe; dann aber lassen sie Gottes Gericht tiber dieses selbe Volk
kommen, weil es Gewalttat geiibt hatte, — Krieg ohne Gewalt gibt es

220



nicht, — und es hat doch eigentlich nichts anderes getan, als Gottes
Auftrag ausgefiihrt. Das Ganze ist nur verstandlich, in seiner Para-
doxie begreifbar, wenn man das innere Widerstreben des Sprechers
gegen Krieg und kriegerische Handlungen durchfiihlt und ahnend
aufspiirt.

Das alles zeigte die der Kriegsgesinnung abholde Richtung der
Bibel und der sie tragenden und weiterfithrenden Menschen; damit
ist es aber noch nicht getan. Nun mufSte der Schritt weiter gegangen
werden von der Verneinung der Kriegsgesinnung zur positiven For-
derung des Friedens. Er ist in der Bibel gegangen worden. Das 11.
Kapitel des Jesaja hat dem Friedensgedanken eine so unbedingte
Giltigkeit gegeben, hat der Friedensforderung eine solche Absolut-
heit verliehen, daf$ dort mit der Kraft der dichterischen Schau sogar
das nur vom Affekt beherrschte Tierreich in diese Friedensherr-
schaft einbezogen ist. Ein anderer Prophet, alter als Jesaja und Mi-
cha, denn sie beide haben seine Worte wortlich ibernommen und
weitergetragen, hat der Friedensforderung die klassische Pragung
gegeben: ,Sie werden umschmieden ihre Schwerter zu Sicheln und
ihre Lanzen zu Rebmessern, nicht mehr wird ein Volk gegen das an-
dere das Schwert erheben, sie werden nicht mehr lernen, Krieg zu
fithren” (Jesaja, 2, 4; Micha, 4, 3). An dieser Pragung der Friedens-
forderung ist zweierlei bedeutsam, abgesehen von dem Ziel und der
Wucht der Forderung selbst. Einmal die Anerkennung der Tatsache
des Wettbewerbs unter den Menschen, es wird nicht einfach rein
lehrhaft ein Friedensideal aufgestellt und gesagt, die Menschen sol-
len sich jeden Streites enthalten, es wird mit der Tatsache, dafs ein
Streben und Eifern vorhanden ist, als mit einer vorhandenen Tatsa-
che gerechnet und dann gesagt, dafs alle Energie auf Werke der Kul-
tur gerichtet sein sollen; hier mogen die Menschen ihre Leidenschaft
zum Besten der Gesamtheit betdtigen. Das ist der tiefere Sinn der
Gegentiiberstellung von Schwert und Pflug, Lanze und Rebmesser;
Pflug und Rebmesser sind die Sinnbilder der Kultur, alle Kultur
wuchs aus der Arbeit am Boden hervor; und nun lautet die Forde-
rung nicht nur: Wirf das Eisen hinweg, sondern: Nimm es, um Kul-
tur zu festigen. D. h. mit anderen Worten, das Friedensideal ist hier
nicht nur negativ Sichfernhalten vom Krieg, Verwerfung des Krie-
ges, sondern Umbiegung der Kampfenergien zur Kulturarbeit. Be-
deutsam ist ferner die Pragung des Gedankens, ,sie werden nicht

221



mehr lernen, Krieg- zu fithren”; wer weif$, wie oft Krieg daraus ent-
standen ist, daf Menschen planvoll auf ihn gedrillt wurden, daf3
seine Methode erlernt und angelernt worden ist, dafs {iberhaupt
Menschen da sind, die fiir ihn vorbereitet sind und nun in der Rich-
tung ihrer Vorbereitung und ihres Erlernten Betdtigungsdrang ha-
ben, wird die tiefe Weisheit dieser Pragung der Friedensforderung
zu wiirdigen wissen.

Als ob der Prophet geahnt hétte, daff es eine Moglichkeit gébe,
den Frieden als einen voriibergehenden Zustand ohne Dauer und
Ewigkeit zu fassen, formen sich ihm an anderer Stelle, da wo er die
Geburt des Friedensbringers kiindet, die Worte ,,zum Frieden ohne
Ende” (Jesaja 9, 6).

An die biblischen Worte reihen sich die mannigfachen Auflerun-
gen der Friedenssehnsucht in den Apokryphen an, die ja auch Aus-
druck jiidischer Seelenhaltung und Religiositédt sind; zu ihnen gesel-
len sich AuBerungen iiber den Wert des Friedens in dem talmudi-
schen und aggadischen Schrifttum. Dr. Heinemann hat in seinem
Aufsatz im vorigen Heft des ,,Morgen”, , Die Idee des Vilkerfriedens
im Altertum”, bereits treffend ausgefiihrt, welche andere, tiefere Be-
deutung im Hebréischen das Wort fiir Frieden schalom gegeniiber
dem lateinischen pax und dem griechischen eirene hat, wie inihm die
Vollkommenheit des Leibes und der Seele zum Ausdruck kommt,
wie hier also der Friede nicht nur als Fehlen des Kriegszustandes
oder als juristisch und kultisch gesicherter Rechtsvertrag empfun-
den wird, sondern als Ausdruck der inneren Ausgeglichenheit des
Menschen und seines tiefen, religios befliigelten Willens nach Herr-
schaft des Rechts und der an Gott entziindeten Gerechtigkeit. Dieser
Inhalt des Wortes schalom schwingt mit, wann immer vom Frieden
und seinem Wert und dem Verlangen nach ihm die Rede ist. Aus
dem Chor der Stimmen seien wenigstens einige der charakteris-
tischsten wiedergegeben.

Da ist zuerst das berithmte Wort des Rabban Simon ben Gama-
liel: ,Auf drei Dingen steht die Welt, auf dem Recht, der Wahrheit
und dem Frieden” (Spriiche der Vater, I, 18). Hier wird also der Frie-
den unter die Dinge eingereiht, ohne die die Weltals sittliche Schop-
fung nicht bestehen kann; damit wird implicite der Krieg als Zersto-
rer und Vernichter abgelehnt und ihm jede Berechtigung abgespro-
chen. Ferner das Wort: , Der Priestersegen schliefst ab mit,Gott gebe

222



dir Frieden’, um zu sagen, dafs kein Segen irgendeinen Wert hat,
wenn nicht der Friede mit ihm verbunden ist” (Bemidbar rabbah
XL, 7); das bedeutet, dafs ohne Frieden kein Gut, keine Tugend als
Segen, als Wert empfunden werden darf. Ahnlich das Wort des
Priesters Rabbi Chanina: , Der Friede ist von gleichem Wert wie das
ganze Werk der Weltschopfung, denn so heifst es (Jesaja 45, 8): ,er
bildet das Licht und schafft die Finsternis, er stiftet den Frieden’”
(Jalkut zu 4. Buch Mose, Abs. 711). Ein anderes Wort: ,,Chiskia sagte,
die Grofse des Friedens ist aus folgendem ersichtlich, andere Gebote
beginnen mit einem ,wenn’, z. B. (2. Buch Mose, 23, 4) ,wenn du dem
Ochsen deines Feindes oder seinem Esel begegnest, der umherirrt
..." (5. Buch Mose, 22, 6), ,wenn deinem Angesicht unterwegs ein Vo-
gelnest begegnet ...", immer ist’s so, wenn sich dir die Gelegenheit
zur frommen Tat bietet, muf3t du sie tun, wenn sie sich dir nicht bie-
tet, besteht eben keine Verpflichtung, aber wie heifst's vom Frieden?
,Suche den Frieden und jage ihm nach’ (Psalm 34, 15), ,suche ihn, da
wo du bist, jage ihm nach allerorten’ (Wajikra rabbah IX,9). Als
ganz besonders charakteristisch darf die folgende AuBSerung gelten:
,Warum fehlt in der Schépfungsgeschichte beim zweiten Tage die
Bemerkung ki tow, ,Gott sah, dafS es gut war?” Rabbi Chanina sagte,
weil es an ihm heifSt (1. Buch Mose 1, 6): ,es sei Scheide von Wasser
und Wasser’; es sagte Rabbi Twijomi: wenn schon bei einer Tren-
nung, die zur Herstellung und Befestigung der Welt und ihrer Be-
siedlung notwendig war, das ,es ist gut’ versagt bleibt, wie erst bei
Trennung und Streit, die sie verwirren!” (Bereschith rabbah IV, 6).
Das heif3t also: Kein noch so hohes Ziel, keinen noch so hohen Wert
gibt es, dafl um ihretwillen eine Stérung des Friedens einen Schim-
mer von Recht hatte; nicht einmal zur Wahrung des Bestandes der
ganzen Welt kénne eine Stérung des Friedens gutgeheifien werden.
Man halte sich erneut vor, was oben iiber den Einfluf3 der Thora auf
die jiidische Religiositdt und {iber die stete Verbundenheit mit sol-
chen Worten gesagt war, und man wird wissen, daf$ hier der Nie-
derschlag einer durch Jahrhunderte hindurch bis in unsere unmit-
telbare Gegenwartlebendig fortwirkenden Denkweise zu finden ist.

Was aber folgt nun daraus fiir die Betdtigung der Juden von
heute? Einmal, daf8 die Friedensgesinnung und das Streben nach
dem Frieden ein wichtiger und unentbehrlicher Bestandteil der jii-
dischen Religiositat ist. Zu ihr gehort es, den Frieden als hochsten

223



Wert zu preisen; zu ihr gehort es, als wahres Heldentum die geistige
und sittliche Kraft anzusprechen, mit der erstrebt und erarbeitet
wird, dafl alle menschlichen Beziehungen, auch die staatlichen,
durch Recht geregelt werden. Zu ihr gehort die Zuriickweisung des
Gedankens, daf$ in solcher Hoherbewertung der geistigen und sitt-
lichen Kraft als der Bewahrung korperlicher Kraft und streitbarer
Tapferkeit eine Schwachlichkeit und Feigheit sich berge, und die
Pflege des Glaubens, dafs das die hochste Kraft ist. Zu ihr gehort der
Glaube, daff der Mensch und sein Leben so wertvoll ist, dafs {iber
ihn kein Wert emporsteigt. Und ferner folgt daraus, daf$ jeder Jude,
der an der Gestaltung der Welt und der menschlichen Dinge mitar-
beiten will und das aus seinem religiosen BewufStsein und nicht aus
irgendeinem anderen Beweggrund leisten will, verpflichtet ist, an
der Befestigung und Verwirklichung der Friedensidee zu arbeiten.
Zu arbeiten, an welcher Stelle er immer stehen mag, der eine in dem
engeren Kreis, in dem ihm Wirken und geistige Beeinflussung ge-
stattet ist, ein anderer, den seines Schicksals Lauf in groSere Einfluf3-
moglichkeit gefiihrt hat, in seinem weiten Kreis, ein anderer schliefs-
lich, der anleitender Stelle im Staat gestaltend zu wirken berufen ist,
in seiner iiberragenden und unmittelbaren Wirkensmoglichkeit.
Allerdings vom Schiedsgericht und all den heutigen Einrichtun-
gen, mit denen die Friedensidee in die Wirklichkeit der Politik ein-
gebaut wird, ist in den Stimmen der jiidischen Religiositédt nicht die
Rede. Aber das darf man auch gar nicht verlangen und erwarten. Es
ist nie die Aufgabe der Religion, bestimmte Einrichtungen und feste
Institutionen zu fordern und auszugestalten, im Gegenteil, sie wiir-
de damit eher einen Fehler begehen; Einrichtungen, Institutionen
sind immer ein Zeitgeborenes, helfen dazu, in einer bestimmten
Zeit, unter den Formen ihres Lebens und Lebensgefiihls, eine Idee
zu sichern; weht eines anderes Lebensgefithles Sturmwind, so
konnte die Starrheit einer festgelegten Einrichtung sogar Schaden
stiften und die Idee hemmen. Aufgabe der Religion ist, eine Idee als
eine ewig giitige zu verkiinden und in die Herzen der Glaubigen zu
senken, Aufgabe des religiosen Menschen ist es, diese Idee zu wah-
ren, zu festigen, zu verkiinden und weiterzutragen, ihr in seiner Zeit
Sicherung und Geltung zu schaffen. Aufgabe und Pflicht des religi-
Osen Juden ist es, in seiner Zeit, in der Gegenwart von heute, aus
seinem religiosen Bewufitsein der Friedensidee in den Einrichtungen

224



Sicherheit und Dauer zu schaffen, die unter den Staatsformen von
heute sie am besten und bestimmtesten verbiirgen. Dafiir darf es
kein Schema geben; sie bewegen sich heute in der Herausarbeitung
des Schiedsgerichtsgedankens und seiner praktischen Ausgestal-
tung, in der Ausgestaltung des Minderheitenrechtes; an alledem ist
praktisch und positiv mitzuarbeiten und dariiber hinaus an allem,
was noch gefunden werden mag, um die Idee in Wirklichkeit um-
zusetzen. Aufgabe des religiosen Juden ist, den Gedanken zu ver-
breiten, daf§ der Krieg nicht sein muf3, daf$ er als Mittel der Regelung
der staatlichen Beziehungen nicht notwendig ist und also nicht sein
darf, dafs Kriegsgesinnung mit reifer Sittlichkeit nicht einen Bund
schliefSen kann.

Und das alles mufs er tun aus religidsern BewufStsein und um der
Verwirklichung der Religion willen, d. h. nicht aus Niitzlichkeits-
streben. Die Empfehlung des Friedens aus dem Gedanken, dafs der
Krieg keinen Nutzen bringt, dafs auch der Sieger nur Nachteil hat,
so richtig und so praktisch das sein mag, gentigt noch lange nicht.
Das Urteil iiber die Niitzlichkeit kann sich andern, einen vollen Wert
hat Friedensarbeit nur aus der Ewigkeitreligiosen Bewufitseins. Nur
religioses BewufStsein wird den Frieden aus Grundsatz und mit lei-
denschaftlicher Energie fordern, auch dort, wo der Krieg Nutzen
bringen konnte; und aus religiosem Bewuf$tsein wird man einen sol-
chen Nutzen fiir nichts achten und verwerfen, ihn nicht haben wol-
len, eben weil er durch Aufhebung des Friedens errungen ist.

Diesem religiosen Bewufitsein liegen im Judentum bestimmte
Vorstellungen zu Grunde, die gerade fiir die Arbeit an der Friedens-
verewigung wichtig sind, aus denen Richtung und Energie der Ar-
beit fliefen. Da ist zunéchst die jiidische Anschauung vom Wesen
des Menschen. Das Judentum lehnt die mit dem Begriff der Erb-
siinde in Zusammenhang stehenden Gedankengénge ab; es spricht
dem Menschen die Kraft zu, das Gute, nachdem Gott es offenbart
hat, aus eigenem zu tun, es betrachtet also die Seele des Menschen
nicht als in allen Geschlechtern gleichermaflen unter der Siinde ste-
hend, schicksalsmdfig ihr Untertan, so daf, wie Harnack es einst
sagte, die innere Situation des Menschen im Wesentlichen unveran-
derlich ist. Eslehrt vielmehr, dafs eine bessere Ordnung der mensch-
lichen Lebensverhialtnisse einen sittlichen Fortschritt, ein tieferes
Verstandnis fiir Gerechtigkeit und alle anderen sittlichen Forderun-

225



gen vorbereiten; daf3 die unausgesetzte Arbeit der Menschheit an
sich selbst die seelische Beschaffenheit des Menschen immer mehr
emporsteigere. Auf diesem Glauben an die Veranderlichkeit der in-
neren Situation der menschlichen Seele beruht der Glaube des Ju-
dentums an die Moglichkeit der Erreichung eines Zustandes, in
dem, unter Bruch mit der Vergangenheit und Gegenwart des Men-
schengeschlechtes, der Krieg selbst als Mittel, das Denken an den
Krieg als Mittel ausgeschaltet werden kann.

Auf dieser Vorstellung von der Eigenkraft menschlicher Arbeit
und der Selbstindigkeit der sittlichen Personlichkeit des Menschen,
beruht der jiidische Glaube an das Gottesreich auf Erden. Dem Ju-
den ist die Welt nicht der Tummelplatz der Siinde, die ewige Ver-
korperung des Widergoéttlichen, die ewige Versuchung und Gefahr,
sie ist ihm das Feld, auf dem er sich bewahren kann und muf3, auf
dem er seine sittliche Kraft entfalten soll, auf dem er seine Aufgabe,
das Gottesreich auf Erden zu errichten, erfiillen soll. Wie Gott selbst
an der Errichtung seines Reiches mithilft und mitwirkt, dariiber ist
Geheimnis gebreitet, aber des Menschen Aufgabe ist, an seinem Teil
dies Reich aufzubauen, die Bestimmung der Weltist es, zu solchem
Gottesreich zu werden, und als Sinn der Geschichte erscheint dem
Judentum die Erarbeitung des Willens zum Aufbau des Gottesrei-
ches. Die Tragik der Geschichte gilt dann nicht als eine notwendige,
innerlich begriindete, von der es kein Entrinnen gibt, sondern als
eine bislang in der mangelhaften Erkenntnis des Menschen, in sei-
nem nicht geniigend an Gott gerichteten Willen begriindete. Darum
wird im Judentum zum vorlaufig gesteckten Ziel der Geschichte die
vom Menschen zu erarbeitende messianische Zeit, und zu ihrem
Bilde gehort, eben auf Grund dieses Glaubens und dieser Voraus-
setzung, der Friede.

Es war mit Absicht nur von dem tiefen Unterschiede zwischen
Kriegs- und Friedensgesinnung die Rede, und ein Eingehen auf Ein-
zelheiten der heutigen praktischen Ausgestaltung der Friedensver-
wirklichung war vermieden. Aber mit einer Frage miifite man sich
notwendigerweise noch auseinandersetzen, ndmlich mit der Frage:
Darf man, wenn man im tiefsten des religiosen BewufSstseins von der
Idee des Friedens ergriffen ist und ihm zustrebt, ihn verewigen will,
als Angegriffener die Waffe zur Verteidigung ergreifen? Wie stellt Ju-
dentum und jiidische Religiositét sich dazu? Wobei einmal voraus-

226



gesetzt sei, dafS es eine Moglichkeit gébe, ganz einwandfrei und ein-
deutig festzustellen, dafl jemand der Angegriffene, der zur Verteidi-
gung Gezwungene ist. Nun gibt es allerdings, wie eingangs bereits
ausgefiihrt, keine Moglichkeit, eine eindeutige autoritative Ent-
scheidung des Judentums herbeizufiithren oder nachzuweisen; hier
wird wirklich alles darauf ankommen, wie sich im einzelnen Juden
sein religioses Bewufitsein offenbart, hier wird alles subjektiv sein.
Im deutlichen Gefiihl der Subjektivitdt der Antwort aus der eigenen
Erfassung jiidischer Religiositdt sei gesagt, dafs es nicht zu ihrem
Bilde gehort, dem Ubel nicht zu widerstreben, da Unrecht schwei-
gend erleiden bedeuten wiirde, ihm Vorschub leisten. Der Begriff
der Notwebhr ist im jiidischen Schrifttum fest begriindet. Er findet
sich im zweiten Buch Mose 11, 1, wo von dem Einbrecher die Rede
ist, der mit der Absicht zu toten kommt: ,, Wird der Stehler beim Ein-
bruch betroffen und wird geschlagen, dafs er stirbt, ist seinetwegen
keine Blutschuld.” Und er hat im Talmud Niederschlag gefunden in
dem Wort (Sanh. 72a) ,,kommt einer, dich zu téten, so komm ihm
zuvor.” Keinerlei Regel 146t sich aufstellen und darf aufgestellt wer-
den; nur die ungefihre Linie jlidischer Religiositat kann ausgezeich-
net werden, und wie bei allen Fragen von Krieg und Frieden gilt es
hier, daf eine vollig jeder Kriegsgesinnung abholde und ganzin der
Friedensgesinnung wurzelnde, das Leben des Mitmenschen hoch
und heilig haltende Seelenhaltung gesichert sein muf$, damit man
dann aus dem Gewissen, dem geschdrften Gewissen entscheiden
kann; nur aus ihm kann dann entschieden werden.

Als oben von der heute zu leistenden praktischen Arbeit an der
Sicherung des Friedens die Rede war, war unter anderem die Aus-
gestaltung und Verwirklichung des Minderheitenrechtes genannt.
Rein theoretisch hat diese Frage nichts mit Krieg und Frieden zu tun,
praktisch aber ist die Niederhaltung und Entrechtung der Minderheit
haufig eine Quelle des Willens zum Krieg, der Entfaltung der
Kriegsleidenschaft. Darum gehort die Arbeit am Minderheitenrecht
in der Richtung auf seine Begriindung und Sicherung praktisch zur
Forderung des Friedens. Und darum ist es keine Abschweifung vom
Thema, wenn iiber die Haltung jiidischer Religiositit zu dieser
Frage noch ein Wort gesagt wird. Es muf§ schon aus diesem Grunde
geschehen, damit nicht die Meinung entstehe, die das Recht der
Minderheit bejahende Haltung der Juden entspringe der Tatsache,

227



daf3 die Juden selbst eine Minderheit darstellen, beruhe also auf der
Niitzlichkeit und auf eigenem Interesse. Jede auf Niitzlichkeit und
Zweckmafiigkeit sich griindende Haltung entbehrt der Festigkeit,
weil die Anschauung iiber Niitzlichkeit und Zweckmafigkeit sich
unter anderen Umstanden andern kann, und weil aus der blofien
Niitzlichkeit niemals die sittliche Energie fliefst, die zur Durchset-
zung notwendig ist. Dauer des Willens und die Stérke der sittlichen
Energie sind erst dann verbiirgt, wenn das Ziel ein aus Religiositat
gewonnenes ist. Nun kann man allerdings nicht behaupten und
auch nicht verlangen, daf$ {iber die neuzeitlichen Formen, in denen
man die Gestaltung eines Minderheitenrechtes versucht, Zeugnisse
judischer Religiositdat vorhanden seien; aber die Idee des Minderhei-
tenrechtes, dafs der Minderheit ein Recht zustehe und nicht nur Dul-
dung — selbst mit der Duldung hapert es ja vielfach — ist eine jiidisch-
religitse, jiidischer Religiositit entsprungene. Sie spiegelt sich in der
Gesetzgebung der biblischen Zeit fiir die Landschaft und die Gele-
genheiten, in denen der Jude nicht Angehoriger einer Minderheit
war und selbst ein Recht zu gewahren hatte, sowie in Sitte und Aus-
druck spéterer Zeit wider.

In der biblischen Zeit ist es der Begriff des ger, des Fremden, des
im Lande Israel mit Willen heimischen Nichtjuden, der der heutigen
Minderheit entspricht. Hier nun gelten die klassischen Sitze: ,Wie
ein Sprof$ von euch sei euch der Gast, der bei euch gastet, liebe ihn,
dir gleich” (3. Buch Mose 19, 34), und (4. Buch Mose 15, 16): ,Ver-
sammlung! Einerlei Satzung sei fiir euch und fiir den Gast, der gas-
tet, ewige Satzung fiir eure Geschlechter: gleich ihr, gleich sei der
Gast vor IHM, einerlei Weisung und einerlei Recht sei fiir euch und
fiir den Gast, der bei euch gastet.” ,, Einerlei Recht sei euch, gleich sei
der Gast, gleich der Sprofs”, heifst es 3. Buch Mose 24, 22 bei den
Rechtsverordnungen iiber Sithne von Korperverletzung. Entschei-
dend ist, dafS das alles unter den Begriff des Rechtes gesetzt wird,
daf3 also fiir den Minderheitsangehdrigen ein unverauferlicher,
gottgegebener Rechtsanspruch begriindet wird. Die gleiche Vorstel-
lung war obwaltend, als im Sabbatgebot die Wohltat des Sabbats
und der Arbeitsruhe auch dem ger, dem Nichtjuden zugesprochen
ward. Daher gibt auch der Prophet Jecheskel bei seiner Schau von
der Neubesiedlung des Landes dem in Israel wohnenden Nichjuden
ein Recht auf Land. , Ihr sollt es als Erbe verteilen euch und den

228



gerim, die in eurer Mitte wohnen, die Kinder gezeugt in eurer Mitte,
sie sollen euch sein wie der Sprofs der Kinder Israel, mit euch soll
ihnen Erbanteil zufallen inmitten der Stimme Israels. Es soll sein in
dem Stamm, in dem der ger wohnt, dort sollt ihr ihm seinen Erban-
teil geben, ist der Spruch Gottes des Herrn” (Jecheskel 47, 22.23).

Diese Linie wird im nachbiblischen Schrifttum weiter fortgesetzt
und fiithrt dort zur bewufiten Anerkennung des Rechts auf anderes
Sein und anderes Denken. Aus dieser Anerkennung flof$ der Satz,
,die Frommen aller V6lker haben Anteil am kiinftigen Leben” (Mai-
monides Hilchot Teschubah III 5 nach Tosefta Sanhedrin 13, 2), flof8
die Festsetzung eines Segensspruches iiber die Begegnung mit je-
dem, auch dem nichtjiidischen Weisen, , gelobt sei Gott, der von sei-
ner Weisheit einem Sterblichen mitgeteilt.” So wird es zur religiosen
Pflicht, zur Herstellung der Grundlagen einer dauernden Friedens-
gesinnung fiir das Recht der Minderheit einzutreten und zu wirken.
Die Anerkennung des Rechtes auf anderes Sein und anderes Denken
ist Bestandteil der jiidischen Religiositat. Daff damit zugleich die
Ablehnung der Minderbewertung irgendeines Menschen aus Griin-
den der Rasse gegeben ist, sei der Vollstandigkeit halber gesagt; es
gehort zwar nicht unmittelbar zu dem in Frage stehenden Thema,
aber der Friede der Welt hangt zu einem guten Teil doch davon ab,
daf man sich vor Uberwertung oder Unterwertung der menschli-
chen Rassen hiite.

Zum Verfasser | Rabbiner Dr. Max Dienemann , wurde am 27. September
1875 in Krotoschin, Posen geboren und studierte in Breslau. Auch wenn er
sich selbst als deutschen Patrioten verstand, stand er dem Zionismus offen
gegeniiber. D. wurde 1919 in Offenbach a. M. zum Rabbiner berufen, wo er
bis 1938 blieb. Gemeinsam mit Leo Baeck leitete er den Allgemeinen Rabbi-
nerverein Deutschland. 1935 ordinierte er als erste Frau im Judentum tiber-
haupt Regina Jonas zur Rabbinerin. - Nach der nationalsozialistischen
,Machtergreifung’ wurde D. zweimal in Konzentrationslager interniert,
konnte jedoch mit seiner Familie nach dem Novemberprogrom 1938 emig-
rieren. Max Dienemann starbim April 1939 in Tel Aviv” (www.hagalil.com/
2025/09/max-dienemann/). — Literaturhinweis: Margit SCHAD, ,, Es miisste so
sein, dass man einstens erzihlen kann, wie die Juden [...] zu Predigern des Friedens
unter den Menschen wurden.” Die deutsch-jlidische Predigt im Ersten Welt-
krieg — Max Dienemann und Moritz Giidemann. In: Aschkenas — Zeitschrift
fiir Geschichte und Kultur der Juden, Band 16 (2006), Heft 1, S. 77-101.

229



Die messianische Idee als Friedensidee
(1929)!

Margarete Susman

In der Geschichte jedes grofien Volkes findet sich ein Augenblick, in
dem es iiber seine Geschichte hinausragt, in dem es sich in seiner
Idee: in der mit seinem Wesen selbst gegebenen Bestimmung er-
greift. So hat das deutsche Volk sich in Fichte als Verwirklicher des
Bildes Gottes in Gestalt der metaphysischen Freiheit, das russische
sich in Dostojewski in seiner Selbstrealisierung im Dienst aller als
Gottragervolk, das indische sich in Gandhi als Besieger aller durch
die gottlich reine Sanftmut kampflosen Widerstandes, das jiidische
sich in Jesaja als das Volk, in dessen Herzen Gottes Gesetz ist, be-
griffen.

Gerade dieser Hohepunkt nationaler Selbstbesinnung, in dem
ein Volk seiner absoluten Bestimmung inne wird, ist so immer zu-
gleich der, in dem es iiber seine nationalen Schranken hinauswéchst
in eine menschheitliche Aufgabe. Das Eigentiimliche der jiidischen
Idee aber ist es, daf$ ihr urspriinglicher Inhalt kein anderer ist als
diese Sprengung der Nation durch ihre Idee selbst — oder anders ge-
sprochen: dafs das Ziel, das sich dem jlidischen Volke in seinem &du-
Bersten Augenblick entschleiert hat, nicht Selbstrealisierung ist, son-
dern sein Aufgehen in den anderen Vélkern. Denn , Israel ist nicht
ein Volk wie andere Volker”. Die gesamte Prophetie verkiindet, dafs
es fiir das jiidische Volk nicht um die Verwirklichung seiner selbst,
sondern allein und ausschliefSlich um die Verwirklichung Gottes
geht. Und wenn dies letzthin die Zielidee auch der anderen Vélker
ist, so ist ihre Stellung zum Géttlichen doch dadurch eine andere,
dafs fiir sie die Realisierung Gottes gebunden ist an ihre nationale
Selbstrealisierung. Ihre eigene Verwirklichung bedeutet ein Bild, ein

1Textquelle | Margarete SUSMAN: Die messianische Idee als Friedensidee. In: Der
Morgen. Monatsschrift der Juden in Deutschland. 5. Jahrgang (1929/1930), Heft 4
(Oktober 1929), S. 375-385.

230



Gleichnis Gottes. Ihr Ziel ist die Erschaffung eines Typus Mensch,
der das gottliche Ziel vorbildlich darstellt. In Israel dagegen ruht die
Verwirklichung Gottes nicht auf der Selbstrealisierung des Volkes,
sondern auf seiner Selbstaufgabe. Hier geht es nicht um ein Bild Got-
tes, sondern um Gott. Um den Gott, von dem sich ein Bildnis im ir-
dischen Stoff zu machen verboten ist. Nicht ein bestimmtes Men-
schenbild soll erschaffen und als géttliches Gleichnis und menschli-
ches Vorbild den Volkern vorangetragen werden — nein: Israel soll
,eine Schmach, Hohn, Exempel und Wunder sein allen Heiden”
durch das Gericht iiber sein Volk, in dem Gott selbst sich als der
Einzige offenbart und den ungeheuren Abstand seines erwahlten
Volkes von der Gottebenbildlichkeit enthiillt. Denn es ist nicht er-
wahlt, zu sein, sondern zu kiinden. Nicht es selbst soll sein, sondern
das von ihm Verkiindete: die Eine geeinte Menschheit, in der allein
die gottebenbildliche Gestalt des Menschen sich vollendet.

Der Sturm des gottlichen Weltgerichtes, der in der Prophetie
durch Israels Geschichte braust, vor dem Lander und Konigreiche
vergehen wie Staub, vor dem machtige Stadte hinsinken zu wiisten
Steinhaufen: dieses ungeheure Gericht einer rein von Gott bestimm-
ten Geschichte, das die Bedingtheit und Verfallenheit aller irdischen
Gestalt in schauriger Grofse offenbar werden lafit, stammt aus der
messianischen Zielidee der gottebenbildlichen Menschengestalt: der
Einen geeinten Menschheit.

Diese Gestalt steht am Ende der Zeit: in der reinen Zukunft. ,,Das
Volk, dasim Finstern wandelt, siehet ein grofSes Licht.” Es selbstlebt
im Dunkel, in irdischer Finsternis. Nicht iz ihm — vor ihm in unend-
licher Ferne ist das grofie Licht. Aber es ist keine blo3e Erscheinung;
es ist in Beziehung zu ihm: es weist und leitet; es ist ein Ziel. Es ist
nicht starre Ewigkeit, es ist an sich reiflende Zukuntft; es ist nicht ein
in sich ruhendes Gestirn; es ist lebendige Hoffnung: Hoffnung, die
allen Zeiten, aller irdischen Zeit {iberhaupt voranleuchtet.

Allen Zeiten. Damit wire sie auch fiir uns noch wahr, diese iiber-
schwingliche Hoffnung — auch fiir uns noch lebendig? Aber diirfen
wir das aussprechen? Haben wir heutigen Menschen das Recht auf
diese Hoffnung, die Moglichkeit zu ihr nicht verwirkt? Vermdgen
wir, wie wir sind, wie wir geworden sind, auch nur an das Erlebnis
dieser Hoffnung zu riihren? Ist einer Welt wie der unseren, die in
Krieg und kriegerischer Gesinnung erstickt, deren ganzes Leben auf

231



Trennung, nicht: auf Vereinigung geht, deren Vereinigungsstreben
selbst befleckt und unlauter ist, der Inhalt dieser Hoffnung: die ge-
einte Menschheit, der Friede der Welt mehr als ein blofles fernes,
unbegreifliches Wort? Was soll uns eine Idee, die fiir keine einzige
Wirklichkeit unseres Lebens mehr Urbild und Vorbild ist, die auf
keine Gestalt unserer Welt mehr auftrifft? Ja, kann eine Idee tiber-
haupt fiir uns noch wahr sein, fiir die sich konkret zu entscheiden
eine bare Unmoglichkeit scheint? Denn die feindselige Haltung der
Nationen ist ja nicht das einzige was uns von der Menschheitshoff-
nung scheidet: weit tiefer noch scheidet uns von ihr, daf8 wir selbst,
jeder einzelne von uns, in unserer Entscheidungskraft aufgeldst
sind, dafs durch das Denken und Erkennen von Jahrhunderten kein
Wert fiir uns unerschiittert ist, kein Sein mehr feststeht, dafs mit dem
Sein der Wahrheit auch unsere Entscheidung fiir sie zum Problem ge-
worden ist.

Es ist diese unsere heutige Lage, der Max Weber vor Jahren, un-
mittelbar nach dem Kriege, in einer Rede {iber die Wissenschaft als
Beruf Ausdruck gegeben hat. Er hat in ihr die Jugend an eine rein
objektive, von aller personlichen Wertung und Entscheidung freie
Wissenschaft als die einzige fiir den heutigen Menschen wahre ge-
wiesen —aus der leidvollen Uberzeugung heraus, daf in unserer ent-
zauberten Welt das Geheimnis gottlicher Wirklichkeit mit der Kraft
zu seiner Erfassung: dem Glauben zerstort ist, dafs in ihr das Licht
der Seele nicht mehr leuchtet, daf sie zu dunkel ist, als dafd aus ihr
der Strahl personlicher Entscheidung tiberhaupt aufflammen, ge-
schweige denn, daf er ein Stiick Welt erleuchten koénnte. Und es ist
kein Zufall, daf der grofie Gelehrte die Frage dieser Weltstunde aus-
gesprochen hat mit dem Jesajawort: , Es kommt ein Ruf aus Seir in
Edom: Wachter, wie lang noch die Nacht?” Er hat ein alttestamenta-
risches Wort zur Bezeichnung unserer Not gewahlt. In ihm hat er
die Frage alles religiosen Harrens gesehen. Auf sie hat er, der Wach-
ter der Stunde, die Antwort erteilt: ,Noch ist es Nacht: wenn ihr fra-
gen wollt, kommt ein andermal wieder.”

Ein furchtbares Wort: das Wort der radikalen Verzweiflung. Ein
andermal. Was soll das bedeuten? Wenn wir ein andermal wieder-
kommen - sind dann noch wir es, die wiederkommen? Sind wir
nicht die, die nie wiederkommen, deren Leben ein Wind ist, die mit
dem Worte Hiobs nicht wiederkommen zu schauen das Gute, die

232



iiber einem Augenaufschlag von Gott vergehen? Wenn uns, uns
selbst die Antwort auf die Frage nicht gegeben wird, so erhalten wir
sie niemals — wenn wir, wir heutigen Menschen, den Anschluf8 an
das Heil, die Moglichkeit zum Heil verloren haben, so haben wir sie
nicht nur fiir unsere Zeit—so haben wir sie fiir die Ewigkeit verloren.
Denn es ist unser Heil — mein Heil, das Heil dieser einen lebendigen
Existenz; nur in diesem einmaligen Dasein stellen wir ja, jeder mit
seinem Dasein selbst, diese Frage: diese Frage, die keine andere ist
als die, die von der Ewigkeit selbst an unser Dasein gestellt ist. Denn
nicht nur wir fragen Gott — auch Gott fragt uns. Er fragt uns mit der
Einen Frage, die er an die Entscheidung unseres Lebens richtet. Und
diese einzige Frage, die von dem himmlischen Richter an jede Seele,
die vor ihm erscheint, gestellt wird, lautet nach dem Talmud: ,Hast
Du gehofft auf das Heil ?”

Damit finden wir uns in der umgekehrten Richtung; nicht mehr
wir fragen nach der Hoffnung, sondern die Hoffnung fragt nach
uns. Es ist uns nicht freigestellt, die Hoffnung preiszugeben; in un-
serer Hoffnung liegt unsere Bewahrung. Nicht nur in dem Inhaltder
Hoffnung liegt fiir uns das Heil, sondern das Festhaltenkénnen an
der Hoffnung ist der Priifstein fiir unsere Erlosbarkeit. Der Verzicht
auf die Hoffnung wird zur Stinde.

Die Hoffnung ist zur absoluten Forderung selbst geworden.
Denn diese Hoffnung ist nicht wie eine andere, wie irgendeine rati-
onal begriindete einzelne irdische Hoffnung. Die messianische Hoff-
nung ist grundlose Hoffnung; sie ist iiberhaupt aus nichts Irdischem
abzuleiten, sie geht von keiner irdischen Wirklichkeit aus, sie ist
kein Mythos, hat keine Gestalt; sie ist — als was sie mit dem steigen-
den Elend des Exils, der Diaspora, des Ghetto, immer deutlicher sich
enthiillt, — eine aller Wirklichkeit entgegenstehende, eine vollkom-
men paradoxe. Sie steht im Gegensatz zu allem irdischen Dasein, ist
ein reines Trotzdem: eine reine Kraft der Seele. Gerade aus der
dumpfsten Finsternis und Verzweiflung, aus den Zeiten schwerster
Verfehlung, radikalen Abfalls stieg immer die Flamme der messia-
nischen Friedensverkiindung am maéchtigsten empor. Denn Friede
bedeutet dem Judentum nicht jenes heitere Gleichgewicht aller
Kréfte, das die Griechen Harmonia oder Sophrosyne nannten. Er be-
deutet etwas Uberschwingliches. Sein Gegensatz ist nicht wie dort
Unordnung und Verwirrung, sondern er ist Unruhe und Streit, Leid

233



und Siinde. Die jiidische Idee des Friedens ist nicht Ordnung, Aus-
gleich und Gleichgewicht, sondern sie ist Gnade, gottliche Versoch-
nung und Erlésung. Friede bedeutet Vollkommenbheit, ist der Heils-
begriff der jiidischen Religion: ist als die messianische Idee der Voll-
endung zur Einen Menschheit, als Inhalt der paradoxen Hoffnung,
selbst ein reines Paradox zu aller irdischen Existenz.

Darum ist der Friede nicht nur Gnade, sondern auch Gericht: aus
ihm heraus als der messianischen Zielidee geschieht das Gericht
Gottes. Und jedesmal markiert darum die Erscheinung eines Pro-
pheten geschichtlich gesehen dasselbe: die auf einen Gipfel gestie-
gene Verzweiflung, denradikalen Abfall und die radikale Strafe des
Volkes.

Eine friedliche, beruhigte geglattete Welt kann die messianische
Friedensidee iiberhaupt nicht begreifen; ihr ist der Friede ein
freundlicher Engel mit dem Palmzweig, eine sie selbst und ihre Ord-
nungen beschiitzende Macht. Vor der messianischen Friedensidee
dagegen fliegen alle Ordnungen wie von einem goéttlichen Blitz be-
rithrt auf. Nur einer Welt der Verzweiflung — einer Verzweiflung,
die sich selbst als Abfall inne wird, ist die messianische Friedens-
idee, was sie ist: absolutes Gericht zugleich und iiber den Abgrund
heriiberlohende {iiberschwingliche Hoffnung: Hoffnung, die zu-
gleich unbedingte gottliche Forderung an den Menschen ist, vor der
er seiner Unzuldnglichkeit und Nichtigkeit inne wird dadurch, daf8
sie ihm seine {iberschwinglichsten Moglichkeiten aufschliefit.

Daran — und nur daran — héngt die messianische Hoffnung fiir
jede, auch die dunkelste Zeit: dafl wir der Groie des Abstandes von
ihrer Verwirklichung inne werden und ihr Gericht {iber uns erleben.
Aber wie wiare gerade das denkbar, dafy wir dazu die Kraft finden
konnten? Den ganzen Abstand, die ganze Tiefe menschlichen Ab-
falls mifst nur der Prophet aus. Und wenn der Verfall aller absoluten
Gewifsheit das ganze gottverlassene Wissen von Jahrhunderten un-
serer Seele schon das Mark der rein persénlichen Entscheidungs-
kraft ausgesogen hat — um wieviel radikaler mufS uns die Kraft zu
einer absoluten, aus Gott stammenden, die ganze Welt umfassenden
Entscheidung ausgesogen sein: die Kraft zur Prophetie.

Aber gegen dieses Verhdngnis — und gerade aus ihm — erhebt
sich eine Frage: Ist denn das Antlitz Israels, das die Propheten mit
der Gewalt ihrer richtenden Hammerschlage aus der Masse des

234



Volkes herauszumeifleln strebten, schon zu irgendeiner Zeit vollen-
det? Ist Israel je zu dem geworden, wozu es bestimmt war? Ist es je
zur Verwirklichung seiner Botschaft gelangt? Dann ware es nicht
mehr da. Denn die Erfiillung seiner Sendung wiére ja sein Aufgehen
in den anderen Volkern, in der im Frieden geeinten Menschheit. Das
blofie Dasein Israels beweist, daf$ seine Sendung nicht erfiillt ist. Es
beweist aber zugleich auch, daf seine Sendung noch lebt. Denn Is-
rael ist seinem Wesen nach nichts als diese Sendung.

Die Verheiflung der Propheten liegt also — auch wenn Jahrtau-
sende uns von ihr trennen — nicht hinter uns: sie liegt noch vor uns.
Denn ihre Forderung ist noch nicht erfiillt. Wir bediirfen keiner
neuen Propheten; die alten Propheten sind Antwort noch auf unsere
Frage, sie haben die Tiefe unseres Abfalls fiir uns mit ausgemessen.
Jedes Wort der Propheten des alten Israel trifft auf die Wahrheit un-
serer Zeit auf, als ob es eben erst gesprochen wére. Gilt es nicht uns,
uns heute lebenden Menschen aller Nationen, wenn Jesaja sagt: , Sie
kennen den Weg des Friedens nicht und ist kein Recht in ihren Gén-
gen; sie sind verkehrt auf ihren Strafien; wer darauf gehet, der hat
nimmer Frieden”? Gilt es nicht uns, wenn Gott durch Jeremia sagt:
,Mich, die lebendige Quelle, verlassen sie und machen ihnen hier
und da ausgehauene Brunnen, die doch 16cherig sind und kein Was-
ser geben”? Und horen wir nicht das Schluchzen unseres eigenen
Lebens bei den Worten iiber Zion: , Siehe, ihre Boten schreien drau-
Ben, die Engel des Friedens weinen bitterlich“? Es ist keines unter
all den prophetischen Worten, das nicht uns und unseren Abfall, un-
sere Entfremdung vom Gottlichen mitmeint. Wir, wir selbst stehen
noch so radikal wie irgendeine Zeit unter der prophetischen Forde-
rung. Aber damit stehen wir auch unter der messianischen Verhei-
ffung.

Das bedeutet nicht, daff uns die Frage nach der geschichtlichen
Wabhrheit unserer Haltung erspart bleibt — im Gegenteil: die einzige
Form, in der wir die prophetische Wahrheit auf uns beziehen kon-
nen, ist die geschichtliche Wahrheit. Wir heutigen Menschen kon-
nen die Frage, wo wir stehen, nicht wie der Prophet unmittelbar
vom Absoluten aus stellen und beantworten, weil wir es nicht mehr
beriithren; wir konnen sie nur stellen innerhalb des geschichtlichen
Lebens, in dem allein wir uns zu erfassen vermogen: als Frage nach
dem, an das wir kraft unseres Standortes heranreichen, was wir mit

235



unserer eigenen, an diese Zeit, an diesen Raum gebundenen Exis-
tenz beriihren. Dies ist die einzige Frage, die uns zusteht: ob wir als
geschichtliche, geschichtsbezogene Menschen, als uns wandelndes
und nur im Wandel uns erfassendes Dasein einen wahrhaftigen An-
schluf8 an die messianische Verheiffung zu gewinnen vermogen, ob
und wie wir sie lebendig auf uns zu beziehen imstande sind.

Und es gibt eine eigentiimliche Biirgschaft fiir ihr Bezogensein
auf uns in der abendldandischen Geschichtsentwicklung selbst. Uns
ist mitten in unserer Aufldsung, in unserer radikalen Entfremdung
von aller religiosen Wirklichkeit aus der abendlandischen Wissen-
schaft selbst ein eigentiimliches und wunderbares Geschenk in den
Schof3 gefallen, das die ganze Macht religitser Wirklichkeit in aller
geschichtlichen und gegeniiber aller nur geschichtlichen offenbart.
Unserer religionslosen Zeit— nicht zum wenigsten Max Weber selbst
—war es vorbehalten zu erkennen, dafs alle Wahrheiten, alle Formen
und Organisationen unseres europdischen Lebens Umwandlungen,
Verweltlichungen, Sdkularisierungen urspriinglich religioser Wahr-
heiten sind. Wir haben sehen gelernt, wie schliefslich alle Wissens-
und Lebensformen der modernen Welt, wie sogar noch der Kapita-
lismus, und dann wieder der atheistischste Sozialismus ihrer selbst
unbewufit abgeleitet, umgeschlagen sind aus der christlichen Idee
des Gottesreiches — dieser Idee, die selbst wiederum ihre letzte Wur-
zel hat in der messianischen Idee: dem grofien Friedensreiche der
Propheten.

So sieht unsere glaubensfremde Welt sich plétzlich wider Wissen
und Willen iiberall und in allem angeschlossen an ihre von ihr so
radikal verleugnete religiose Vergangenheit. So machtvoll sind die
urspriinglichen religiosen Wahrheiten durch alle profanen Wahr-
heiten unserer Welt durchgedrungen, dafs sie wie die urspriingliche
Schrift eines immer wieder {iberschriebenen Palimpsestes durchge-
schlagen scheinen durch die Ziige all der vielfédltigen und gegensétz-
lichen Erkenntnisse, Ordnungen und Gestaltungen unserer Welt.

Gewif3, sie sind darin durchaus zu etwas anderem geworden; die
reale und die gedankliche Entwicklung haben den Grund der religi-
0sen Wahrheiten gegen sich selbst herumgekehrt. Aber diese Ent-
wicklung ist trotzdem kein Verdrangen von Abgestorbenem durch
wesensmaflig Anderes, sondern sie ist eine lebendige Dialektik, in
der der urspriingliche Lebensgehalt auch im Gegensétzlichsten in

236



irgendeinem, wenn auch noch so verhiillten Sinne immer wirkend
geblieben ist, so dafl aus ihm allein alles Spétere in seinem Gewor-
densein letzthin erschlossen werden kann.

Und so erkennen wir seltsamer- und wunderbarerweise als den
tiefsten und festesten, als den eigentlich tragenden Grund, der un-
serem glaubenslosen, friedlosen heutigen Leben unterbaut ist, die
messianische Verheiflung des Weltfriedens. Die Geschichte selbst,
die uns losgerissen hat von unserer hochsten Hoffnung, schliefst uns
so dennoch wieder an sie an. Uns aber bleibt demgegeniiber immer
noch die Frage: Wie kann das Wissen um dies tausendfach Ver-
deckte und Verhiillte fiir uns wieder Leben werden? Wie kénnen
wir die bis zur Unleserlichkeit iiberschriebene und verwischte Ur-
schrift der messianischen Hoffnung wieder erreichen? wie jeder ein-
zelne lebendige Mensch eine unmittelbare Beziehung zu ihr gewin-
nen? Sollen wir die ganze verwirrte, tausendfaltig verschlungene
Schrift der Geschichte auszuldschen streben, um zu der Schrift des
Ursprungs wieder durchzudringen?

Das hiefse wiederum an der geschichtlichen Wahrheit— und das
ist an uns selbst, an unserer eigenen Wahrheit vorbeigehen. Es hiefSe
uns selbst ignorieren als die, die wir sind, die wir geworden sind:
die Denker unserer Gedanken, die Tater unserer Taten. Die messia-
nische Hoffnung aber fordert uns nicht als abstrakte Wesen, sie for-
dert uns selbst: die wirklichen realen, geschichtlichen Menschen.
Vermochten wir nicht uns selbst, unser Jetzt und Hier in die Hoff-
nung hineinzufiihren, sie wire nicht unsere Hoffnung. Und damit
wiére sie das reine Nichts. Denn es gibt keine andere Hoffnung als
die unsere. Nur aus dem vollen Aufsichnehmen der Gegenwart
kommt darum die echte Entscheidung fiir die Zukunft.

Und die Geschichte selbst ist Biirge unserer Hoffnung. Denn Ge-
schichte ist ja nicht nur das Geschehene, sondern auch das Kom-
mende. Die Geschichte zeigt uns nirgends Verwirklichung, aber sie
weist uns iiberall auf das hin, was verwirklicht werden soll und um
dessentwillen sie ist. Die verdeckende Schrift selbst deutet tiberall
hin auf die verdeckte Urschrift, die so gesehen nicht Vergangenheit,
sondern selbst reine Zukunft ist.

In dem Wort des Jesaja: ,, Gedenket nicht an das Alte und achtet
nicht auf das Vorige”, ist die reine Forderung an den jiidischen Men-
schen gegentiiber der Geschichte ausgesprochen: die Entscheidung

237



gegen das Tote, die Entscheidung fiir das Lebendige. Es bedeutet
nicht, dafd wir das Geschehene nicht sehen und nicht darum wissen
sollen; wir sollen es wissen und sehen; denn wir sollen uns und un-
sere Aufgaben daraus kennen lernen; aber wir sollen nicht daran ge-
denken, nicht daran haften bleiben mit unserem Leben. Unser Wis-
sen mag — ja, es mufs der Vergangenheit gehdren: unser Leben, un-
sere Gegenwart, unsere Entscheidung gehort allein der Zukunft. In
der aufrufenden Weisung an die Zukunft liegt das ganze gewaltige
Ethos des Judentums; in ihr wird der Mensch aufgerufen zu sich
selbst — nicht zu dem, was er geworden ist, sondern zu dem, was er
sein kann, was er sein soll.

Die reine Weisung an die Zukunft bedeutet: Was immer war —
nichts ist noch geschehen, alles bleibt zu tun; alles muf§ getan wer-
den. Dafs die Zeit des Judentums die Zukunft und dafs sein hochster
Wert die Tatist — das ist eines und dasselbe.

So wire die Tat das, was die reine Schrift unseres Ursprungs
durch die verwirrte der Geschichte hindurch wieder zum Aufleuch-
ten zu bringen vermochte, wire sie das, was die iibermachtigen Vi-
sionen der Vorzeit lebendig mit der fliichtigen verfallenen und ab-
gefallenen Existenz des einzelnen, auch des heutigen Menschen zu
verbinden vermdchte? Durch sie — und nur durch sie — wiirde die
iiberschwingliche messianische Hoffnung zur Hoffnung auf das
Heil jedes einzelnen geschichtlichen Menschen? Lage hier das Band
zwischen der einzelnen Existenz und den menschheitgestaltenden
Visionen der Propheten?

Aber mufs nicht auch die Tat — und gerade sie — uns ein blofSes
Wort bleiben bei der unermeflichen Ferne und Ubergrdfe der pro-
phetischen Visionen von der menschlichen Zukunft? Liegt nicht ge-
rade hier das schwerste Problem? Konnen wir sie denn auch nur fas-
sen, diese Visionen von der Einen geeinten Menschheit, von den
Schwertern, die zu Pflugscharen, von den Speeren, die zu Sicheln
umgeschmiedet werden — von dem Wolf, der friedlich neben dem
Lamm weidet, von dem Léwen, der Stroh if3t wie ein Rind, und von
dem kleinen Knaben, der sie beide fiihrt? Wie unermeflich, tiber-
schwiénglich fern klingt uns diese Verheifsung: Friede in der kriege-
rischen, bluttriefenden Menschenwelt — Friede in der grausam ent-
zweiten Natur selbst: Friede, Liebe, Erlosung tiberall.

Es sind Visionen, so fremd und unbegreiflich unserer Welt und

238



ihrer Wirklichkeit, daf$ jede Briicke fehlt. Es sind Visionen, so nah
dem schlagenden, lebendigen Herzen, dafy, wenn wir sie neu, zum
erstenmal horen konnten, sich jedes Auge mit Tranen fiillen miifSte.

So nah also sind sie uns, diese unermefllich fernen Bilder? So
schlagen sie an die verschlossenen Tore unseres Lebens selbst? Un-
ser innerstes Leben schlagt mit ihnen gleichen Schlag? Wir fanden
sie — diese tibermenschlich grofien fernen Traume in uns selbst, in
unseren Herzen wieder? Der finstere Abgrund unseres Seins, auf
den sie aus dem Oberlicht mit der ganzen Gewalt des Unvollzieh-
baren auftreffen, ware selbst das Reich ihrer Geburt und Erfiillung?
Die tausendfaltig bis zur Unkenntlichkeit {iberschriebene unterste
Schrift des Palimpsests der Geschichte: die messianische Botschaft
vom Friedensreich, vom Gottesreich, ware keine andere als die tau-
sendféltig iiberschriebene unterste Schrift unseres Herzens?

Das ist das Wunder, das die Prophetie bestétigt. Denn die Taten,
die die prophetische Verheiflung zu ihrer Erfiillung von den Men-
schen verlangt, sind nicht heroische Kédmpfe und machtvolle schép-
ferische Umgestaltungen der Welt. Sondern wunderbar: den {iber-
schwinglichen Visionen vom Weltfrieden entspricht als Forderung
an den einzelnen Menschen das Allerschlichteste: die Forderung der
Gerechtigkeit, der schlichten menschlichen Giite. So spricht der
Herr: ,Haltet Recht und Gerechtigkeit und errettet den Beraubten
von des Frevlers Hand und schindet nicht die Fremdlinge, Waisen
und Witwen und tut niemandem Gewalt und vergiefit nicht un-
schuldiges Blut.” Diese einfachen, unscheinbaren, fast selbstver-
standlichen Forderungen: Forderungen an die reine Menschlichkeit
des Einzelnen sind es, die im Zusammenhang mit den gewaltigen
prophetischen Visionen von der Endzeit immer wiederkehren.
Nichts anderes wird zu ihrer Verwirklichung vom Menschen ver-
langt und immer wieder verlangt als Gerechtigkeit, einfache
menschliche Giite. Wie nach dem Psalmwort , Gerechtigkeit und
Friede sich kiissen”, so fiigt sich die geringste Tat der Gerechtigkeit
wunderbar in den machtigen Zusammenhang des Weltfriedens, der
Menschheitserlosung ein. Und alle Drohungen géttlicher Strafge-
richte, grausamster Verwiistungen und Zerstdrungen gelten allein
dem Unterlassen der Erfiillung dieser allerschlichtesten Forderun-
gen an den Einzelnen gegeniiber dem Einzelnen. Der Weg zum Le-
ben und zum Tode, den Gott seinem Volke durch den Propheten

239



vorlegt, ist kein anderer als dieser: Entscheidung fiir oder gegen den
Frieden, zu dem der einzige Weg die schlichte menschliche Gerech-
tigkeit ist. — Die Entscheidung fiir das Leben, die Entscheidung fiir
die Hoffnung, die Entscheidung fiir den Frieden und fiir die Gerech-
tigkeit sind eins.

Nicht um eine einzelne Entscheidung handelt es sich hier — son-
dern um ein Entschiedensein des gesamten Lebens, das allen einzel-
nen Entscheidungen und Handlungen vorausliegt. Und wenn nun
wieder aus einer verworrenen Zeit, in der nichts mehr feststeht, in
der alles Gesetz und aller Wert aufgeldst ist, die Frage herauftaucht:
Wie aber kénnen wir uns fiir die Gerechtigkeit entscheiden, da wir
nicht einmal wissen, was Gut und Bose, was Recht und Unrecht ist?
- so ist nun die Antwort: Diese Entscheidung setzt kein Wissen um
bestimmte Werte, setzt kein Erkennen objektiver Zusammenhdnge
und keine bestimmte Struktur des Geistes voraus. Denn es handelt
sich bei ihr nicht um die schwankende unsichere menschliche Ge-
rechtigkeit, die auf menschlichen Gesetzen, menschlichen Erwagun-
gen und Einsichten ruht — es handelt sich um die géttliche Urschrift
unseres Lebens selbst: um die urspriingliche Giite des Herzens, in
der die Zukunft der Menschheit geborgen, der sie anvertraut ist: um
die reine menschliche Giite, die einsist mitder unzerstorbaren Hoff-
nung auf das Heil, die aller Menschengeschichte zugrunde liegt,
weil sie aller Einzelexistenz zugrunde liegt.

Aber darum darf die Schlichtheit dieser Forderung uns nicht dar-
tiber tduschen, daf3 sie das Allerschwerste ist. Denn das Erreichen
der reinen Urschrift unseres Herzens wére ja nichts anderes als die
Verwirklichung des messianischen Friedensreiches selbst, von der
uns die gesamte Menschengeschichte trennt. Eins aber ist in unsere
Hand gegeben — hier und jetzt inmitten der Geschichte: die Entschei-
dung unseres Seins fiir oder wider das Leben, fiir oder wider die
Hoffnung, fiir oder wider den Frieden der Welt. — Ist es wenig? ist
es viel? Es ist das Unsere. Und wo wir einen Menschen finden, der
entschieden ist fiir den Frieden, dessen Gerechtigkeit und Giite
durch all sein Leben und Denken hindurchschimmert, da haben wir
heute wie immer das gefunden, dessen die Menschheit bedarf, da-
mit ihre Hoffnung nicht sterbe.

240



Zur Verfasserin | Margarete Susman (1872-1966), jiidische Philosophin und
Schriftstellerin, ,entstammte einer assimilierten jiidisch-deutschen Kauf-
mannsfamilie aus Hamburg”, die 1883 nach Ziirich iibergesiedelt war.
»,Nach dem I. Weltkrieg engagierte sie sich fiir die sozialen und politischen
Ziele der Frauenbewegung und forderte in kritischer Wendung gegen das
Frauenbild der jiidisch-christlichen Tradition, aber auch gegen die manner-
biindische Ausrichtung des Georgekreises die Schaffung eines weiblichen
Selbstbildes. 1918 erschien ihr Vortrag Die Revolution und die Frau. 1921 be-
gegnete sie Franz Rosenzweig und rezensierte dessen Hauptwerk Der Stern
der Erldsung. Ab 1926 war sie standige Mitarbeiterin von ,Der Morgen. Mo-
natsschrift der deutschen Juden’. 1926 publizierte sie dort den Aufsatz Das
Frauenproblem in der heutigen Welt, mit dem sie sich aufgrund ihrer Bestim-
mung der spezifisch weiblichen Sendung als des Auftrags, ,iiber den Um-
weg durch die entgottlichte Welt des mannlichen Geistes hinweg, die in un-
serer Welt entwurzelte Seele [...] wieder in ihr eigenes Reich zu fithren und
damit unsere Welt neu im Géttlichen zu griinden’ weit von den konkreten
sozialen und politischen Zielen der organisierten Frauenbewegung ent-
fernte. In dieselbe Zeit fiel auch eine Hinwendung zum Judentum und zum
Zionismus. Auch hier ging es ihr jedoch nicht in erster Linie um Fragen der
Emanzipation und Gleichberechtigung, sondern um eine besondere soterio-
logische Mission fiir die Welt, zu der die Juden gerade durch ihre Heimat-
losigkeit in Raum und Zeit pradestiniert seien. Zion sei ,eine himmlische
Heimat, eine Zukunft der Seele’, wie sie in Die Revolution und die Juden von
1919 sagte. In dem 1921 publizierten Aufsatz Die Briicke zwischen Judentum
und Christentum betonte sie, ,dass der Jude [...] in keiner zeitlichen Konstel-
lation, in keiner Gestalt des geschichtlichen Lebens sein letztes Ziel haben
und darum in keinem realen Staat und Land seine endgiiltige Heimat finden
kann’ “ (https://de. wikipedia.org/wiki/Margarete_Susman | 8.12.2025). Thre
,Gesammelten Schriften” in funf Banden sind 2022 von Anke Gilleir und
Barbara Hahn herausgegeben worden (Verlag: Wallstein, Gottingen). Rab-
binerin Elisa Klapheck hat 2021 eine Monographie , Margarete Susman und
ihr jiidischer Beitrag zur politischen Philosophie” vorgelegt.

241



Der Friedensgedanke ergibt sich aus
der Grundlehre unserer Religion

Predigt zum Verschnungstage in der Synagoge
zu Bielefeld am 14. Oktober 1929

Rabbiner Dr. Hans Kronheim

Wir glauben an die Zukunft des Menschengeschlechts, glauben an
einen Fortschritt. Wir glauben, daf§ die Zeit kommen wird, da Ge-
walt und Unrecht aufhdren, und an die Stelle der kriegerischen Aus-
einandersetzung eine friedliche Verstindigung der Volker treten
wird. Dem Pessimismus, der da sagt: , Kriege hat es immer gegeben
und wird es immer geben”, setzen wir entgegen unsern Glauben an
den Sieg des Guten, die Uberzeugung, dafl die Weltgeschichte ein
Ziel hat, und das dieses Ziel der Friede ist. Das Wort fiir Frieden
,Scholaum” bedeutet ,, Vollkommenheit”. Die Kultur bleibt unvoll-
kommen, solange nicht Friede ist. Der Priestersegen miindet in das
Wort ein, das seinen Hohepunkt bedeutet: ,Er gebe dir Frieden”.
Kein Segen ohne Frieden.

Und darum klingt uns wie Gottesldsterung das Wort vom ,,Stahl-
bad des Krieges”, das ihn feiert als Weg zur Erstarkung und Erttich-
tigung. Der grofite Teil von uns hat den Krieg miterlebt, und uns
tiberkommt ein Grauen, wenn wir zuriickdenken. 12 Millionen
Menschen hat dieser Krieg gekostet; die Bliite der Nation wurde da-
hingerafft. Noch heute liegen sie in den Spitdlern und Siechenh&u-
sern, noch heute tragen sie die Wundmale des Mordens und warten
auf restlose Erfiillung der Pflichten, die der Staat gegen sie hat. Der
Krieg hat die Moral der Menschen erschiittert, hat zur Verrohung
der Sitten gefiihrt, Unzéhlige aus ihrer Bahn geworfen und vor

1 Textquelle | Hans KRONHEIM: Das Verbindende in den Vordergrund riicken.
Friede (Predigt zum Vers6hnungstage in der Synagoge zu Bielefeld am 14. Okto-
ber 1929). In: Monika Minninger (Hg.): Aus einer Hochburg des Reformjuden-
tums. Quellensammlung zum Bielefelder Judentum des 19. und 20. Jahrhunderts.
Bielefeld 2006, S. 128-132. 129. — Hier ediert nach: https://friedenstheologie.de/

242



allem die Jugend der Verwahrlosung preisgegeben. Ungeahnte
wirtschaftliche Werte sind vernichtet. Ein Mann der Volkswirtschaft
hat bereits gegen Ende des Krieges erklart: ,Fiir das, was dieser
Krieg gekostet, hdtte man jedem Arbeiter Haus und Garten schaffen
koénnen”. Der Krieg hat uns in dies Elend hineingefiihrt, in dem wir
uns heute befinden, seine Nachwehen sind es, an denen wir leiden.
Konnen wir denn anders als Freunde des Friedens sein? Wir, die
Biirger einer Zeit, in der man in etwa 20 Tagen die Erde umkreist, in
der man mit Gedankenschnelle die Verbindung mit fernen Erdteilen
herstellen kann, und in der die Schranken zwischen den Vélkern
ihre Bedeutung verlieren, und der Weg der Menschen zueinander
nicht mehr aufzuhalten ist! Drangt es sich uns nicht auf die Lippen,
jenes Gebet: , Der Frieden stiftet in seinen Hohen, er stifte Frieden
uber uns”!

Der Mensch, der Frieden schafft, vollbringt das Werk Gottes

Gott stiftet Frieden, und der Mensch, der Frieden schafft, vollbringt
das Werk Gottes, ist ein Gehilfe Gottes. Wir halten es darum fiir eine
Ehrenpflicht, des Mannes zu gedenken, der die Welt ein grofies
Stiick dem Frieden ndhergebracht und vor kurzem das Zeitliche ge-
segnet hat?. Mit reichen Gaben des Geistes und Gemdites ausgestat-
tet, hatte er aus kleinen Verhéltnissen heraus den Weg zur Hohe ge-
funden, war seinem Volke ein Fiihrer geworden in einer Zeit der
Zerrissenheit im Innern und der Bedrohung von auflen. Aber die
wahre GrofSe verleiht es ihm, daf8 er seine {iberlegenen Fahigkeiten
in den Dienst des Friedens gestellt hat. Er hatte die Kraft, sich in den
entscheidenden Augenblicken von den Fesseln der Partei freizuma-
chen und jenen hoheren Standpunkt zu gewinnen, den jeder einneh-
men muf3, der zum Frieden fithren will. Er besaf§ die Kunst, Gegen-
sdtze auszugleichen und die Auseinanderstrebenden zu vereinen.
Er war ein Meister der Versohnung. Deutschland klagt um seinen
grofien Sohn und mit ihm trauert Europa, trauert die Welt um den,
der fiir sie um den Frieden gerungen hat. Erhebend war es in unse-
rem Schmerze zu horen, wie die Simmen der Volker bei Freunden
und Gegnern zusammenklangen zu seinem Ruhm. Keines der

2 [Auflenminister Stresemann, 1878-1929]

243



Zeugnisse aber war ehrender, treffender als das Wort, mit dem der
Fiihrer eines grofsen Volkes sein Leben umschreibt: , Heldentum des
Friedens”! Sein Vermachtnis hiiten, heifst fiir den Frieden wirken.

Optimismus, der die Tat fordert— Was kann der Einzelne tun?

Unsere Religion lehrt uns den Optimismus, der die Tat fordert. Wer
resigniert, mag die Welt sich selber iiberlassen, er wird Chaos ern-
ten. Heute tobt der Streit um die Kriegsschuldfrage. Hiiten wir uns
davor, dafs wir {iber der Erdrterung der alten Schuld eine neue auf
uns laden. Es gibt eine Schuld der Fahrlassigkeit; sie liegt darin, dafs
man sich treiben und die Dinge gehen laSt, und wenn man die Ein-
sicht in die Wahrheit hat und nichts zu ihrer Verwirklichung tut,
dann ist die Schuld um so grofier. Es gilt nicht fiir den Frieden zu
schwédrmen und sich fiir ihn als Idee zu begeistern, sondern zu han-
deln.

Die Verhiltnisse drédngen, es ist keine Zeit zu verlieren. Viel
Zindstoff lagert in der Welt. Schon spricht man von dem grofien
Kriege, der kommen muf3. Er soll hervorgehen aus dem Gegensatz
zwischen dem grofien Reiche im Osten, das mit seinen Ideen die
Welt durchdringen und umgestalten will, und den westlichen V6l-
kern, die an ihrer bisherigen Staatsordnung festhalten und sich weh-
ren gegen die Gefahr, die sie bedroht. Und ist jemand unter uns, der
sich nicht vollig klar dariiber ist, was heute ein Krieg bedeuten
wiirde? Alles, was wir erlebt haben, wird geringfiigig sein gegen-
iiber dem fiirchterlichen Unheil, das ein kommender Krieg herauf-
beschwdren wird.

Was kann der Einzelne tun? Wir sind ein miindiges Volk. Die
grofien Entscheidungen werden nicht mehr wie friiher in einer uns
unerreichbaren Sphére getroffen, sondern vom Volk. Das Volk, das
ist jeder Einzelne. Er tragt das Geschick des Ganzen in Héanden; er
gestaltet das Schicksaal seines Landes, er ist verantwortlich. Mag
dies ein entscheidender Gedanke sein bei jeder staatsbiirgerlichen
Handlung, die wir vollziehen: ,Sicherung des Friedens”. Dazu
kommt noch ein Anderes: Es gibt heute eine Macht, von der wir ei-
nen Teil darstellen: und die wir beeinflussen konnen; das ist die 6f-
fentliche Meinung. Sie wird bei einer kommenden Entscheidung

244



eine grofSe Rolle spielen, auf die gilt es zu wirken. Es ist ein dringen-
des Gebot der Stunde, ein Gegengewicht zu schaffen gegen die krie-
gerische Gesinnung, die in einem nicht unbetrachtlichen Teil des
deutschen Volkes bewufte Pflege findet, und dies Reden in grofSem
volltonenden Worten, dieses Spiel mit dem Kriege, dies Klirren mit
der Waffe, mit dem man dem beleidigten Selbstgefiihl der Einen
schmeichelt, die Anderen einschiichtert und vor allem die ahnungs-
lose Jugend lockt, unwirksam zu machen.

Friedensbewegung starken

Es gibt heute eine beachtenswerte Friedensbewegung in der Welt,
und sie ist im Wachsen begriffen. An die Spitze dieser Bewegung
sind neuerdings die Religionen getreten. Wer hatte auch mehr An-
lafl und wer wére geeigneter fiir den Frieden zu werben als die Re-
ligion. Keine Interessengemeinschaft, keine wirtschaftliche Organi-
sation, kein politischer Verband vermag die Friedensidee so vollig
rein zu vertreten, da ihre Anteilnahme an der Bewegung nur aus
einem engeren Gesichtspunkt sich ergibt. Die Religion, die allein
den Blick von der Enge des Irdischen ablést und sich an Gott zu-
rechtfindet, ist frei und ungebunden. Sie ist die berufene Verkiinde-
rin des Friedens. Schon hat sie zu lange geschwiegen und sich den
politischen Belangen des Staates dienstbar gemacht. Aus dieser Ein-
sicht heraus haben die grofSen Bekenntnisse der Welt sich zu einer
Arbeitsgemeinschaft fiir den Frieden zusammengeschlossen. Sie ta-
gen in einem Weltfriedenskongref. Auch in Deutschland ist eine Ar-
beitsgemeinschaft der Konfessionen fiir den Frieden entstanden, die
unsere Gemeinschaft mit den beiden anderen Bekenntnissen vereint
sieht. Es ist ein , Jidischer Friedensbund” begriindet worden, der
alle Krafte innerhalb des Judentums fiir den Frieden sammeln will.
Hier ist die Moglichkeit, sich zu betétigen, damit unsere Stimme
nicht fehle in der grofien Symphonie des Friedens.

,,Der Frieden stiftet in seinen Hohen, er stifte Frieden {iber uns
und iiber ganz Israel” — so schlieflen wir Israel in dieses Gebet ein.
Grof8 sind die Gegensdtze innerhalb unserer Gemeinschaft, und
wenn uns schon diinkt, als wollten sie sich mildern, treten sie mit
erneuter Heftigkeit und Scharfe hervor. Schon bricht der alte Bru-
derzwist wieder los und nimmt Formen an, die bedenklich erschei-

245



nen miissen. Was ist das fiir ein Kampf, in dem man sich nicht
scheut, den Andersdenkenden Liigen zu strafen, seine ehrliche Ge-
sinnung anzuzweifeln und ihn vor der Offentlichkeit blozustellen?
Wir sind eine Minderheit, deren Bestand von auflen schwer bedroht
ist. Sollten wir uns nicht auf das Gemeinsame besinnen, das Verbin-
dende in den Vordergrund riicken, statt die geringen Kréfte in ei-
nem Kampf gegeneinander zu verzetteln, uns zu schwachen und
der Welt das unwiirdige Schauspiel des Streites in unseren Reihen
zu geben? Heute wehrt man sich formlich gegen jede Befriedung.
Wie unsagbar schwer haben es oft diejenigen, die versuchen zu
iiberbriicken und wie werden sie befehdet. Sie miissen jenen hohen
Mut haben, der sich der Verkennung aussetzt. Denn es liegt in der
Natur der Sache, daf3, wer vermitteln will, am Ende als lau, halb und
schwach gesehen und als verkappter, heimlicher Freund der Gegen-
partei verleumdet wird von denen, die allein als die Entschiedenen,
Unentwegten, als die echten Trager der reinen Idee sich empfehlen,
von denen, die immer nur einen , Standpunkt” haben und dariiber
vergessen, den Schritt vorwarts zu tun, den die Welt bereits getan
hat. Sie wissen nicht, daf§ das Leben eine neue, hohere Synthese for-
dert, in der verbunden erscheint, was gestern noch feindlich gegen-
einander stand und als unvereinbar galt. Es ist eine Gunst der
Stunde, wenn sich eine Moglichkeit bietet, ohne Opfer der Uberzeu-
gung eine Anndherung zu vollziehen. Mogen wir immer das Gebot
des Lebens horen und wieder von ganzem Herzen beten lernen:
,Der Friede stiftet in seinen Hohen, er stifte Frieden tiber uns und
iiber ganz Israel.” Und sprechet Amen. Es ist das Amen, dasjeder in
seinem Herzen sprechen soll. Alle Liebe zum Frieden bleibt Stiick-
werk, wenn sie nicht auch das personliche Leben des Einzelnen er-
fiillt und adelt. Hier vor allem kann die Friedensliebe sich unmittel-
bar betdtigen. Darum beten wir zu Gott um Frieden fiir die Welt und
fiir Israel. Und es ist eine Gnade, wenn er uns Sendboten des Frie-
dens erstehen 1af3t, Fithrende, die um den Frieden fiir die Welt und
die Gemeinschaft ringen.

Zum Verfasser | ,,Dr. phil. Hans Kronheim, * 54.1885 in Krone / Bez. Brom-
berg; Rabbiner der Jiidischen Kultusgemeinde Bielefeld; Flucht in die USA
(Cleveland/Ohio) am 12.6.1939; er verstarb am 15.10.1958” (https://www.
stolpersteine-bielefeld.de).

246



Im Namen der Thora

Kodifizierter Pazifismus
(2004)

Yakov M. Rabkin

»Nicht durch Kraft siegt ein Held.”
(1 Samuel 2:9)

Frieden und Briiderlichkeit sind fundamentale Werte der traditio-
nellen jiidischen Weltanschauung. Sie versteht die Zerstorung des
Tempels und die darauf folgende Vertreibung als géttliche Strafe fiir
von den Juden begangene Siinden. Im Rahmen dieser Auffassung
wurde der zweite Tempel von den Romern wegen des sinnlosen
Hasses zerstort, der unter den Juden selbst herrschte; der erste Tem-
pel wurde von den Babyloniern wegen der Siinden, des Gotzen-
dienstes, des BlutvergieSen und der in der Thora verbotenen sexu-
ellen Handlungen verwiistet (vgl. Babylonischer Talmud, Yoma 9b).

Wie der Talmud berichtet, spaltete die Belagerung Jerusalems
durch die Romer im ersten Jahrhundert die Bewohner der Stadt. Die
Gelehrten neigten zu Verhandlungen mit dem Ziel, einen Kompro-
miss zu schlieffen, wahrend die kriegerisch gestimmten Zeloten den
bewaffneten Widerstand organisierten. Sie handelten nach einer Lo-
gik, die sichim Laufe der Jahrhunderte nicht verdnderte: Sie brann-
ten die Kornspeicher der Stadt nieder, wo sich, wie der Talmud sagt,
Nahrung fiir 21 Jahre Belagerung befand, und schnitten sich da-
durch den Weg zum Riickzug ab:

Die Gelehrten sagten zu den Zeloten: Lasst uns hingehen und Frieden
schlieffen mit den Romern. Sie aber sagten zu den Gelehrten: Lasst uns

I Textquelle | Leseprobe aus: Yakov M. RABKIN, Im Namen der Thora. Die jiidi-
sche Opposition gegen den Zionismus. Aus der aktualisierten hebradischen Aus-
gabe iibersetzt von Abraham Melzer. 3. Auflage. Norderstedt: BoD 2024, S. 170-
180 (Kodifizierter Pazifismus’). — Textdarbietung an dieser Stelle mit freundli-
cher Erlaubnis von Abraham Melzer (25.10.2025).

247



hingehen und gegen sie rebellieren. Die Gelehrten sagten zu ihnen: Das
wird nicht gelingen. Da erhoben sich die Zeloten und brannten die Wei-
zen- und Gerstenspeicher ab, und es brach eine Hungersnot aus in der
Stadt. (Babylonischer Talmud, Gitin, 56a)

Die Tradition verurteilt die Anhénger des bewaffneten Widerstan-
des und lobt die Gruppe der Weisen, die sich von den Verteidigern
der Stadt lossagte. Einige klassische Talmud-Kommentatoren, zum
Beispiel Rabbi Obadja ben Jacob Storno aus Italien (1470-1550), kri-
tisierten die Befiirworter des bewaffneten Widerstandes mit beson-
ders harten Worten: ,Hétten die Aufstandischen auf Rabbi Jochanan
Ben-Sakkai gehort, wére der Tempel nicht zerstort worden” (Sforno
iiber Genesis 33:4). Wenn man von der zentralen Bedeutung des
Tempels im jiidischen Bewusstsein weifs, ist das eine besonders
schwere Anschuldigung. Die Interpretation Sfornos veranschaulicht
die allgemeine Haltung der Thora zu diesem Thema. Die Mischna®
definiert einen , starken” Menschen als jemanden, der seine eigenen
Triebe und Leidenschaften beherrschen kann (vgl. Spriiche der V-
ter 4, 1; Spriiche 16:32). Diese Definition bringt eine Weltanschauung
zum Ausdruck, die verlangt, eher auf die Vorsehung zu vertrauen
als auf den Einsatz physischer Gewalt. Dafiir spricht auch das Ver-
héltnis zu Eisen, dem Material, aus dem Waffen geschmiedet wer-
den. Eiserne Werkzeuge durften zur Bearbeitung der Steine, aus
dem der Tempel errichtet wurde, nicht verwendet werden, weil das
Eisen als Mittel der Kriegsfiihrung galt. In vielen jiidischen Familien
werden alle Messer vom Tisch abgeraumt, bevor der Segen nach der
Mabhlzeit gesprochen wird, da der Tisch den Altar im Tempel sym-
bolisiert. Kénig David durfte den Tempel nicht bauen, weil er in
seinen Kriegen Blut vergossen hatte, obwohl er diese Kriege im Auf-
trag Gottes gefiihrt hatte. Diese jiidische Haltung zum Krieg war so-
gar Napoleon bekannt. Als er Ende des 18. Jahrhunderts die Juden
aufrief, einen jiidischen Staat in Paldstina wiederaufzubauen, ver-
sprach er ihnen, sie miissten das gelobte Land nicht erkdmpfen,

2 Mischna: Erste Niederschrift der miindlichen Thora durch Jehuda ha-Nasi gegen
Ende des zweiten Jahrhunderts in hebrdischer Sprache; grundlegende Sammlung
religionsgesetzlicher Texte. Die Mischna bildet die Basis des Talmud.

3 Samuel H. DRESNER: The Jewish Dietary Laws: their Meaning for Our Time.
New York: The Burning Bush Press 1959, S. 40.

248



sondern nach der Eroberung durch die franzdsische Armee nur be-
siedeln.

Die traditionelle Abscheu gegeniiber dem Krieg ist eindeutig:
,,Gott hat uns nicht ins Exil geschickt, weil wir keine Armee besafen,
sondern weil wir gesiindigt hatten.”

Die Mischna versucht, alle Sitze, in denen Kriegsgerdte erwahnt
werden, in allegorischer Form zu erklaren: Das Schwert und der Bo-
gen, mit dem unser Urvater Jakob bewaffnet war (vgl. Genesis
48:22), werden zu Gebeten und guten Taten (vgl. Midrasch Genesis
Rabba, 97:6). Gemafs der Tradition zeigt sich das jiidische Helden-
tum in der Studierstube und nicht auf dem Schlachtfeld.

Das Purimfest, das sich auf die Erzdhlung des Buches Esther be-
zieht, gibt ein klassisches Beispiel fiir die jiidische Haltung bei der
Losung von Konflikten. Die Geschichte ist hochst einfach, aber
ebenso aufschlussreich: Haman, der Stellvertreter des persischen
Konigs, plant ein Massaker: ,[...] dass alle Juden, jung und alt, Kin-
der und Weiber, an einem Tage, ndmlich am dreizehnten des zwdlf-
ten Monats, das ist der Monat Adar, vertilget, ermordet und umge-
bracht werden und ihre Vermogen der Pliinderung anheimfallen
sollen.” (Esther 3,13). Als Antwort darauf riefen die Juden ein Fas-
ten aus und taten Bufle, aber gleichzeitig suchten sie nach Wegen,
den Kénig davon zu iiberzeugen, das grausame Gesetz zu widerru-
fen. Die Rettung kommt durch Kénigin Esther, die dem Konig ihre
judische Abstammung offenbart und ihn iiberredet, den geplanten
Genozid zu stoppen. ,, Aber keinem Juden kam es in den Sinn, phy-
sische Gewalt gegen Haman anzuwenden” (Rav, 8-9), bemerkt El-
chonon Wasserman [1875-1941] in seinem Kommentar zu der Ge-
schichte von Purim, den er in den Dreifsigerjahren niederschrieb.
Die Vernichtung der Feinde durch die Juden, wie sie am Ende des
Buches beschrieben wird, erfolgte erst, nachdem der Konig sie aus-
driicklich erlaubt hatte.

Indessen kann man die Anwendung von Gewalt nicht von einer
Geschichte trennen, die einem anderen Fest zugrunde liegt, namlich
dem Chanukka-Fest. Auch dieses Fest hat, genau wie das Purimfest,
mit der Rettung der Juden vor einer kollektiven Gefahr zu tun. Der

¢ Ruth BLAU: Les gardiens de la cité. Histoire d'une guerre sainte. Paris : Flam-
marion 1978, S. 249.

249



Unterschied im Charakter der Bedrohung in jedem dieser Falle kann
das unterschiedliche Verhéltnis zur Anwendung von Gewalt erkla-
ren. Wahrend von Haman die Bedrohung der physischen Auslo-
schung ausging, die die Juden dazu brachte, ihre Siinden zu be-
reuen, drohte Kénig Antiochos mit der spirituellen Vernichtung, in-
dem er den Juden die Befolgung der Gebote untersagte und den
Gotzendienst anordnete. Unter diesen Umstianden, versichert Was-
serman, sei die Anwendung von physischer Gewalt legitim: Einem
Juden sei es vorgeschrieben, sein Leben zu opfern statt Gétzen an-
zubeten. Interessant ist, dass die Geschichte der Makkabader auch
diejenigen benutzen, die daraus materialistische und praktische
Schliisse ziehen und die traditionelle Sichtweise dieser Ereignisse
geringschdtzen:

Fiir einen denkenden Juden ist Chanukka nichts anderes als ein Ge-
denktag fiir die Helden der jiidischen Selbstverteidigung |[...]. Es kam
kein Wunder vom Himmel [...]. Aber das Schwert vollbrachte ein
Wunder, ein totgeglaubtes Volk ist plotzlich wieder auferstanden [...].
Nicht die Thora rettet die Faust, sondern die Faust rettet die Thora. Das
Schwert wird den Juden beschiitzen, nicht die Kippa.s

Bemerkenswert ist, dass die Glorifizierung der Gewalt die Bedeu-
tung des Festes in sein Gegenteil verkehrt, welches traditionell die
Treue zur Thora gegeniiber dem hellenistischen Einfluss wiirdigt.
Eine solche Interpretation ist den meisten religiésen Juden fremd,
auch denen aus dem nationalreligiosen Lager:

Was kann man iiber eine solche Anschauung sagen? Erstens verleug-
net ein solcher Mensch Hunderte Generationen von Juden, ohne die er
gar keine Ahnung von Chanukka hitte; er wendet sich ab vom Erbe
seiner Viter. Zweitens ist dieses , historisch-revolutiondre” Verstind-
nis vom Leben der Juden weitaus primitiver als das traditionell-geis-
tige. Drittens wirkt gerade im Verhiltnis zu Chanukka dieses vollkom-
men hellenistische Verstindnis historischer Mechanismen aufSeror-
dentlich kurios, weil es die ganze Bedeutung des Sieges von Chanukka
und aller Kriege der Makkabiier, des Krieges zur Verteidigung der jiidi-

5 http://www judaicaru.org/luah/chanuka_istor.html (28.04.2020).

250



schen Weltsicht gegen die Expansion der hellenistischen Weltanschau-
ung unterstreicht.

Was ist das Verhiltnis der Tradition zu diesem Fest? Die Antwort
auf diese Frage gibt ein Auszug aus dem Gebet, das in den Tagen
des Chanukka-Festes gesprochen wird:

In den Tagen Mattisjahus, Sohnes Jochanans des hohen Priesters, des
Chasmonders und seiner Séhne, als das tyrannische Reich Jawan iiber
Dein Volk aufstand, sie zum Vergessen Deiner Lehre zu bringen und
sie von den Gesetzen Deines Willens abzufiihren: Du aber mit Deinem
grofien Evbarmen standest ihnen bei in der Zeit threr Not, fiihrtest ih-
ren Streit, vertratest ihr Recht, nahmst ihre Rache, iiberliefertest Starke
in die Hand Schwacher, Viele in die Hand Weniger, Unlautere in die
Hand Reiner, Gesetzlose in die Hand Gerechter, mutwillige Siinder in
die Hand Deiner Lehre Beflissener ...7

Der Krieg, den die Anhdnger der Anwendung von Gewalt fiir ein
Beispiel militdrischen Heldentums nehmen, versteht sich im Juden-
tum als Sieg Gottes und nicht als Sieg von Menschen. Die Tradition
betont, dass die entscheidenden Eigenschaften die Treue zur Thora
und die moralische Reinheit sind, nicht aber die Anzahl der Solda-
ten und die Kampfkraft der Armeen.

In Bezug auf das Chanukka-Fest riickt der Talmud die militari-
sche Tatigkeit in den Hintergrund. Stattdessen konzentriert er sich
auf das Wunder der Ollampe, die acht Tage lang brannte, als die
Makkabéer den Tempel befreit und gereinigt hatten. Die Tradition
stellt die Reinheit des Ols, das die Griechen nicht beriihrt hatten, in
Beziehung zur Reinheit des Herzens, die jeder Jude bewahren soll,
um dem Gotzendienst zu widerstehen. Nur der offene Angriff auf
die Thora ermdglichte die Anwendung von Gewalt. Das Bild des Ju-
den, die diejiidischen Gegner des Zionismus am meisten inspirierte,
wird folgendermafien beschrieben:

¢ www.machanaim.org/holidays/chanuka/han-knig.htm
7 Samson Raphael HIRSCH: Israels Gebete. Frankfurt am Main: Verlag v. J. Kauff-
mann 1921, S. 152-153.

251



Von Gott zum Exil verurteilt, aber gewappnet mit dem Glauben, dach-
ten die jiidischen Gemeinden unter der Fiihrung ihrer Rabbiner nie-
mals, dass das Land, in dem sie lebten, unwiderruflich ihres sei. Jahr-
hundertelang fiihrten die Juden ein stilles, gottgefilliges Leben, befolg-
ten die Gesetze des Landes, in dem sie lebten. Sie beteten fiir das Wohl
und Gedeihen ihrer nichtjiidischen Nachbarn wie fiir ihr eigenes [...]
und ihr einziges Begehren, ihr einziger Traum war es, dass man sie in
Ruhe und Frieden leben liefe in Ubereinstimmung mit den Geboten der
Thora. Als jedoch, aus diesem oder jenem Grunde, ihr Leben unertrig-
lich wurde und sie dieses Land verlassen mussten, beugten sie ihr
Haupt und gingen. So war das Gesetz des Exils, und die Juden nahmen
es an bis dass der Messias kime und sich die endgiiltige Erlosung er-

fiillte.®

Eine ganze Reihe moderner zionistischer Autoren, unter ihnen auch
Jabotinsky?, nutzen die jegliche religiose Bedeutung entbehrende
Geschichte der Makkabéer als Bespiel fiir den jiidischen National-
stolz. Der Wunsch, Wiirde und Ansehen durch den Aufbau eines
Staates von gleicher Art,, wie alle Volker” (1 Samuel 8:5) zu erringen,
erklart den Makkabéaer-Kult, der in zionistischen Kreisen so verbrei-
tet ist. Natiirlich hat die zionistische Interpretation der Geschichte
der Makkabéder und des Chanukka- Festes viele europdische Rabbi-
ner erziirnt. Sie verurteilten das , Neuheidentum” der Sakularisie-
rung des Chanukka-Festes und empdrten sich gegen den damit ver-
bundenen Kult der Gewalt. Im Chanukka-Segen der sephardischen
Gebetbiicher kommt der Krieg nicht vor, in der aschkenasischen Va-
riante ist er jedoch vorhanden. Die Zionisten beziehen sich aus-
schlieslich auf letztere und verwandelten die Makkabéer in ,sieg-
reiche Patrioten im Krieg um nationale Unabhangigkeit. Das ist ein
historisches Missverstandnis”, protestieren die Antizionisten und

8 Ruth BLAU: Les gardiens de la cité. Histoire dune guerre sainte. Paris : Flamma-
rion 1978, S. 277.

9 Wladimir (Zeev) Jabotinsky (1880-1940): Geboren in Odessa, Russisches Kaiser-
reich. Publizist, Schriftsteller und zionistischer Politiker. Dezidiert siakularer
Jude, der den europédischen Nationalismus und besonders den italienischen Fa-
schismus bewunderte. Griindete die Beitar-Bewegung und die Jiidische Legion.
Kommandant der ,Irgun Zwai Leumi”. Auch nach seinem Tod blieb er eine
wichtige Inspirationsquelle fiir rechte Parteien im Staat Israel.

252



erinnern daran, dass der Grund fiir den Aufstand der Makkabéaer
gerade das Bestreben hellenisierter Juden war.

Viele Rabbiner in Europa verstanden sehr gut, dass die , hebréi-
sche Kultur, der jiidische Chauvinismus, [der] ,makkabdischer’
Sportfimmel [...] Herz und Gemiit bestimmen.”'? Aber trotz der auf-
kommenden Bedrohung durch den Nationalsozialismus fuhren sie
fort, die immer starker werdende zionistische Bewegung zu verur-
teilen, ohne sich Illusionen hinzugeben beziiglich seines Wesens
und seines Potentials, die Juden in gefdhrlichen Zeiten zu retten. Ein
bezeichnendes Bild fiir das Verhiltnis der Juden zu den anderen
Volkern vergleicht den Juden mit einem ,,Schaf unter siebzig Wol-

“

fen”:

Das Beste, was das Schaf in dieser Situation tun kann, ist zu versuchen,
dass es von den Wolfen vergessen wird. Und fiir die Juden gibt es nichts
Besseres, als wenn die Nationen der Welt mit anderen Dingen beschiif-
tigt sind und sich nicht um sie kiimmern. Je mehr die Volker iiber uns
reden, desto gefihrlicher wird es fiir uns.!

Die permanente Fokussierung der Medien auf den Konflikt in Israel
und die Unterstiitzung einer Politik der Gewalt durch die meisten
jidischen Organisationen beunruhigt die Antizionisten im hochsten
Mafle. Sie fordern die Abwendung von dieser aggressiven Politik
Israels, aus der, ihrer Meinung nach, fiir die Juden nur Unheil ent-
stehen kann.

Wasserman, der spater von den Nazis ermordet wurde, hieltden
Zionismus fur die direkte Ursache des Genozids, weil er die Welt
herausforderte (siehe Kapitel Sechs). Er meinte, selbst wenn es ei-
nem Schaf gelingen sollte, einen der Wolfe zu beifSen, wiirde das nur
das ganze Rudel in Wut versetzen. Diese Betonung der Demut 16ste,
wie wir bald sehen werden, einen Aufruhr unter vielen Juden aus,
die sich Anfang des 20. Jahrhunderts von der Thora abgewendet
hatten. Die Duldsamkeit angesichts von Ungerechtigkeit und Ver-
folgung erfiillte sie mit Scham und ermunterte sie, ihr Schicksal in

10 Simon SCHWAB: Heimkehr ins Judentum. Frankfurt am Main: Hermon-Verlag
1934, S. 49.

11 Elchonon Bunim WASSERMAN: The Epoch of the Messiah. Brooklyn/NY: Ohr
Elchonon 1976, S. 24.

253



die eigenen Hande zu nehmen. Inspiriert von ideologischen Ten-
denzen, die damals Europa iiberschwemmten, eroberte die neue Vi-
sion zundchst Russland und verbreitete sich anschlieSend, mit et-
was weniger Erfolg, auch in den anderen jiidischen Gemeinden.
Aber auch die alte Tradition, im Geiste derer, die den Zionismus im
Namen der Thora ablehnten, ist nicht aus der Welt verschwunden.

Der Talmud berichtet von zwei Gelehrten, die das Judentum aus
einer auf den Tempel fokussierten Religion in eine mehr persénliche
und gleichzeitig universellere transformierten. Der Erste war Rabbi
Jochanan Ben-Sakkai, der Jerusalem wahrend der Belagerung in ei-
nem Sarg versteckt verlassen musste (vgl. Babylonischer Talmud,
Gittin, 56a). Die Tradition berichtet, dass er von den Romern die Er-
laubnis erhielt, in Jawne, siidwestlich von Jerusalem, die Thora zu
lehren. Seine Person wurde zum Symbol der Bedeutung des Thora-
studiums als Gegengewicht zum Kampf um staatliche Unabhingig-
keit. Die Thora ersetzte das Land im physischen Sinne und wurde,
mit den Worten Rabbi Weinbergs, zum , nationalen Territorium*2.

Der Philosoph Georg Steiner greift das auf: Das Buch selbst
wurde zur Heimat der Juden. Seitdem werden die Juden ,, Volk des
Buches” genannt. Sein Bannertrager wurde der , Talmid Chacham”,
der weise Thora-Gelehrte, nicht der siegreiche Krieger. Im heutigen
Kontext des Nationalismus wiirde ein Mensch wie Rabbi Jochanan
Ben-Sakkai ein ,Feind des Volkes” genannt werden, ein ,Vater-
landsverréter”, der seine Briider im Kampf gegen fremde Eroberer
im Stich lieS. Aber gerade sein Verhaltnis zu militirischer Gewalt
stellt die Basis fiir die religiose Kritik am Zionismus dar.

Die zweite Personlichkeit ist Rabbi Jehuda ha-Nasi (135-219), der
als Verfasser der Mischna gilt. Gemafs der Tradition (vgl. Babyloni-
scher Talmud, Tmura 14) wurde ihm bestimmt, die mindliche
Thora niederzuschreiben, weil nach der Zerstorung des zweiten
Tempels die territoriale Zerstreuung der Juden die miindliche Wei-
tergabe der Tradition vom Lehrer zum Schiiler erschwerte. Ein
wichtiges Motiv im Leben Jehuda ha-Nasis war seine enge Freund-
schaft mit dem romischen Kaiser Antoninus, von der der Talmud
berichtet.

12 Marc SHAPIRO: Between the Yeshiva World and Modern Orthodoxy. Littman
Library of Jewish Civilisation 1999, S. 99.

254



Jehuda ha-Nasi lebte in Zippori (Sepphoris), dem rémischen
Verwaltungssitz in Galilda. Sein Haus lag im Zentrum dieser Stadt,
die heute als touristische Sehenswiirdigkeit gilt. Die Tradition be-
richtet, dass ha-Nasi sich in seinem Verhaltnis zu den romischen Be-
hoérden von der biblischen Erzdhlung iiber die Begegnung Jakobs
mit seinem Bruder Esau leiten lief3. Jakob fiirchtete seinen Bruder,
aber vertraute auf den Herrn. Zugleich teilte er seine Familie in zwei
Lager: ,So Esau kommt auf das eine Heer und schlégt es, so wird
das andere entrinnen [...].“ (Genesis, 32:9). Nach dieser Logik, die
einen zu erwartenden Schaden so gering wie mdglich halten soll,
richteten sich die Juden, indem sie es vermieden, sich nur an einem
Ort oder in einem Land niederzulassen.

Was die Zionisten fiir negativ hielten, ist in Wirklichkeit positiv, denn
das Volk Israel iiberlebte, gerade weil es im Exil war. Seine Zerstreuung
bedeutete, dass seine Feinde es nicht vollkommen vernichten konnten.
Wenn die Juden in dem einen Land verfolgt wurden, suchten sie Zu-
flucht in einem anderen, in dem sie bereits etablierte jiidische Gemein-
den vorfanden. Konzentriert an nur einem Ort ist das jiidische Volk
verwundbar. Genau deshalb soll die kollektive Riickkehr nach Israel
nicht vor der Ankunft des Messias stattfinden. Denn erst dann wird
der Antisemitismus aufhéren zu existieren und die Gefahr der Vernich-
tung wird verschwinden '3

Alles muss versucht werden, um Konflikte zwischen den Juden und
der Gesellschaft, in der sie leben, zu vermeiden, solange es nicht um
Gotzendienst oder die Entweihung jiidischer Moralvorstellungen
geht. Eben in diesem Lichte muss man die Definition des ,starken
Menschen” in der Mischna sehen: Das ist jemand, der seine Gefiihle
beherrschen kann — wozu auch die kriegerischen Gefiihle gehoren.
Diese zwei Personlichkeiten, Jochanan Ben-Sakkai und Jehuda ha-
Nasi, verkorpern die versohnliche Haltung zur Okkupationsmacht.
Ohne Zweifel besteht ein gewaltiger Unterschied zwischen den Pat-
rioten, dieim bewaffneten Widerstand oder sogar durch kollektiven

13 Emmanuel LEVYNE: Judaisme contre sionisme. Paris: Clerc 1969, S. 256.

255



Selbstmord starben, wie die Helden von Masada!4 und Gamla!5, und
den Gelehrten, die sich der Konfrontation entzogen und sich auf das
Uberleben und die Entwicklung des Judentums konzentrierten —
und damit auch der Juden selbst. Man kann schwerlich die Tatsache
bestreiten, dass die jiidische Gemeinschaft diesen beiden , Kollabo-
rateuren”, die einen so bedeutenden Platz in der Tradition einneh-
men, in Hinsicht ihres Uberlebens verpflichtet ist.

Wenn die Bevolkerung einer jiidischen Stadt in Gefahr ist, er-
laubt die Halacha die Selbstverteidigung, sogar am Sabbat. Dieser
Grundsatz stiitzt sich auf die Worte aus dem Talmud, welche die
Juden ermahnen: , Wer kommt dich zu toten, tote ihn zuerst” (Baby-
lonischer Talmud, Yoma 85b). Dennoch distanziert sich die Tradi-
tion von jeder Art von Gewalt und fiihrt drei Eigenschaften an, wel-
che die Juden charakterisieren: Sie miissen barmherzig, bescheiden
und wohltatig sein. Der Talmud erhebt den Frieden zum hochsten
Wert, wahrend er die Anwendung von Gewalt verurteilt. Die Inter-
preten des Satzes , suche den Frieden und jage ihm nach!” (Psalmen
34:15) sagen, dies sei der einzige Fall, in dem man ,dem Gegenstand
der Erfiillung eines Gebotes nachjagen muss”, um es zu erfiillen.
Um das Gebot, in Gegenwart eines Alteren aufzustehen, zu erfiillen,
muss man dem Alteren nicht ,hachjagen”. Aber wenn kein Frieden
herrscht, dann soll man ihn suchen, ohne Riicksicht auf die Miihe,
die man dafiir aufwenden muss. Dieser Geist herrschte unter den
Juden bis zum 20. Jahrhundert, als mit dem Zionismus ein neues
Ideal des Juden in den Vordergrund trat: das Bild des furchtlosen
Kriegers. So finden viele Juden heute den Frieden weniger wichtig
als die Herrschaft iiber dieses oder jenes Territorium, wie zum Bei-
spiel iiber den Tempelberg. Nach Meinung des israelischen Politi-
kers und fritheren sowjetischen Menschenrechtsaktivisten Natan
Sharansky , miissen wir verstehen, dass der Zionismus ohne Jerusa-
lem und ohne unsere historischen Wurzeln nicht iiberleben kann*s.

14 Ehemalige Festung im Siidwesten des Toten Meeres; Stitte eines legendaren
kollektiven Selbstmordes von Juden wahrend des Jiidischen Krieges gegen die
Romer im 1. Jahrhundert.

15 Stadt auf den Golanhdhen. Wichtiger Ort des jiidischen Widerstandes im
Kampf gegen die Rémer im 1. Jahrhundert. Stdtte eines kollektiven Selbstmords
jiidischer Bewohner.

16 Vgl. Natan SHARANSKY: Temple Mount more important than peace. In. The

256



Diese Ansicht ist nicht nur unter den Einwanderern aus der Sowjet-
union weit verbreitet.

Aber stiitzt sich die friedliebende Haltung der Charedim!” auf
die Grundsitze der jiidischen Weltanschauung, oder sind sie nur
das Ergebnis bestimmter historischer Umstande? In seinem Buch
Al-Chazaribeschreibt der Dichter und Philosoph Jehuda Halevi aus
Spanien (1080-1141) einen Dialog, den wir erst jetzt, tausend Jahre
spater, in seiner vollen Bedeutung ermessen kénnen. In dem Buch
prahlt der jiidische Protagonist damit, dass die jiidische Religion die
Gewalt mehr verachtet als das Christentum und der Islam. Darauf
antwortet der Konig der Chasaren, der eine der drei monotheisti-
schen Religionen wahlen soll, ein wenig zynisch: , Dies wére wohl
richtig, wenn eure Demut eine freiwillige ware; sie ist jedoch eine
erzwungene. Erlanget ihr Macht, dann wiirdet ihr eure Feinde er-
schlagen.”1® (Halevi, 46). Die Frage der Ablehnung von Gewalt wird
besonders aktuell angesichts der militirischen Uberlegenheit Israels
im Nahen Osten.

Zum Verfasser | Yakov M. Rabkin (geb. 1945) , ist emeritierter Professor fiir
Geschichte an der Universitdt von Montreal. Von der Wissenschaftsge-
schichte bis hin zur jiidischen und israelischen Geschichte hat er auf ver-
schiedenen Gebieten gewirkt. Als Berater hat er fiir unterschiedliche inter-
nationale Organisationen gearbeitet, darunter auch fiir die UNESCO und
die OECD. Seine Arbeiten und Kommentare werden international rezipiert
und veroffentlicht unter anderem in der FAZ und Siiddeutschen Zeitung”
(http://der-semit.de).

Canadian Jewish News, 23.10.2003.

17 Charedi, pl. Charedim: ,Die Gottesfiirchtigen”; Bezeichnung fiir die Anhédnger
des ,ultraorthodoxen” Judentum.

18[Yo0ssi Klein HALEVI: Where are our children? In: Jerusalem Report, 21.03.1996.]

257



Schlag nach beim Rabbi!

Die Kommentare zum Pentateuch und

zu den Psalmen von Samson Raphael Hirsch
(2022)

Johannes Weissinger

Fiirjemanden, der die Bibel in der Ubersetzung Martin Luthers bzw.
der Ziircher Bibel kennengelernt hat? und liest, halten die Uberset-
zungen und Auslegungen des Rabbiners Samson Raphael Hirsch
(1808-1888)° manche Uberraschungen bereit und erdffnen ihm neue
Sichtweisen auf die biblischen Texte. Einige Beispiele, die auch das
Thema Toleranz und Teilhabe beriihren, seien im Folgenden ge-
nannt.

1 Textquelle | Johannes WEISSINGER: Schlag nach beim Rabbi! Die Kommentare
zum Pentateuch und zu den Psalmen von Samson Raphael Hirsch. In: Toleranz
und Teilhabe. Jahrbuch Friedenstheologie 2022. Okumenisches Institut fiir Frie-
denstheologie. Herausgegeben v. Matthias-W. Engelke, Stefan Federbusch OFM,
Gottfried Orth, Michael Schober, Stefan Silber. (Reihe: edition pace). Norderstedt:
BoD 2022, S. 99-109.

2 Benutzt wurden: Die Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers, revidiert
1956/1964, Stuttgart 1970; Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments,
Stuttgart 1972 (diese Ziircher Bibel wurde in den Jahren 1907 bis 1931 {ibersetzt).
3Samson Raphael Hirsch (1808-1880), ein Schiiler des Isaac Bernays, war seit 1851
Rabbiner der orthodoxen , Israelitischen Religionsgesellschaft” in Frank furta. M.
Er wurde ,zum eigentlichen Begriinder der modernen Orthodoxie” (ROSEN-
BLUTH: Hirsch, 301). Die Werke, aus denen zitiert wird, sind: ,, Der Pentateuch.
Ubersetzt und erldutert (1867-1878), Ubersetzung und Erklarung der Psalmen
(1882). Der Pentateuchkommentar wird zitiert nach der Jubilaumsausgabe Sinai,
Publishing Tel-Aviv 1986 (vgl. HIRSCH: Pentateuch), der Psalmenkommentar
nach: Die Psalmen {ibersetzt und erldutert von Samson Raphael Hirsch, Erster
Teil (Buch 1 und 2) und Zweiter Teil (Buch 3, 4 und 5), Verlag von J. Kauffmann
Frankfurt am Main, 1914, 3. unveranderte Auflage (vgl. HIRSCH: Psalmen). - Zu
S.R. Hirsch vgl. JUDISCHES LEXIKON, Sp 1621f, NEUES LEXIKON DES JUDENTUMS,
199; Pinchas E. Rosenbliith, Samson Raphael Hirsch — Sein Denken und Wirken,
in: Liebeschiitz, H. u. Paucker, A. (Hrsg.), Das Judentum in der deutschen Um-
welt. Studien zur Frithgeschichte der Emanzipation, Tiibingen 1977, 293-325, 301.

258



Die Menschen sind fiireinander geschaffen

Psalm 33,15 heifst in der Lutherbibel , Erlenkt ihnen allen das Herz,
er gibt acht auf alle ihre Werke.” Die Ziircher Bibel iibersetzt: ,er,
der aller Herzen gebildet, der achthat auf all ihre Werke.” S. R.
Hirsch tibersetzt: ,,Er, der fiir einander bildetihr Herz, der aufmerkt
auf ihre Taten alle.” Das entscheidende Moment aus der Bestim-
mung des Menschen, an der Gott das Tun der Menschen priift, wird
durch das Wort jachad bezeichnet, das Hirsch mit ,fiir einander”
iibersetzt und dazu ausfiihrt: , jachad: fiir einander’, fiir ein sich ge-
genseitig tragendes, férderndes und helfendes Zusammenleben, hat
Gott das Menschenherz gebildet [...] Erst mit dem Mitgefiihl, mit
der Nachstenliebe, mit der Tatbereitschaft fiir des anderen Wohl,
[...] erst damit beginnt das Menschliche im Menschen.”*

Dieses jachad steht auch am Ende des ersten Verses von Psalm
133, der bei Luther lautet: , Siehe, wie fein und lieblich ist’s, wenn Briider
eintrichtig beieinander wohnen!”® Hirsch iibersetzt: , Seht, wie gut, wie
lieblich, wenn Briider auch zusammen wohnen!” Seine Auslegung
nimmt Bezug auf die Hoffnung, die mit der Alija, der Riickkehr ins
Land, zu seiner Zeit verbunden war: ,, Wie gut, wie lieblich war es
und wird es wieder sein, wenn diejenigen, die, wenngleich weithin
voneinander zerstreut, durch die geistige Einheit ihrer Uberzeugun-
gen, ihrer Lebensgrundsdtze und Lebensbestrebungen ,Briider’
sind, ,auch raumlich in einem Lande wieder zusammenwohnen
werden!’” Die Wiedervereinigung im Lande sieht Hirsch ,nur dann
als etwas Gutes und herrlich Begliickendes [...], wenn wir als im
Geiste geeinigte Briider das Land betreten ... (erg.: und) bewohnen
werden.” Diese Einigung ist ,nur im riickhaltlosen Anschluss aller
[...] an das eine gemeinsame Gottes-Gesetz zu finden.”¢

Wird das Zusammenwohnen von Briidern in Psalm 133 als gut
und begliickend besungen, so kommt eine zwar nicht wortgleiche,
aber dhnliche Wendung (statt jachad jachdaw) in Genesis 13, 6 in ei-
nem entgegengesetzten Zusammenhang vor. Lot und Abraham
trennen sich, weil das Land ihr Zusammenbleiben nicht ertréagt, wie

4 HIRSCH: Psalmen, 160.
5 Hervorhebung — hier wie im Folgenden — im Original.
6 HIRSCH: Psalmen, 272.

259



Luther iibersetzt: ,Und das Land konnte es nicht ertragen, dass sie
beieinander wohnten.” So auch Hirsch: ,Und so trug sie das Land
nicht zusammen zu bleiben”. Als Grund wird in Genesis 13, 6 ge-
nannt, dass ihre ,Habe” bzw.ihr ,Vermdgen” zu grofs war. Die na-
heliegende Deutung, dass das Land nicht mehr ausreichte, den (zu)
grofs gewordenen Herden Lots und Abrahams geniigend Weidefla-
che zu bieten, weist Hirsch ab. , Ware das Ganze nur eine Herde,
eine Wirtschaft, ein Wesen gewesen, so hétte es ausgereicht.”” Ihr
sonstiges Vermdgen® war zu grofs. Ihr Silber und Gold etc. musste,
weil man sich nicht einig ist und sich nicht traut, gesondert aufbe-
wahrt werden. Deshalb braucht Lot, weil er nur fiir den eigenen Exr-
werb wirtschaftet, auch gesonderte Weideflachen.

Dazukommt fiir Hirsch ein weiterer Grund: In Genesis 13, 7 wer-
den neben den Kanaanitern, die in Genesis 12, 6 als Bewohner des
Landes genannt werden, als weitere Bewohner die Perisi (Peresiter)
hinzugefiigt. Die Folgen sind nach Hirsch gravierend. Lebt nur ein
Volkim Land, brauchtes nur so viel Fldche in Besitz zu nehmen, wie
es gerade braucht. ,Wohnen jedoch verschiedene Stamme im
Lande, so sucht jeder vorweg alles zu nehmen, auch das nicht sofort
Notige, damitihm der Nachbar nicht zuvorkomme. Darum war der
Boden fiir Abraham und Lot (ergénzt]. W.: zusatzlich) beschrankt.”?
Die zwei Griinde sind also nach Hirsch jeweils nicht geographi-
scher, sondern sozialer Art.

Abraham ergreift die Initiative zur Trennung. Vers 8:,,Da sprach
Abram zu Lot: Lass doch nicht ferner Zwiespalt sein zwischen mir
und dir und (dadurch auch) zwischen meinen und deinen Hirten;
denn wir sind ja verwandte Madnner.” In dem hebraischen Text wird
die Praposition ben (zwischen) wiederholt. Das deutet Hirsch dahin-
gehend, dass der Streit gegenseitig ist: , mir gefdllt manches nicht an
dir, und dir auch manches nicht an mir, daher kommtauch der Streit
zwischen unsern Leuten.” So soll es nicht bleiben. ,, Wo aber keine
Einigkeit, da bringt Trennung Frieden.”10

7 HIRSCH: Pentateuch, 200.

8 Die hervorgehobenen Worter — wie auch in den folgenden Hirsch-Zitaten — im
Original gesperrt gedruckt.

° HIRSCH: Pentateuch, 200.

10 Ebd.

260



Eine letzte Beobachtung Hirschs sei erwdhnt: Im hebraischen
Text steht am Versende nicht nur das eine Wort achim (Briider), son-
dern es stehen die zwei Worter anaschim (Méanner) und achim (Brii-
der) da. Nach Hirsch heifst das: ,Gehen wir auch als Méanner ausei-
nander, haben nicht eine Lebensrichtung, so sind wir doch Ver-
wandte.”" Mit der Trennung wird Abraham nicht gleichgiiltig, was
aus Lot wird. Das zeigt der Fortgang der Erzahlung, die hier nicht
weiter verfolgt werden soll.

Habe ich bisher, dem Stichwort jachad folgend, den Bogen von
Psalm 33 zu Psalm 133 und weiter zu Genesis 13 geschlagen, so will
ich im Folgenden den Bogen von Psalm 133 zuriick {iber Psalm 33
zur Erzahlung von der Schopfung in Genesis 1 und 2 schlagen.

Das Zusammenwohnen der Briider wird in Psalm 133 fow, gut,
genannt, weil die Briider verwirklichen, wozu Adonai, Gott, ihre
Herzen gebildet hat und bildet. In dem Ausruf ma-fow, wie gut, in
Psalm 133 klingt das am Ende eines jeden Schopfungstages wieder-
holte ,,dass es gut war” — bzw. das ,sehr gut” nach dem sechsten
Schopfungstag — an. Im Zusammenwohnen wird gut, was Genesis
2, 18 noch als lo-tow, nicht gut, bezeichnet wird: es ist nicht gut, dass
der Mensch allein sei. (Luther) Auch Hirsch {ibersetzt so, weist aber
das Verstdndnis ab, als ob es hier um die Frage ginge, was fiir den
Menschen gut sei. Dass es fiir den Menschen nicht gut sei, alleinzu
sein, stehe nicht da, so Hirsch. Sondern: Es ist tiberhaupt noch nicht
gut; die Erdwelt wird ihr Ziel der Vollkommenheit, das sie durch
den Menschen erreichen soll, nicht erreichen, solange Adam allein
ist. Die Menschenaufgabe ist fiir einen zu grofS. Darum: ,eben fiir
die volle Losung der Menschenaufgabe schuf Gott zum Manne das
Weib.” Erst Mann und Frau zusammen sind: ,,Adam*12.

11 Ebd.

12Ebd, 56. Vgl. auch die Auslegung zu Genesis 2, 23: ,,der Name ischah bezeichnet
somit nicht die Abhingigkeit des Weibes vom Mann, sondern vielmehr die
Gleichheit, die Zusammengehdrigkeit Beider, die Teilung der einen einheitlichen
Menschenaufgabe auf beide Geschlechter.” (Ebd., 59).

261



Der Einzelne ist Teil eines Ganzen oder: Jeder Mensch ist einzig.
Fehlt eine*r, ist das Ganze nicht ganz

Die Bitte des aus Todesnot und Gottverlassenheit zu Gott um Ret-
tung flehenden Menschen im Psalm 22, Vers 21 iibersetzt Luther —
wenig prazise — mit , Errette meine Seele vom Schwert, mein Leben
von den Hunden!” Die Ubersetzung der Zurcher Bibel , Errette vor
dem Schwerte mein Leben, aus der Gewalt der Hunde mein
Kleinod” macht neugierig. Was bedeutet ,, mein Kleinod“? Im Heb-
rdischen steht das Wort jechidi, das Wort jachid mit dem angehangten
Personalpronomen der ersten Person Singular. Die Bedeutung von
jachid wird in den Lexika von Koehler/ Baumgartner und Gesenius
mit ,einzig, allein, einsam” angegeben. Hirsch iibersetzt: ,Rette
vom Schwert meine Seele, aus Hundes-Macht mein Einziges!” und
erklart das Wort jechidi: ,das, was du nicht noch einmal auf Erden
hast, was meine Einzigkeit, meine Eigentiimlichkeit bildet. Das
ganzesittliche Heiligtum, das duin mich gelegt, mir anvertraut hast,
befindet sich jetzt in der Gewalt von ,Hunden’, lauft Gefahr, mit mir
zugrunde zu gehen.”?? Die Pointe dieser Auslegung sehe ich darin,
dass der*die Betende Gott daranerinnert, dass es in der Frage, was
aus dem*der Betenden wird, auch um Gott geht, um die Abhéangig-
keit Gottes von seinen Zeugen*innen, letztlich um die Ganzheit sei-
ner Schopfung.

Zwischenbemerkung

Angesichts des exegetischen Befundes, dass die synoptischen Evan-
gelien die Passion, Kreuzigung und Auferweckung nach der Struk-
tur des Psalms 22 erzdhlen, wie man an dem Schrei Jesu am Kreuz
und in der Verwendung der Motive Spott der Voriibergehenden
und Verlosen der Kleider (Psalm 22, 2, 8f und 19) zur Schilderung
von Jesu Verlassenheit sehen kann, eroffnet Hirschs Auslegung
auch Perspektiven zum Verstandnis von Kreuz und Auferweckung
Jesu — erst recht, wenn man zu dem Umschlag von der Klage zum

13 HIRSCH, Psalmen 112.

262



Lobpreis in Psalm 22, 23 die Stellen aus Exodus 3, 7 und 4, 22f, die
Befreiung Israels als Gottes erstgeborenen Sohnes zum (Zeugen-)
Dienst, hinzunimmt.

Was diese Auslegung Hirschs fiir das Zusammenleben der Men-
schen (und Volker) wie fiir das Selbstverstandnis der Menschen aus-
tragt, mochte ich an zwei Zitaten verdeutlichen.

Der Bad Berleburger Arbeitskreis fiir Toleranz und Zivilcourage,
der sich im Jahr 2000 nach der Schandung des Gedenkmals fiir die
ermordeten jlidischen Biirger*innen der Stadt gebildethatte, hat zu
verschiedenen Anlédssen ein Spruchtransparent gezeigt: ,Es gibt kein
Unrecht, das blof8 einem Einzelnen angetan wird. Leo BAECK 1922
Dieser Satz ist eine freie Wiedergabe aus Leo Baecks Buch Das Wesen
des Judentums: ,Staat und Gesellschaft sind oft als Feind dem Juden-
tum entgegengetreten, sie haben sich so oft ihm gegeniiber zum Biit-
tel konfessionellen Seelenfanges herabgewtirdigt; sie haben verges-
sen, daf$ es kein Unrecht gibt, das blof einem zugefiigt wiirde, dafs
jedes Unrecht ein Unrecht gegen alle, gegen die Gesamtheit ist, und
dafd es, vom Staate begangen oder geduldet, zuletzt gegen ihn selber
sich richten muf3.”14

Diesem Satz Leo Baecks mochte ich einen Satz aus einem ande-
ren Kontext zur Seite stellen: ,Ich bin ein Teil des Ganzen im
menschlichen Kosmos. Ich trage dazubei, daff niemand vergifit, die-
ses Ganze zu sehen.” Geschrieben hat diesen Satz Fredi SAAL in ei-
nem Brief an Klaus DORNER im April 1988. Das angefiihrte Zitat
steht in folgendem Zusammenhang: ,, Als wirklich schwer behinder-
ter Mensch, der nur mit allergrofiten Schwierigkeiten ohne die Hilfe
anderer den Alltag tiberstehen konnte, habe ich das Recht, ja die
Pflicht, mich meiner Umwelt zuzumuten. Ich bin Teil des Ganzen
im menschlichen Kosmos. Ich trage dazu bei, daff niemand vergifst,
dieses Ganze zu sehen, wie ich auch von anderen mit ihrer eigenen
Individualitdt darauf gestoflen werde, in ihnen einen Teil des Gan-
zen zu sehen, ohne den es den Menschen nicht gibtin seiner Totali-
tat. 1

14 BAECK, Wesen 308 f; Hervorhebung im Original. Ein offensichtlicher Schreib-
fehler ist stillschweigend korrigiert.
15 DORNER 113.

263



Gottes Thora weist den Menschen an seine Mitmenschen,
an seine Verpflichtung fiir die ganze Menschheit

In Genesis 18 steht in Vers 18f, was Gott mit Abraham vorhat. Hirsch
iibersetzt: , Abraham soll ja auch zu einem grofsen und machtigen
Volke und durch dieses alle V6lker der Erde gesegnet werden. Denn
ich habeja nur deshalb mein besonderes Augenmerk auf ihn gerich-
tet, damit er seine Kinder und sein Haus nach sich verpflichte, dass
sie den Weg Gottes hiiten, Pflichtmilde und Recht zu {iben, damit
Gott iiber Abraham bringe, was er iiber ihn ausgesprochen.” Das
hebraische Wort, das Hirsch mit ,Pflichtmilde’ {ibersetzt, ist zedaka,
mit ,Recht’ wird das Wort mischpat wiedergegeben.

Auffallig in Genesis 18 ist nach Hirsch die Reihenfolge, in der
beide Worter hier genannt werden. Denn die Regel ist: , Erst misch-
pat, dann zedaka ... Mit der einen Hand rauben und unredlich sein
und mit der andern Hand von dem Geraubten und unredlich Er-
worbenen Almosen geben, ist der jiidischen Wahrheit ein Greuel 6.
Hirsch verweist auf Jes 61, 8. Mischpat als das einfache Recht ist die
Basis fiir das Zusammenleben, denn die Rechtsanspriiche, die ein
Mensch gegen den anderen hat, sind zu erfiillen. Fiir den Schalom
muss aber zu ,mischpat’ ,zedaka’ hinzutreten, dasjenige, was Hirsch
mit dem seltsamen Wort Pflichtmilde bezeichnet. Die als zedaka ge-
forderte Mildeist dem Empfanger gegentiber eine Wohltat, Gott ge-
geniiber eine Pflicht. ,, Was der Nichste nur zu hoffen hat, hat Gott ein
Recht zu fordern, und Gott fordert fiir den Nichsten!"1?

So ist fiir den Armen gesorgt in einer Weise, die den Wohltater
nicht hochmiitig macht und den Empféanger der Wohltat nicht er-
niedrigt, weil der Mensch, der selbst keinen eigenen sich aus Besitz
oder Leistung herleitenden Anspruch geltend machen kann, ,im
Namen Gottes” aufrecht vor dem Reichen stehen kann und der Rei-
che sich als Verwalter eines den Armen gehorenden Schatzes zu be-
greifen hat. So hat auch der Besitzlose einen Anteil an dem Segen
von Acker und Flur.'8

In Genesis 18, 19ist die Reihenfolge von mischpat und zedeka um-
gestellt, weil es hier den ,jiidischen Protest gegen Sodoms Lebens-

16 HIRSCH: Pentateuch, 264.
17 HIRSCH: Pentateuch II 346, Auslegung zu Ex 25, 29.
18 Vgl. HIRSCH: Psalmen 330, Auslegung zu Psalm 72.

264



und Staatsmaxime (gilt) [...] Unter dem Regime eines sodomitischen
Rechts, wo nur Leistung, nicht Bediirfnis einen Anspruch begriin-
det, ist Armutund Elend geédchtet, findethdchstens nur der Leistung
verheifiende Begiiterte wie Lot eine Stitte [...] und das Zedaka-lose
Recht verkehrt sich in Unmenschlichkeit und Héarte.”?

Dieser Vorordnung der zedaka vor dem mischpat entspricht im
Grundgesetz der Bundesrepublik die Vorordnung der Grundrechte,
besonders die Unantastbarkeit der Wiirde des Menschen in Artikel
Eins, vor den folgenden Bestimmungen des Grundgesetzes.

Teilhabe auch an der Schuld friiherer Generationen?

Fiir die Nachgeborenen Nazi-Deutschlands ist — hoffentlich — eine
bedrangende Frage, was die Selbstvorstellung Gottes im Dekalog
(Exodus 20) fiir sie bedeutet.

,Denn ich, der HERR, dein Gott, bin ein eifernder Gott, der die
Missetat der Viater heimsucht bis ins dritte und vierte Glied an den
Kindern derer, die mich hassen, aber Barmherzigkeiterweist an vie-
len Tausenden, die mich lieben und meine Gebote halten.” So steht
es in der Luther-Bibel an der Stelle Exodus 20, 5-6. Die Ziircher-Bibel
spricht von der , Schuld”, die ,bis in die dritte und vierte Genera-
tion”20 heimgesucht wird. Hirsch iibersetzt die besagte Stellein Vers
5: ,ich, [...], dein Gott, bin ein sein ausschlieflendes Recht fordern-
der Gott, denke die Siinde von Eltern an Kindern, an dritten und
vierten Geschlechtern, denen, die mich hassen.” Das Verb poked, das
gewohnlich mit heimsuchen wiedergegeben wird, erklart er, wenn
es ,von der gottlichen Waltung” gebraucht wird, als ,liber etwas
das ihm Gebiihrende oder Entsprechende verhdangen”?!, das dazu-
gehorende Objekt awen als ,,die bewufitvolle Hingebung an ein un-
serer Bestimmung nicht entsprechendes Ziel ... (als) bewufsten Ab-
fall vom Rechten”22,

Bevor Hirsch die Auslegung dieser Redewendung beginnt, stellt
er fest: ,Klar ist es, dafy dieses ,Maf3* der gottlichen Waltung [...]

19 HIRSCH: Pentateuch, 264.

2 ,Generationen” in der Ubersetzung der (revidierten) Ziircher-Bibel 2007.
21 HIRSCH, Pentateuch II 204.

2 Ebd.

265



ausdriicklich nur da und dann ausgesprochen ist, wo und wann die
auf einander folgenden Geschlechter alle|[...] die von Gott ihnen an-
gewiesene Bestimmung hassen.”?

Im Einzelnen erwagt Hirsch vier Moglichkeiten des Verstandnis-
ses, ohne sich fiir eine zu entscheiden: , Heifst es: Gott denkt [...]?
Wenn Kinder, wenn Enkel, auch noch wenn Urenkel den Weg des
Abfalls fortwandeln, so denkt Gottes Waltung noch an den ersten
Schritt, den die Eltern gethan, erwégt, daf [...] die Umkehr noch
moglich, und versucht durch Leidenserziehung die Kinder, die En-
kel, oder auch noch die Urenkel zu sich zuriickzufiihren; ist aber bis
ins vierte Geschlecht die Umkehr nicht erfolgt, so geht das weitere
Geschlecht in seinen Stinden zu Grunde? — Heif3t es: Gott richtet den
Abfall der Eltern an Kindern etc., wenn sie ihn hassen? In Schuld
und Ungliick der in Abfall fortwandelnden und um ihres Abfalls
willen geziichtigten Kinder, Enkel und Urenkel wirktder Abfall der
Eltern fort, die durch ihr Beispiel die Kinder auf den Abweg gefiihrt
und durch ihre Verschuldung Siinde und Elend an die Wiege ihrer
Kinder zu Begleitern durchs Leben gestellt? — Heifst es, Gott straft
die Eltern durch das Elend, das sie mit ihrem auf die Kinder vererb-
ten Abfall auf deren Lebensweg gehauft? — Heif3t es — wie ...2* — Gott
trigt den Kindern, Enkeln und Urenkeln den Abfall der Viter zu
sithnen auf? Statt die Eltern sofort um ihres Abfalls willen zu verder-
ben, wartet Gott bis ins vierte Geschlecht, ob nicht noch Enkel und
Urenkel wieder gut machen werden, was die Eltern verschuldet,
und 146t erst dann das unverbesserliche Geschlecht in der fortge-
setzten Schuld zu Grunde gehen? —

Was jedoch auch immer in Wahrheit dieses Mafs der gottlichen
Waltung sein moge, zwei Wahrheiten sprechen sich in ihm mit dem
ernstesten Ernste zu unser aller Beherzigung aus: Indem derselbe
eine einzige Gott, der der Leiter unserer Handlungen sein will, [...]
uns das Leben fiir die Erfiillung seines Gesetzes giebtund erhalt: so
vollziehen wir selber mit der Treue oder dem Abfall von seinem Ge-
setze den Bau oder die Zerstérung unseres Lebens. [...]

2 Ebd.
2 Hirsch verweist auf die Verwendung des Verbums poked in Numeri 4, 27.

266



[...] Um unserer Kinder willen sollten wir uns [...] geistig wach
und wacker halten.”2>

Auch hier erlaube ich mir eine Aktualisierung: Was die Verant-
wortung der Nachgeborenen, unseres Staates und unserer Kirchen
fiir die Folgen der Nazi-Verbrechen angeht, sollten wir der letzten
der vier Erwdgungen Hirschs folgen: Esist ein Zeichen der Langmut
Gottes, dass uns noch die Chance der Wiedergutmachung bleibt,
konkret: wir konnen z. B. die ausstehenden Schulden aus dem den
Griechen 1941 auferlegten Zwangskredit endlich begleichen und
auch andere Reparationsforderungen anerkennen. Einzelheiten
sind auf der Homepage des Vereins Respekt fiir Griechenland?
nachzulesen. Die Rede von Vergebung und Versohnung ist ohne die
Bereitschaft zur Wiedergutmachung hohl und heuchlerisch. Die
Fragwiirdigkeit des Begriffs Wiedergutmachung andert an dieser
Feststellung nichts, eher im Gegenteil.

Was fiir Samson Raphael Hirsch gilt, gilt auch fiir dessen &ltesten
Sohn Mendel Hirsch (1833-1900).2” Auch dessen Ubersetzungen und
Auslegungen verdienen eine ldangst tiberfallige Lektiire und Rezep-
tion. Wenn diese nicht einigen wenigen, die diese Schriften besitzen,
vorbehalten bleiben soll, miissten sie freilich erst einmal nachge-
druckt und auf einfache Weise zugdnglich gemacht werden.

Literatur

BAECK, Leo: Das Wesen des Judentums, 6. Auflage, Wiesbaden o. J.

DIE BIBEL. Nach der Ubersetzung Martin Luthers, revidiert 1956/1964, Stutt-
gart 1970.

DIE HEILIGE SCHRIFT DES ALTEN UND NEUEN TESTAMENTS, Zurcher Bibel
1942, Stuttgart 1972.

25 HIRSCH, Pentateuch II 204f.

2 www.respekt-fuer-griechenland.de

’Mendel Hirsch war der Direktor der Realschule der Israelitischen Religionsge-
sellschaft in Frankfurt a. M. Mendel Hirsch hat die Haftoroth, die Prophetenle-
sungen zu den wochentlichen Thoraabschnitten, und die zwolf (kleinen) Prophe-
ten {ibersetzt und erldutert. Die entsprechenden Biicher erschienen 1896 bzw.
1900, jeweils im Verlag A. J. Hofmann, Frankfurt.

267



DEVENTER, Jorg: Hirsch, Samson Raphael, in: SCHOEPS, Julius H. (Hrsg.),
Neues Lexikon Des Judentums. Giitersloh/Miinchen 1992, 199.

DORNER, Klaus: Todliches Mitleid. Mit einem Beitrag von Fredi Saal, Giiters-
loh 31993.

GESENIUS, Wilhelm: Hebraisches und Aramaisches Handworterbuch. Un-
verdnderter Neudruck der 1915 erschienenen 17. Auflage, Berlin / Got-
tingen / Heidelberg 1954.

HIRSCH, Mendel: Die Haftoroth tibersetzt und erlautert von Dr. Mendel
Hirsch, Frankfurt a. M. 1896.

HIRSCH, Mendel: Die zwolf Propheten, {ibersetzt und erldautert von Dr. Men-
del Hirsch, Frankfurt a. M. 1900.

HIRSCH, Samuel Raphael: Der Pentateuch. Ubersetzt und erldutert von Sam-
son Raphael Hirsch (1867-1878), Erster Teil: Die Genesis, Tel-Aviv 1986.

HIRSCH, Samuel Raphael: Der Pentateuch. Ubersetzt und erldutert von Sam-
son Raphael Hirsch (1867-1878), Zweiter Teil: Exodus, Tel-Aviv 1986.

HIRSCH, Samuel Raphael: Die Psalmen iibersetzt und erlautert von Samson
Raphael Hirsch, Erster Teil (Buch 1 und 2) und Zweiter Teil (Buch 3, 4
und 5). (1882). Dritte unveranderte Auflage, Frankfurt a. M. 31914.

JOSEPH, Max, HIRSCH, Samson Raphael, in: JUDISCHES LEXIKON Band II,
Nachdruck der ersten Auflage 1927, Konigstein/ Ts. 1982, Sp. 162f.

LEXICON IN VETERIS TESTAMENTI LIBROS, hrsg. von KOEHLER, Ludwig und
BAUMGARTNER, Walter, Leiden 1958.

ROSENBLUTH, Pinchas E.: Samson Raphael Hirsch — Sein Denken und Wir-
ken, in: LIEBSCHUTZ, Hans und PAUCKER, Arnold (Hrsg.): Das Judentum
in der deutschen Umwelt 1800 — 1850. Studien zur Frithgeschichte der
Emanzipation, Tiibingen 1977, 293-325.

ZURCHER-BIBEL Revidiert 2007, Ziirich 2007.

Zum Verfasser | Johannes Weissinger (geb. 1948), 1967 Kriegsdienstverweige-
rung, 1968/1969 Zivildienst (Bethel), Studium der evangelischen Theologie,
Pfarrer der EKvW im Gemeindedienst (Dortmund, in mit der Ehefrau ge-
teilter Stelle Schwerte und Liinen) und fiir Erwachsenenbildung (Kirchen-
kreis Wittgenstein), Mitarbeit in Gremien und Gruppen der westfélischen
Landeskirche besonders zu den Themen Sozialer Friedensdienst, Friedens-
verantwortung der Kirche, Juden-Christen, seit 1983 Vorsitzender der Regi-
onalen AG Westfalen der EAK (Ev. Arbeitskreis Kriegsdienstverweigerung
und Frieden). Mitarbeit im Okumenischen Institut fiir Friedenstheologie.

268



,Wer ein einzelnes Leben rettet,
rettet die ganze Welt ...”

Die berithmte Sentenz / Formel zur Rettung und
Einheit der Menschheit in der nachkanonischen
Literatur des Judentums und im Koran
(2025)

Friedrich Erich Dobberahn

Jerusalemer Talmud, Sanhedrin IV, 9
7% 0w T DTRA ¥ b

nX WOl TANen o
X7 079 T2 N0 vhy hun

nnX w9l ovpEn Yo
Ko D9 ovp 1Ty T

Lefikak nibra’ ha-’adam y¢hidi ba‘clam I--lammed

sdak-ki ha-m¢abbéed nifas ‘ahat
ma“alin ‘alavw ke-’illa “1bbéd ‘0lam male’
wekil ham-meqayyém nafas ‘ahat

ma‘lin ‘alayw ke-illt giyyém ‘0lam male’.

Deshalb ist [zuerst nur] ein einziger Mensch auf der Welt
erschaffen worden, um dich zu lehren,

dass: Wer auch immer eine Person vernichtet,
es thm angerechnet wird, als hitte er eine ganze Welt vernichtet,

und [dass]: Wer auch immer eine Person erhiilt,
es ihm angerechnet wird, als hitte er eine ganze Welt erhalten.

269



Babylonischer Talmud, Sanhedrin IV, 5 (f. 37a)
7% 092 T DINT X1 Y

ORI DR WOl TAXD 20w
Xon DY TR RD 7 Y T

XM NNR Wo1 ovpan 9
Xon oW 0vp R M7 Y v

Lefikak nibra’ ha-'adam y¢hidi ba’olam le-lammed

sak-kil ha-m¢abbed nafas “ahat miy-yisra’él
ma‘ldh ‘alavw hak-katiib ke-'illt ‘ibbed ‘0lam malé’,

wekil ham-meqayyem nafas ‘ahat miy-yisra‘el
ma‘lah ‘alavw hak-katiib ke-/illt qiyyém ‘clam male’.

Deshalb ist [zuerst nur] ein einziger Mensch auf der Welt! erschaffen
worden, um dich zu lehren,

dass: Wer auch immer eine Person von Israel vernichtet,
es ihm die Schrift anrechnet, als hitte er eine ganze Welt vernichtet,

und [dass): Wer auch immer eine Person von Israel erhiilt,
es ithm die Schrift anrechnet, als hitte er eine ganze Welt erhalten.

1 Das in der Mischna noch fehlende ,ba’olam” = ,,auf der Welt” wurde spéter —
wie im Jerusalemer Talmud — auch im Babylonischen Talmud, allerdings nicht in
allen Handschriften und Ausgaben, hinzugesetzt. Ich folge hier der Edition von
Raphael Nathan RABBINOWICZ, Talmudhandschrift der kgl. Hof- und Staatsbib-
liothek zu Miinchen (cod. hebr. 95); s.a. Lazarus GOLDSCHMIDT, Der babylonische
Talmud mit Einschluss der vollstindigen Misnah, Bd. VII, S. 149, Anm. 58; vgl.
DERS., Der Babylonische Talmud neu iibertragen, Bd. VIII, S. 603.

270



Kommentar |:

1) Bei der genaueren Analyse dieser weltberiihmten Sentenz / For-
mel, die in der Uberschrift nach dem Wortlaut aus dem Film
,Schindlers Liste” (USA 1993, Steven Spielberg) zitiert wird, muss
man sich zundchst vergegenwairtigen, dass sie in der Spitantike
mehrfach umlief, bisweilen ihre Struktur verdnderte und in ver-
schiedene Kontexte eingebettet wurde. Die Varianten in der
Mischna, im Jerusalemer Talmud, im Babylonischen Talmud und an
anderen Stellen wie im Koran und in 1001 Nacht, zeigen das. Hier
nur ein Beispiel: In den von Emanuel bin Gorion gesammelten ,,Ge-
schichten aus dem Talmud”, S. 317f. 498, findet sich die Sentenz in
der Erzdhlung ,Der gerechte Benjamin” (Baba Batra, f. 11a). Dort
gibt sie ihre Doppelstruktur auf, wird nur mit der zweiten Halfte
zitiert und enthilt den Zusatz ,,von Israel”. Der Hinweis auf die
Schrift wird durch die Formulierung ersetzt, dass ,der Herr der
Welt” gesprochen habe:

,Herr der Welt! Du hast gesprochen, dafs, wer nur eine Seele miy-
yisra’el = von Israel erhélt, einem gleiche, der die ganze Welt er-
halt”.

Ebenso existieren neuzeitliche Abwandlungen dieser Sentenz, die
von der weltumspannenden Wirksamkeit Einzelner sprechen, wie
beispielsweise diejenige bei Jean-Paul Sartre in seinem Drama , Der
Teufel und der liebe Gott” 2

2 Ansatz hierfiir scheint ebenso der Brudermord (Kain und Abel, s.u. I, 3 und 1I,
3) zu sein. Jean-Paul SARTRE, ,Le Diable et le bon Dieu” — Trois actes et onze
tableaux, Editions Gallimard, Collection Soleil, Paris, 1951, S. 116 (Acte 1I, Qua-
trieme Tableau, Scene V) Il a suffi que deux hommes se haissent pour que la haine, de
proche en proche, gagne tout I'univers. — Et moi je dis, en vérité, il suffit qu'un homme
aime tous les hommes d'un amour sans partage pour que cet amour s'étende de proche en
proche a toute I'humanité.” =, Es hat gentigt, dal zwei Menschen sich hassen, damit
Haf3 die ganze Menschheit verseuchte. Ich aber sage dir: Wahrlich, es gentigt, daf3
ein Mensch alle Menschen mit ungeteilter Liebe liebt, damit die Liebe nach und
nach die ganze Menschheit erfait.” DERS., Dramen, S. 293 (II, 4, 5).

271



2) Der erste, ins Auge fallende Unterschied in der Formulierung der
Formel zwischen dem Jerusalemer Talmud (4.-5. Jh. n. Chr.), sowie
einigen Handschriften und anderen Zeugnissen, besteht zum Baby-
lonischen Talmud (kodifiziert im 6. Jh. n. Chr.) darin, dass letzterer
—wie oben beim Text des Babylonischen Talmuds mit wechselndem
Schrifttyp gezeigt — zwei Mal den Zusatz macht: ,wn = miy-
yisra’él = [eine Person] von Israel”. Weil der in der Sentenz genannte
erste Mensch auf der Welt” kein Israelit sein konnte?, hort sich der
Zusatz wie eine nachtrigliche Einschrankung der Universalitdt der
Formel an, so als ob das ethische , Tétungsverbot” nur innerhalb der
Solidargemeinschaft Israels Geltung besitzen sollte. Auch wenn die
politische und soziale Stellung der ,, Perserjuden” in allen Schichten
des Achdmenidenreiches bei weitem nicht der bedrohlichen Situa-
tion der Israeliten vor dem Exodus aus Agypten entsprachs, kann
der Zusatz ,,von Israel” durch die oft beschriebene Gefahrdung der
jlidischen Diasporagemeinschaft (vgl. Esther 3, 8-15und die Vollver-
sion des Chanukka-Liedes nach Raphael Jacob Fiirstenthal, Israels
Gebete, S. 583-587) bedingt sein. Auf diese Weise hitte man die Ein-
haltung der Formel blof zur Stiitzung der Solidargemeinschaft an-
gemahnt. Es ging hier um die nachdriickliche Sicherung des inneren
Friedens innerhalb der Diasporagemeinde bei unabsichtlichen To-
tungsdelikten (s. dazu einige Bestimmungen in der Mischna und im
Talmud, Sanhedrin VII-IX zur unabsichtlichen T6tung®) und nicht
darum, im Widerspruch zur universellen Ausrichtung der Formel
ihre Giiltigkeit nur auf ,Israel” festzulegen (vgl. a. Muhammad
Asad, Die Botschaft des Koran, S. 204, Anm. 40).

Der zweite Unterschied besteht in dem Hinweis auf die Schrift: ,,...
es ihm 2107 = hak-katiib die Schrift anrechnet.” Mit diesem ebenso

3 zit. n. Heinrich W. GUGGENHEIMER, Jerusalem Talmud, S. 165.

4 5o die Erlauterung des Herausgebers in: MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161, Anm. 43.
5 Gillis GERLEMAN, Esther, S. 27 f.

¢ MISCHNAJOT, Sanhedrin VIII-IX, Bd. IV, S. 182 ff. Bei vorsatzlichen Tétungsde-
likten (vgl. Gen. 9, 6;Ex.21, 12-37; Lev. 24, 19 f; Num. 35, 33; Deut. 19, 10-13. 21;
Hes. 18, 10-13; 23, 45-47; 33, 26-28) war weder die Verschonung durch Flucht in
die drei Asylstddte, noch die Zahlung eines Siihnegelds moglich, sondern nur die
Verurteilung zum Tode mit anschlieBender Hinrichtung oder der Vollzug der
Blutrache; vgl. Num. 35, 16-34; Deut. 19, 4-13; s.a. Makkot II, 3-8, in:
MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 205 ff.

272



wiederholten Zusatz soll — wie im Folgenden dargelegt — durch den
Riickgriff auf die Torah die urspriinglich rein miindliche Tradition
der nachkanonischen Uberlieferung von Mischna bis Talmud als
schriftgemafl ausgegeben werden. Diese Zusdtze sind gemafs der
textkritischen Regel lectio brevior lectio probabiliter [die kiirzere Lesart
ist wahrscheinlich die urspriingliche] leicht als sekundére redaktio-
nelle Eingriffe zu erkennen.

3) Wenn wir nun nach dem vermutlichen Ursprung der universalen
Tendenz dieser Formel fragen, stofen wir auf die Tatsache, dass
diese sowohl in der Mischna, als auch im Jerusalemer und Babylo-
nischen Talmud (vgl.im Koran, Sure 5,27-31) aus der Geschichte des
Brudermordes (Genesis 4, 3-16, Kain und Abel) hergeleitet wird. In
der Mischna, sowie in den beiden Talmudim erscheint in der For-
mulierung , das Blut deines Bruders [Abel]” das Wort , Blut” — wie
auch schon in der Torah (Gen. 4. 10 f)” — im Plural ("»7 = d°me). Die
Mischna (3. Jh. n. Chr.) und die beiden Talmudim legen den Plural
(7 = d*mé) nun als das ,, mehrfache Blut [Abels]” aus: als das Blut
seiner Nachkommen.$ D. h.: Es ist also schon in der Torah nicht nur
an das Blut eines einzelnen Menschen wie Abel gedacht, sondern
zugleich an das Blut aller potentiellen Nachkommen desselben. Der
Ursprung der universellen Ausrichtung der Sentenz / Formel diirfte
also tatsdchlich hier, im pluralischen Verstandnis des Blutbegriffs lie-
gen: Wenn jemand einen Menschen erschlédgt, so erschlagt er damit
auch alle dessen Nachkommen. Mit dem einen Totschlag eines Men-
schen wird zugleich eine ganze Sippe ausgeldscht. Konsequent wei-
tergedachtliefs sich danndie , Sippe”, der ,Stamm”, ,das Volk” zum
Symbol fiir eine ganze , Welt” (821 07y = ‘0lam malé’) ausweiten und
steigern: ,,... als hétte er eine ganze Welt vernichtet.” Dasselbe dann

7 Otto EISSFELDT, Liber Genesis, S. 6.

8 MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161 mit Anm. 39; Lazarus GOLDSCHMIDT, Der Babyloni-
sche Talmud, Bd. VIII, S. 603, {ibersetzt den pluralischen Begriff folgendermafien:
,,Es heifSst nicht: Das Blut deines Bruders, sondern: Das Gebliit deines Bruders, sein
Blut und das Blut seiner Nachfolge.” Vgl. a. Heinrich SPEYER, Die biblischen Er-
zahlungen im Qoran, S. 88; Johannes BEHM, aima, in: Gerhard KITTEL (Hg.), The-
ologisches Worterbuch zum Neuen Testament, Band I, S. 172, Anm. 7 mit Hin-
weis auf Augustinus, In Joh. Ev. Tract. II, 14:,ex sanguinibus homines nascuntur
maris et feminae”.

273



auch in positiver Gegenwendung hierzu: Erhilt jemand ein Leben,
dann ist es schliefilich so, , als hétte er eine ganze Welt erhalten.”

4) Die universalistische Auffassung der Sentenz duflert sich in der
Mischna und im Talmud auch noch durch folgende Erlduterungen
(Ubersetzung nach Lazarus GOLDSCHMIDT, Der Babylonische Tal-
mud, Bd. VIII, S. 603 f):

,»Der Mensch wurde deshalb einzig erschaffen, um dich zu lehren, dass,
wenn jemand eine jisraélitische Seele vernichtet, es ihm die Schrift an-
rechnet, als hitte er eine ganze Welt vernichtet, und wenn jemand eine
jisraélitische Seele erhilt, es ihm die Schrift anrechnet, als hitte er eine
ganze Welt erhalten. Ferner auch wegen der Friedfertigkeit unter den
Menschen, damit nimlich niemand zu seinem Nichsten sage: Mein
Ahn war grifSer als deiner. Ferner auch, damit nicht die Minder® sagen
kinnen, es gebe mehrere Prinzipien'® im Himmel. Und endlich auch,
um die Grofie des Heiligen, gepriesen sei Er, zu verkiinden; wenn ein
Mensch mehrere Miinzen mit einem Stempel prigt, so gleichen sie alle
einander. Der Konig der Konige aber, der Heilige, gepriesen sei Er,
prigt jeden Menschen mit dem Stempel des Urmenschen, und doch
gleicht nicht einer dem anderen. Daher muss auch jeder einzelne sagen:
meinetwegen ist die Welt erschaffen worden. 1!

9 orn ,mnim” (= Sektierer, Haretiker); MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161, Anm. 47
verweist auf Berachot IX, 5, wo statt minim der Ausdruck omp*ox |, “figorosim*
(= Epikuréer) verwendet wird; MISCHNAJOT, Bd. I, S. 16 mit Anm. 5. Von ihnen
heif8t es dort, dass sie ,irrefithrten und lehrten, es gebe nur ein einzige (d. h.
keine zukiinftige) Welt.” Vgl. a. die neutestamentlichen Kommentare zu Matth.
22, 23; Mark. 12, 18; Luk. 20, 27; Apg. 4, 2; 23, 6.8. Das hebrdische Substantiv
MYN (s. Jacob LEVY, Worterbuch iiber die Talmudim und Midraschim, Bd. III, S.
104a-106a.310b-311a) konnte von der arabischen Verbwurzel YMYN = Jliigen”
abgeleitet sein; vgl. Georg Wilhelm FREYTAG, Lexicon Arabico-Latinum, Tom. IV,
S. 225b.

10 Hebr.: mwwa ,r$iyot” (= Méchte), metonymisch fiir ,mehrere Gottheiten”;
MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161, Anm. 48.

11 MISCHNAJOT, Bd. 1V, S. 161; Lazarus GOLDSCHMIDT, Der Babylonische Talmud,
Bd. VIII, S. 603 f.

274



Koran, Sure 5, 32
O Bl e Wi Al Jal e

N ol g e Lk g8 e
lasen el 8 Lalsa

baen il Lal LSS alial ey

min ‘agli dalika katabna ‘alay bani “isra’1la "annaht

man qatala nafsan bi-gayri nafsin ‘aw fasadin fil-"ardi
fa-ka-’annama qatala n-nasa gami’an

wa-man 'ahyaha fa-ka-’annama 'ahya n-nasa gami’an.

,, Und deshalb schrieben wir den Kindern Israel dies vor:

Wenn jemand einen Menschen totet, der keinen anderen getitet,
auch sonst kein Unheil auf Erden gestiftet hat,
so0 ist’s, als tote er die Menschen allesamt.

Wenn aber jemand einem Menschen das Leben bewahrt'?,
s0 ist’s, als wiirde er das Leben aller Menschen bewahren. 13

12 Es scheint, dass Sure 5, 32 hier eine deutlich bedeutungsstarkere Verbwurzel
als Mischna und Talmud verwendet. Vgl. Rudi PARET, Der Koran, S. 91, Anm. 40:
‘ahyalhal (IV) = wortlich: ,[jemanden] lebendig macht”; Wolfdietrich FISCHER,
Grammatik des Klassischen Arabisch, § 258b, S. 122; Georg Wilhelm FREYTAG,
Lexicon Arabico-Latinum, Tom. I, S. 448a: , vivificavit, vitam conservavit.”

I Ubersetzung nach Hartmut BOBZIN, Der Koran, S. 97; vgl. Rudi PARET, Der Ko-
ran, S. 91, Anm. 41: ‘shya (IV) = wortlich: ,lebendig gemacht”; Wolfdietrich
FISCHER, Grammatik des Klassischen Arabisch, § 258b, S. 122.

275



Kommentar 1l:

1) In Hinsicht auf die Zeilen 2-3 gilt es zundchst, mit Rudi Paret!*
und Hartmut Bobzin'> genau auf die Definitionen und rechtlichen
Implikationen der hier verwendeten Terminologie zu achten:
bi-gayri nafsin: wortlich: , [der] nicht fiir eine Seele [getotet hat]”, d.h.
der nicht als erlaubte Vergeltung dafiir getotet hat, dass jemand um-
gebracht wurde, ,,im Sinne von Auge um Auge, Zahn um Zahn” 16
fasadin: Unheil, Verderbnis'’; hier ist eine Untat gemeint, Gewaltta-
tigkeit, Zerstorung jeglicher Art, auch Krieg, wofiir als Urheber nur
Menschen, Ubeltiter, Gottlose, aber niemals Gott selbst, der das Un-
heil ablehnt (vgl. Sure 2. 205; 5, 64; 28, 77), in Frage kommen. Auf-
grund dieser Definition ist zur Sithnung dieser Untat auch die T6-
tung eines Menschen gerechtfertigt (vgl. Sure 5, 33).

Im Unterschied zur jiidischen Tradition der Sentenz wird damit im
Koran ein ausdriicklicher Vorbehalt zugunsten des Rechtsgrunds
der Totung bei Blutrache oder der Totung als Bestrafung fiir
schwere Verbrechen'® in die Formel eingeschoben, wie dasam deut-
lichsten in der Ubersetzung von Muhammad Asad!® zum Ausdruck
kommt:

,Deswegen haben Wir fiir die Kinder Israels verordnet, daf3,
wenn irgendeiner einen Menschen totet — es sei denn (als Strafe)
fiir Mord oder fiir Verbreiten von Verderbnis auf Erden —, es sein
soll, als ob er alle Menschheit getotet hatte.”

Alternative, dhnlich sinnwahrende Ubersetzungen lauten:

- ,[...] Wenn jemand einen Menschen erschldgt, ohne einen an-
deren Menschen (zu réchen) oder [ohne] dafs Unheil auf Erden

14 Rudi PARET, Der Koran — Kommentar und Konkordanz, S. 13 f (zu Sure 2, 11).
15 Hartmut BOBZIN, Der Koran, S. 645 (Anhang, Erlduterungen).

16 Vgl. Sure 2, 178 f. 194 und 5, 45.

17, corruptio”, Georg Wilhelm FREYTAG, Lexicon Arabico-Latinum, Tom. III, S.
347a.

18 Vgl. Sure 25, 68.

19 Muhammad ASAD, Die Botschaft des Koran, S. 204.

276



ist, so sei es, als habe er alle Menschen erschlagen.” Lazarus
Goldschmidt.20

- ,[...] daB, wer einen umbringt, nicht um zu vergelten oder weil
dieser Verderben auf Erden anrichtete (aus Vergeltung oder im
Krieg), es so sei, als habe er alle Menschen umgebracht.” Lud-
wig Ullmann.?!

- ,[...] daff, wenn einer jemanden totet (und zwar) nicht (etwa
zur Rache) fiir jemand (anderes, der von diesem getotet worden
ist) oder (zur Strafe fiir) Unheil (das er) auf der Erde (angerichtet
hat), es so sein soll, als ob er die Menschen alle getotet hitte.”
Rudi Paret2?

- ,[...] Wenn einer jemanden totet, jedoch nicht wegen eines Mor-
des oder weil er auf der Erde Unbheil stiftet, so ist es (oder: so
soll es sein, als ...: und zwar im Hinblick auf die Bestrafung), als
hitte er die Menschen alle getotet.” Adel Theodor Khoury /
Muhammad Salim Abdullah.23

- ,[...] Wer jemanden t&tet, ohne dafl dieser eine Blutschuld auf
sich geladen (wortlich: wer jemanden/eine Seele ohne den Ge-
genwert eines anderen/einer anderen Seele totet) oder Unheil
auf Erden gestiftet hdtte?, der totet gleichsam alle Leute.” Til-
man Nagel.?

2) Nach Tilman Nagel hat der Koran aus der jiidischen Tradition die
zweiteilige Sentenz / Formel deshalb aufgegriffen, um innerhalb der
eigenen Solidargemeinschaft bei versehentlichen Totungsvergehen
und durch Schulderlassung zum Verzicht auf das Recht zur Blutra-
che aufzurufen.?¢ Die in Sure 5,32 eingebrachte Sentenz solle vor al-
lem bei Sachlage der Unabsichtlichkeit”, aber auch durch Erlassung

20 Lazarus GOLDSCHMIDT, El Koran, S. 102.

2 Ludwig ULLMANN, Der Koran, S. 94.

2 Rudi PARET, Der Koran — Ubersetzung, S. 91; vgl. DERS., Kommentar und Kon-
kordanz, S. 120.

2 Adel Theodor KHOURY / Muhammad Salim ABDULLAH, Der Koran, S. 83.

2% Vgl. Sure 5, 33; 18, 74.

% Tilman NAGEL, Mohammed - Leben und Legende, S. 942 f; vgl. DERS,, ebd., S.
463.

26 DERS., ebd., ebd., S. 463. 942-944.

27 Sure 4, 92 f.

277



der Schuld® die Mitglieder der ,gldaubigen” Solidargemeinschaft
vor vergeltenden Mafinahmen, die von ihresgleichen ausgehen
konnten, schiitzen. Das Blithen und Wachstum der eigenen Solidar-
gemeinschaft? ist zu festigen und darf nicht geschwécht werden.
Den Angehorigen der Glaubensgemeinschaft werde deshalb in an-
deren Koranversen verordnet, im Fall eines unbeabsichtigten T6-
tungsdeliktes oder durch Erlassen der Schuld von der Vergeltung
durch Blutrache® abzusehen und untereinander einen friedlichen
Ausgleich durch Verzeihung und / oder die Regelung von Entsché-
digungszahlungen zu leisten.!

3) Die Exegese Tilman Nagels zu Sure 5, 32 fiihrt schliefSlich fiir das
islamische Umfeld auch hier zu der Frage zuriick, ob man den ethi-
schen Anspruch der Sentenz als nur auf die muslimische Solidarge-
meinschaft eingeschrankt verstanden hat. Die Antwort, die die
Uberlieferung der Sentenz schon in den Erzdhlungen von 1001
Nacht®? und ebenfalls in den muslimischen Koran-Kommentaren
der Neuzeit gibt, ist eindeutig. Auch dort, im islamischen Umfeld,
hat man an der universalen Giiltigkeit ihrer Ethik festgehalten.

In der ,,Geschichte vom Wolf und vom Fuchs” (148. — 150. Nacht)?
kommt die universale Geltung gleich durch zwei Merkmale zum

28 Sure 2, 148.

2 Deswegen der Rekurs auf das Vorbild der Ji ) 4 bani isra‘ila, der ,Kinder
Israels”, vgl. 0. Komm. I, 2.

30 Als Vollzug der , Talio”; vgl. Sure 2, 178 f. 194; 5, 45; 25, 68; 28, 19.

31 Vgl. Tilman NAGEL, Leben und Legende, S. 402; Muhammad ASAD, Die Bot-
schaft des Koran, S. 70, Anm. 148.

32 Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre 1839; s. Enno LITTMANN, Die Erzéhlungen
aus den Tausendundein Nachten, Bd. VI, S. 649 ff. 658; auf den Titelblattern aller
sechs Bande jedes Mal falsch: ,,1830”.

3 Enno LITTMANN, Die Erzahlungen aus den Tausendundein Néachten, Bd. II, S.
256 £. Die Tiergeschichten stammen zumeist aus dem Indischen und kamen , auf
schriftlichem oder miindlichem Wege, {iber Persien oder unmittelbar von Indien
durch Seeleute oder Reisende zu den muslimischen Arabern; jedenfalls sind ei-
nige von ihnen im Arabischen stark umgearbeitet, wie vor allem die Geschichte
vom Wolf und vom Fuchs. [...] Das einigende Band fiir alle [Geschichten] ist der
Islam und die arabische Sprache. Alle Geschichten sind von dem islamischen Fir-
nis bedeckt[...].” Das Buch von Tausendundeiner Nachtist ,einzig in seiner Art,
als es ein ungeschminktes Bild des muslimisch-arabischen Mittelalters in seiner
ganzen Vielseitigkeit bietet.” DERS., Bd. VI, S. 675 £. 721 £. 736.

278



Ausdruck. Zum einen wird die Sentenz / Formel ins Tierreich ver-
legt, zum anderen fehlt jeder Hinweis auf eine Heilige Schrift und
damit auch auf eine bestimmte Glaubensgemeinschaft. Die erste
Sentenzhilfte fehlt, die in der jiidischen Tradition und im Koran an
die Geschichte von Kain und Abel ankniipfend, von der Tétung
spricht. Die Doppelstruktur wird dann dadurch wiederhergestellt,
dass die Bedeutung, die der Einzelne mit seinem rettenden Tun hat,
durch die erste Zeile noch zusétzlich aufgewertet wird:

,, Wisse, wer eine Seele aus dem Verderben errettet, der erhilt
sie am Leben; und wenn einer nur eine einzige Seele am
Leben erhiilt, so ist es, als hitte er die ganze Menschheit am
Leben erhalten.”

Im neuzeitlichen Koran-Kommentar von ‘Allahmah al-Sayyid
Muhammad Husayn al-TABATA'T (1892 oder 1903-1981), Al-Mizan fi
Tafsir al-Qur’an, Bd. X, heifst es:

,,Die gottlichen Worte: ,Wer eine Seele titet, so ist es, als habe er alle
Menschen getitet’, verweisen darauf, dass alle Menschen eine einzige
Wirklichkeit besitzen — nimlich die Menschheit, in der alle geeint sind
und in der alle einander gleich sind. Wer die in einem von ihnen vor-
handene Menschlichkeit angreift, greift die in allen vorhandene
Menschlichkeit an. Zum Beispiel: Es gibt Wasser, verteilt in zahlreiche
Gliser; wer aus einem Glas trinkt, trinkt das Wasser — und er begehrt
es, weil es Wasser ist —, und das, was in allen anderen Glisern ist, ist
nichts anderes als Wasser; so ist es, als hitte er aus allen Glisern ge-
trunken. Daher ist der oben erwihnte Satz eine Anspielung in der Form
eines Gleichnisses.”3*

34 Ich verdanke diesen Hinweis inkl. deutscher Ubersetzung meinem Freunde
Dipl. math. Hiiseyin Ozogus, Bremen. ‘Allahmah al-Sayyid Muhammad Husayn
al-TABATA'I, Al-Mizan fi Tafsir al-Qur’an, Vol. X, S. 137 f (vgl. S. 134 ff) schreibt:
. The divine words: ,whoever slays a soul, it is as though he slew all men’, are an allusion
to the fact that all men have one single reality, that is humanity in which all are united,
and one and all are equal in it; whoever attacks the humanity found in one of them, he
attacks the humanity found in all of them. For example, there is water divided in numer-
ous glasses; whoever drinks from one glass he drinks the water — and he desires the water
because it is water —and what is found in all other glasses is no more than water; thus it
is as though he has drunk from all glasses. Therefore, the above-mentioned sentence is an
allusion in the form of a simile.”

279



Literatur

Muhammad ASAD: Die Botschaft des Koran, Kairiner Text, Ubersetzung
und Kommentar, Patmos (Unternehmensgruppe Schwabenverlag, Ost-
fildern), 3. Auflage, Diisseldorf 2013.

Johannes BEHM, aima, in: Gerhard KITTEL (Hg.), Theologisches Worterbuch
zum Neuen Testament, Band I, Kohlhammer, Stuttgart, 1957, S. 171-176.

Hartmut BOBZIN: Der Koran — neu iibertragen, C. H. Beck, Miinchen 2010.

Otto EISSFELDT: Liber Genesis, Biblia Hebraica Stuttgartensia, Faszikel 1,
Wiirttembergische Bibelanstalt, Stuttgart 1969.

Wolfdietrich FISCHER, Grammatik des Klassischen Arabisch, Porta Lingua-
rum Orientalium, Neue Serie XI, hg. v. Bertold SPULER / Hans WEHR,
Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 1972.

Georg Wilhelm FREYTAG: Lexicon Arabico-Latinum, Tom. I-IV, Librairie du
Liban, Beirut 1975.

Raphael Jacob FURSTENTHAL: Israels Gebete fiir Wochen-, Sabbath- und
Festtage nebst den Pirke Aboth, neueste vollstindige Ausgabe, Verlag
der Buchhandlung Wolf Pascheles, Prag 1877.

Gillis GERLEMAN: Esther, Biblischer Kommentar Altes Testament, Bd. XXI,
2. Auflage, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1982.

Lazarus GOLDSCHMIDT, Der babylonische Talmud mit Einschluss der voll-
standigen Misnah, Siebenter Band, Calvary & Co., Berlin, 1903.

Lazarus GOLDSCHMIDT, Der Babylonische Talmud neu iibertragen, Achter
Band, vierte Auflage, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt,
1996.

Lazarus GOLDSCHMIDT: El Koran, das heifst Die Lesung, Nachdruck von Ber-
lin, 1920, Komet Verlag, K&ln 2008.

Emanuel bin GORION: Geschichten aus dem Talmud, Insel Verlag, Frankfurt
a. M., 1966.

Heinrich W. GUGGENHEIMER: Jerusalem Talmud - Tractates Sanhedrin,
Makkot, and Horaiot, Studia Judaica, Bd. 51, W. de Gruyter, Berlin 2010.

Adel Theodor KHOURY / Muhammad Salim Abdullah: Der Koran, GTB-
Sachbuch 783, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh 1987.

Jacob LEVY, Worterbuch tiber die Talmudim und Midraschim, Bd. III, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1963.

Enno LITTMANN: Die Erzéhlungen aus den Tausendundein Néchten, voll-
standige deutsche Ausgabe in sechs Banden, Band II und Bd. VI, Insel
Verlag, Wiesbaden 1953.

MISCHNAJOT- Die sechs Ordnungen der Mischna — Hebréischer Text mit
Punktation, deutscher Ubersetzung und Erklarung, Victor Goldschmidt-
Verlag, dritte Auflage, Bd. I und IV, Basel 1968.

280



Tilman NAGEL: Mohammed — Leben und Legende, R. Oldenbourg Verlag,
Miinchen 2008.

Rudi PARET: Der Koran — Ubersetzung, Kohlhammer, Stuttgart / Berlin /
Koln / Mainz, 1962.

Rudi PARET: Der Koran — Kommentar und Konkordanz, zweite Auflage,
Kohlhammer, Stuttgart / Berlin / K6In / Mainz, 1977.

Raphael Nathan RABBINOWICZ: Talmudhandschrift der kgl. Hof- und Staats-
bibliothek zu Miinchen (cod. hebr. 95), Variae Lectionis in Mischnam et
Talmud Babylonicum etc., Monachii, 1868 ff.

Jean-Paul SARTRE: , Le Diable et le bon Dieu” — Trois actes et onze tableaux,
Editions Gallimard, Collection Soleil, Paris, 1951.

Jean-Paul SARTRE: Dramen, Aufbau-Verlag, Berlin und Weimar, 1967.

Heinrich SPEYER: Die biblischen Erzdhlungen im Qoran, Georg Olms Verlag,
Hildesheim / New York, 1971.

‘Allahmah al-Sayyid Muhammad Husayn al-TABATA’I, Al-Mizan fi Tafsir al-
Qur’an (The balance in the interpretation of Qur’an— An Exegesis of the
Qur’an), Vol X — English Translation, 2. Auflage, Sidney (Australia),
1444h /2023, S. 126-159.

Ludwig ULLMANN /L. W. WINTER: Der Koran — Das heilige Buch des Islam,
Goldmann-Taschenbuch 7904, Miinchen 1959.

Zum Verfasser | Friedrich Erich Dobberahn, geb. 28.03.1950 in Diisseldorf, ist
promovierter Orientalist (Dr. phil.) und Theologe (Dr. theol.). Er amtierte
1983-1985 und 1993-1997 als ev. Gemeindepfarrer in Wuppertal. 1985-1993
lehrte er als Professor Catedratico fiir Altes Testament und Semitische Spra-
chen an der staatlich anerkannten Escola Superior de Teologia in Sao Leo-
poldo-RS, Brasilien, und hatte von 1997-2015 auch in Deutschland an ver-
schiedenen Hochschulen Dozenturen fiir Altes Testament, Islamkunde und
Allgemeine Religionswissenschaft inne. 2002-2006 war er ordentliches Mit-
glied der Theologischen Kammer der EKD-Gliedkirche Braunschweig und
war an der Abfassung mehrerer Gutachten fiir die Landessynode mafigeb-
lich beteiligt. Im Bologna-Verbund gehorte er 2002-2006 als Recognized Lec-
turer der University of Birmingham-UK und der Misjonshegskolen in
Stavanger-NO an. Er gab 1997 das Mashafa Genzat der dthiopischen Natio-
nalliturgie heraus (Text, Ubersetzung und Kommentar, in: Pietas Liturgica
9/10, herausgegeben von Hansjakob Becker / Hermann Uhlein, EOS-Verlag,
Erzabtei St. Ottilien) und publizierte ab 1986 in Deutsch, Englisch, Portugie-
sisch und Spanisch zahlreiche Aufsitze zu seinen Forschungsgebieten (The-
men der lateinamerikanischen Befreiungstheologie, der Soziologie des Alten
Testaments, sowie des Islamismus und der ,Saarbriickener Schule”). 2021
verodffentlichte er bei Vandenhoeck & Ruprecht / deGruyter-Brill sein Buch

281



,,Deutsche Theologie im Dienste der Kriegspropaganda — Umdeutung von Bibel,
Gesangbuch und Liturgie 1914-1918“, das bereits 2023 in zweiter Auflage
erschienen ist. In der Reihe , Kirche und Weltkrieg”, Bd. 15, hg. v. Peter Biir-
ger, liegt von ihm vor: , Kontroverse um ein Anti-Kriegs-Buch — Die Sprachver-
brechen der Theologie 1914-1918 und die klerikale Sackgasse einer Rezen-
sion”, 2023 (ISBN-13: 9783757889296).

282



Ubersicht zu friihen jiidischen Quellen’

I. BIBEL

II. APOKRYPHEN

a) PALASTINISCHE APOKRYPHEN.
Spriiche des Ben Sirach (um 190 v. Chr.).
Judit (um 170-160 v. Chr.).
Das Buch Henoch (um 120 v. Chr.).
Testamente der 12 Patriarchen (um 100 v. Chr.).
Das Buch der Jubilden (um 100-80 v. Chr.).
Psalmen Salomos (um 45 v. Chr.).
Tobit (um 40 v. Chr.).
3. Buch Esra (erste Halfte d. 1. Jahrh.)
Die Oden Salomons (erste Halfte d. 1. Jahrh.)
Syrische Baruch-Apokalypse (um 70 n. Chr.).
4. Buch Esra (um 85 n. Chr.).
Slavisches Henochbuch (ein jiingeres Henochbuch, das nur in einer altslavi-
schen Ubersetzung erhalten ist; deutsch von J. Bonwetsch 1896).

b) GRIECHISCHE APOKRYPHEN.
Gebet des Manasse (um 160 v. Chr.).
2. Makkabaerbuch (um 150 v. Chr.).
Weisheit Salomos (um 50 v. Chr.).
Brief des Jeremia (Abfassungszeit unbekannt).

III. JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR

Aristobul (um 170-150 v. Chr.): Fragmente.
Die sibyllinischen Biicher (um 140 v. Chr.-80 n. Chr.).
Pseudo-Phokylides (um 100 v. Chr.): Nuthetikon.
Aristeasbrief (um 90 v. Chr.).
Philo (um 20 v. Chr. - 54 n. Chr.):

Legum allegoriarum lib. I, IIL.

De sobrietate.

De sacfriciis Abelis et Caini.

De Abrahamo.

1 Hier aus: BERNFELD 2025, S. 201-203 = Bibliographische Angaben fiir die Teile 1-
2 [1] und 3-4 [II] des Werkes ,, Die Lehren des Judentums nach den Quellen” nach der
Auflage von 1928 f (das anschlieffende Verzeichnis der nach Abschluss des tal-
mudischen Schrifttums entstandenen Werke wird an dieser Stelle fortgelassen).

283



De vita Mosis I.
De decalogo.
De opificio mundi.
De specialibus legibus I, I (de monarchia II, de sacrificantibus), II, II (de
septenario, de colendis parentibus), III, IV (de judice, de justitia).
De virtutibus (de caritate, de poenitentia, de nobilitate).
De praemiis et poenis.
De exsecrationibus.
In Flaccum.
Fragment.
Flavius Josephus (37 -etwa 100 n. Chr.):
Judische Altertiimer IV.
Gegen Apion.
4. Makkabderbuch (falschlich Josephus zugeschrieben):

IV. GEBETE

Tégliches Gebet.

Minchagebet fiir den Sabbat.
Hauptgebet fiir die Feiertage.

Gebet fiir das Neujahrsfest.

Gebet fiir das Versohnungsfest.
Schlufigebet fiir das Versdhnungsfest.
Kiddusch fiir den Sabbat.

Kiddusch fiir die Feiertage.

Jigdal.

V. TALMUDISCHES SCHRIFTTUM

(Die Jahreszahlen geben die Zeit an, in der die Schriften gesammelt und geordnet
wurden. Die angefiihrten Stellen stammen zumeist aus viel alterer Zeit und rei-
chen mitunter bis in das dritte vorchristliche Jahrhundert zuriick.)

TANNAITISCHE SCHRIFTEN.

Mischna (1. u. 2. Jahrh.):
Sabbat, Schekalim, Joma, Taanit, Ketubot, Sota, Baba kamma, Baba mezia,
Baba batra, Sanhedrin, Makkot, Abot (Spriiche d. Viter), Horajot.

Tosefta (erste Halfte d. 3. Jahrh.):
Baba kamma, Terumot.

Mechilta (2. Jahrh.).

Sifra (1. Halfte des 3. Jahrh.).

Sifre (1. Halfte des 3. Jahrh.).

Abot de R[abbi]. Natan (jingere aggadische Sammlung, gehort aber inhaltlich
grofitenteils der tannaitischen Zeit an).

284



TALMUD.

Palistinischer Talmud (Jeruschalmi; abgeschlossen um 375 n. Chr.):
(Zitiert nach ed. Krotoschin 1866)
[I] Berachot, Pea, Schebiit, Terumot, Erubin, Pesachim, Sukka, Taanit, Sche-
kalim, Jebamot, Kidduschin, Nedarin, Baba kamma, Baba mezia, Schebuot.
[1I] Berachot, Demai, Sabbat, Taanit, Chagiga, Ketubot, Makkot.

Babylonischer Talmud (abgeschlossen um 500 n. Chr.):
Berachot, Sabbat, Pesachim, Rosch ha-schana, Joma, Sukka, Beza, Taanit, Me-
gilla, Moéd katan, Chagiga, Jebamot, Ketubot, Nedarim, Sota, Gittin, Kiddu-
schin, Nasir, Baba kamma, Baba mezia. Baba batra, Sanhedrin, Makkot, Sche-
buot, Aboda sara, Horajot, Chullin, Arachin, Temura, Tamid, Nidda.
Kleinere Traktate: Ebel rabbati, Kalla, Derech erez, Derech erez suta, Gerim, Ha-
schalom.

MIDRASCH (6.-13. Jahrh.):
Die nachbenannten aggadischen Schriften wurden in der angegebenen Zeit
abgefafit und geordnet; ihrem Inhalte nach gehoren sie dem Zeitalter der
Mischna und des Talmud an.
[I] Pirke de Rabbi Elieser, Tanna debe Elijahu, Pesikta de Rab Kahana (ed.
Buber, Lyck 1868), Pesikta rabbati (ed. Friedmann, Wien 1880), Bereschit
rabba, Schemot rabba, Wajjikra rabba, Bamidbar rabba, Debarim rabba, Echa
rabbati, Kohelet rabba, Ester rabba (ed. Buber 1897), Midrasch Tehillim, Mi-
drasch Samuel (ed. Buber, Krakau 1893), Midrasch Mischle, Jelamdenu o.
Tanchuma, Jalkut Schimoni, Midrasch Lekach tob, Midrasch Neélam (im
»Sohar”), Otijjot de Rabbi Akiba.
[II] Pesikta de Rab Kahana, Pesikta rabbati, Bereschit rabba, Schemot rabba,
Wajjikra rabba, Bamidbar rabba, Debarim rabba, Schir ha-schirim rabba,
Echa rabbati, Kohelet rabba, Tanchuma, Jalkut Schimoni.

Kleinere aggadische Schriften (Bet ha-midrasch, herausg. v. Adolf Jellinek, 6 Bde.,
Leipzig u. Wien 1853-78):
[I] Midrasch Asseret ha-debarim, Jona, Gadol u-gedola, Leolam, Pesikta
chadta.
Midrasch haschkem (Ozar midraschim ed. Eisenstein).
[1I] Midrasch Abba Gorijon, Le-olam (Sammlung von Sittenspriichen aus Tal-
mud und Midrasch, die mit dem Wort ,Stets” anfangen).

285



[Hustrationsseite]

286



Literaturverzeichnis

(mit Kurztiteln)

AGUDAS JISROEL 1918 = Feldbrief der Agudas Jisroel Jugendorganisation.
Bund gesetzestreuer jiidischer Jugendvereine. 2. Februar 1918 | Frankfurt am
Main | 20. Sch’wat 5677. [Online-Ausgabe: https://sammlungen.ub.uni-
frankfurt.de/]

AHRENS 2022 = Rabbiner Jehoschua Ahrens: Talmudisches — Frieden stiften.
Was unsere Weisen iiber das Zusammenleben der Menschen lehren. In:
Jidische Allgemeine, 03.03.2022. https://www juedische-allgemeine.de/
religion/frieden-stiften/

BAECK 1922 = Leo Baeck: Das Wesen des Judentums [zuerst 1905]. Zweite,
neu bearbeitete Auflage. Frankfurt am Main: Kauffmann 1922. [310 Sei-
ten] [Online-Ausgabe: urn:nbn:de:hebis:30-180014506003]

BAECK 1925/1960 = Leo Baeck: Das Wesen des Judentums. Vierte Auflage
1925. Sechste Auflage [Reprint]. Wiesbaden: fourier [1960]. [327 Seiten]

BAECK 1930 = Rabbiner Dr. Leo Baeck: Das Judentum und der Weltfriede. In:
Religion und Weltfriede. Uberwindung der Kriege. Sammelschrift mit
Beitrdgen von Rabbiner Leo Baeck, Pfarrer D. Giinther Dehn, R.-A. Dr.
Alfred Klee, Dr. Heinrich Krone M.d.R., P. Franciskus Stratman O.P.,
Pfarrer Lic. theol. Rudolf Wielandt. Herausgegeben von der Arbeitsge-
meinschaft der Konfessionen fiir den Frieden. Leipzig: Gustav Engel
Verlag [1930], S. 9-13.

BEN-ELIEZER 2023 = Josef Ben-Eliezer: Natan Hofshi — Vom Zionismus und
Pazifismus eines Propheten des 20. Jahrhunderts. In: Internetportal. Frie-
denstheologie, 07.11.2023. https://friedenstheologie.de/natan-hofshi/

BERNFELD 2025 = Simon Bernfeld (Bearb.): Sittlichkeit als Grundforderung
des Judentums. Nach den Quellen: Gleichheit aller Menschen, Gerech-
tigkeit, Nachstenliebe, Frieden, Universalismus | Auswahl. Herausgege-
ben von Peter Biirger. (= edition pace | Regal: Pazifisten & Antimilitaris-
ten aus jiidischen Familien, 12). Hamburg: BoD 2025.

BRUMLIK 2024a = Micha Brumlik: Ein moderner Grundzug jiidischer Ethik.
In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Kriiger
und Anna Low): Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozes-
sen. Band 1. Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 53-66.

BRUMLIK 2024b = Micha Brumlik: Menschenwiirde im Judentum. In: Ines-
Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Kriiger und Anna
Low): Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 1.
Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 459-468.

287



BUBER 1949 = Martin Buber: Die Erzdhlungen der Chassidim. Ziirich: Ma-
nesse Verlag Conzett & Huber 1949. [846 Seiten]

BUBER-WERKE 16 = Martin Buber: Werkausgabe. Herausgegeben von Paul
Mendes-Flohr und Bernd Witte. Band 16: Chassidismus I. Frithe Schriften.
Herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von Ran HaCohen und
Bernd Witte. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2018.

BUBER-WERKE 17 = Martin Buber: Werkausgabe. Herausgegeben von Paul
Mendes-Flohr und Bernd Witte. Band 17: Chassidismus II. Theoretische
Schriften. Herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von Susanne
Talabardon. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2016.

BUBER-WERKE 18 = Martin Buber: Werkausgabe. Herausgegeben von Paul
Mendes-Flohr und Bernd Witte. Band 18.1 und 18.2: Chassidismus I1I. Die
Erzahlungen der Chassidim. Text (18.1) und Kommentar (18.2). Heraus-
gegeben, eingeleitet und kommentiert von Ran HaCohen. Giitersloh:
Giitersloher Verlagshaus 2015.

BURGER 2025 = Peter Biirger: Pazifisten und Antimilitaristinnen aus jiidi-
schen Familien. Uber Anliegen und Aufbau der , Schalom-Bibliothek”.
In: Okumenisches Institut fiir Friedenstheologie — Jahrbuch Friedensthe-
ologie 2025. Kriegsdienst — Kirche —Pazifismus. Herausgegeben von Stefan
Federbusch OFM, Gudula Frieling, Wolfgang Kraufs, Thomas Nauerth,
Gottfried Orth und Stefan Silber. Hamburg: BoD 2025, S. 230-244.

CITRON 2025 = Aryeh Citron: Die Wichtigkeit des Friedens. In: Jiidische.info
[zuletzt abgerufen am 14.12.2025]. https://de.chabad.org/parshah/artic
le_cdo/aid/2104276/jewish/Die-Wichtigkeit-des-Friedens.htm

COHEN 1910 = Hermann Cohen: Die Bedeutung des Judentums fiir den reli-
giosen Fortschritt der Menschheit. (= Sonderausgabe aus dem Protokoll
des 5. Weltkongresses fiir Freies Christentum und Religiésen Fort-
schritt). Berlin: Protestantischer Schriftenvertrieb 1910.

COHEN 1928/1966 = Herman Cohen: Religion der Vernunft aus den Quellen
des Judentums. Nach dem Manuskript des Verfassers neu durchgear-
beitet und mit einem Nachwort versehen von Bruno Strauf [1919].
Zweite Auflage (1928). Darmstadt: Joseph Melzer Verlag 1966. [Reprint
auch 1978: Abi Melzer; Fourier Verlag]

COUDENHOVE-KALERGI 1922 = Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi: Ju-
dentum [Abteilung ,Wege zum Pazifismus’]. In: W. Fabian / K. Lenz: Die
Friedensbewegung. Ein Handbuch der Weltfriedensstromungen der Ge-
genwart. Unter Mitarbeit von 64 hervorragenden in- und auslandischen
Vertretern des Pazifismus. Berlin: Schwetschke & Sohn 1922, S. 73-74.

DIE EICHE 1919 = Deutsche verséhnliche Stimmen aus der Kriegszeit. In: Die Ei-
che (Weltbund fiir Freundschaftsarbeit ...) 7.Jg (1919), Nr. 1/2, S. 3-54.

DIENEMANN 1929 = Max Dienemann: Der Beitrag des Judentums zur Ver-
wirklichung des Vélkerfriedens. In: Der Morgen. Monatsschrift der Ju-
den in Deutschland. 5. Jahrgang, Heft 2 (Juni 1929), S. 141-158.

288



DOBBERAHN 2025 = Friedrich Erich Dobberahn: ,,Wer ein einzelnes Leben
rettet, rettet die ganze Welt ...”. Die berithmte Sentenz / Formel zur Ret-
tung und Einheit der Menschheit in der nachkanonischen Literatur des
Judentums und im Koran. In: https://www.schalom-bibliothek.org,
2025. [Erweiterte Neufassung fiir vorliegenden Band = Originalbeitrag.]

DREWERMANN 2001 = Eugen Drewermann: , auf dass ihr wieder leben sollt”.
Die Botschaft des Propheten Ezechiel. Herausgegeben von Bernd Marz.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Lizenzausgabe] 2001, S.
272-278 [Chassidisches zu ,Gog im Lande Magog'].

EHRMANN 2004 = Daniel Ehrmann: Sagen und Legenden aus Talmud und
Midrasch. [Wien 1880]. Neu gesetzte und {iberarbeitete Ausgabe. Wies-
baden: Marix Verlag 2004.

ELSNER 2024 = Deborah Elsner: Personlichkeiten. Hillel. Ein sanftmiitiger
Gelehrter, 09.042024. www.israelogie.de/juedische-geschichte/persoen
lichkeiten-des-judentums-hillel-ein-sanftmuetiger-gelehrter/

FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995 =, Die Thora verlangt ...” [Friedenszi-
tate aus Talmud und Bibel]. In: ,Friedensbewegung. Zionismus’, copy-
right 1995. http:/friedensbewegung.zionismus.info/talmud-torah.htm
[zuletzt aufgerufen am 14.12.2025].

FRIEDENSGEBET 2018 = Friedensgebet jiidischer Tradition: Dich kennen (Text
nach: ,Wir ziehen hinauf zum Berg des Herrn”. Paderborn: Bonifatius
Verlag 2017). In: Portal ,, Christ in der Gegenwart”, 11.02.2018. https://
www.herder.de/cig/cig-ausgaben/archiv/2018/6-2018/dich-kennen/

GENSICHEN 1985 = Hans-Werner Gensichen: Weltreligionen und Weltfriede.
Gottingen: Vandenhoeck & Rupprecht 1985, S. 99-119: ,Judentum’.

GINZBERG 2022 = Louis Ginzberg: Die Legenden der Juden. Herausgegeben
von Andreas Kilcher & Joanna Nowotny. Berlin: Jiidischer Verlag 2022.

GLATZER 1966 = Nahum Norbert Glatzer: Hillel. Reprasentant des klassi-
schen Judentums. Frankfurt a. M.: Europédische Verlags-Anstalt 1966.

GOETZ 1927 = F. Goetz [Faiwel Goetz = F. Gec]: Leo Tolstoi und das Juden-
tum. Riga: Buchdruckerei ,Splendid” [1927]. [68 Seiten].

GOLDSCHMIDT 1934 = Der Babylonische Talmud. Nach der ersten zensurfreien
Ausgabe unter Beriicksichtigung der neueren Ausgaben und handschriftlichen
Materials. Synhedrin (2. Halfte), Makkoth, Sebu‘oth, ‘Edijoth, ‘Aboda
Zara, Aboth, Horajoth. Neu iibertragen durch Lazarus Goldschmidt.
Berlin: Jiidischer Verlag, 1930-1936. | Band 9. Berlin: Jiidischer Verlag
1934, S. 663 ff: ,Spriiche der Viter’. [Online-Ausgabe des vollstandigen
Werkes: https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/urn/urn:nbn:de:hebis
:30:1-161222]

GORION 1963 = Der Born Judas. Legenden, Marchen und Erzdhlungen. Ge-
sammelt von Josef bin Gorion. Neu herausgegeben und mit einem Nach-
wort versehen von Emanuel Bin Gorion. Diinndruckausgabe. Frankfurt
a. M.: Insel-Verlag 1963. [794 Seiten]

289



GORION 1997 = Die Sagen der Juden. Gesammelt von Micha Josef bin Gorion
[1865-1921]. KéIn: Lizenzausgabe fiir Parkland Verlag 1997. [Gesamtaus-
gabe; 5 Bande in einem Band; 1174 Seiten]

GUDEMANN 1897 = Dr. Moritz Giidemann, Oberrabbiner in Wien: National-
judenthum. Leipzig und Wien: M. Breitenstein’s Verlags-Buchhandlung
1897.

HA’AM 1913 = Achad Ha’am: Am Scheideweg — Erster Band. Aus dem Heb-
rdischen von Israel Friedlaender. 2., verbesserte und vermehrte Auflage.
Berlin: Jiidischer Verlag 1913.

HANK/SIMON 2013 = Sabine Hank/Hermann Simon/Uwe Hank: Feldrabbi-
ner in den deutschen Streitkraften des Ersten Weltkrieges. Gemeinsam
herausgegeben von der Stiftung Neue Synagoge Berlin — Centrum Judai-
cum und dem Zentrum fiir Militargeschichte und Sozialwissenschaft
der Bundeswehr. (Band 7 der Schriftenreihe des Centrum Judaicum, hg,.
von Hermann Simon). Berlin 2013.

HAURIG 2024a = Hans-Michael Hauflig: Judentum. Gewaltnarrative im
Tanach und in der rabbinischen Tradition. In: Ines-Jacqueline Werkner
(Hg., unter Mitarbeit von Madlen Kriiger und Anna Léw): Handbuch
Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 2. Wiesbaden:
Springer VS 2024, S. 721-733.

HAUBIG 2024b = Hans-Michael Hauflig: Judentum. Friedensnarrative im
Tanach und in der rabbinischen Tradition. In: Ines-Jacqueline Werkner
(Hg., unter Mitarbeit von Madlen Kriiger und Anna Léw): Handbuch
Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 2. Wiesbaden:
Springer VS 2024, S. 1009-1021.

HEIDENHEIM 1991 = Erzihlung von dem Auszuge Israels aus Agypten an
den beiden ersten Pefach-Abenden. Mit Illustrationen. Ubersetzt von W.
Heidenheim. Basel: Victor Goldschmidt Verlag 1991. [63 Seiten]

HEINEMANN 1921 = Zeitfragen im Lichte jiidischer Lebensanschauung. Fiinf V or-
trdge von I[saak]. Heinemann, Dozent am jiidisch-theologischen Semi-
nar in Breslau. Frankfurt a. M.: J. Kauffmann Verlag 1921.

HEINEMANN 1929 =Isaak Heinemann: Die Idee des Volkerfriedensim Alter-
tum. In: Der Morgen. Monatsschrift der Juden in Deutschland. 5. Jahr-
gang, Heft 1 (April 1929), S. 3-17.

HERWANGER 2001 = Weisheiten. Was sagen jiidische Weisheiten iiber die
Moglichkeiten eines guten Menschen? (Zusammengestellt von Bernd
Herwanger), April 2001. https://my.yetnet.ch/dergutemensch/seite/jud
entum/weisheiten.htm

HIRSCH 1895 = Samson Raphael Hirsch: Sidur Tefilot Yisra’el | Israels Gebete.
Ubersetzt und erlautert von Samson Raphael Hirsch. (Vorrede von Men-
del Hirsch). Frankfurt a. M.: Verlag von Kauffmann 1895. [Online-Aus-
gabe: urn:nbn:de:hebis:30:1-177875]

290



HOMOLKA 2017 = Walter Homolka: Krieg und Frieden im jiidischen Kontext.
In: Ines-Jacqueline Werkner / Klaus Ebeling (Hg.): Handbuch Friedens-
ethik. Wiesbaden: Springer VS 2017, S. 565-581.

HOMOLKA 2025 = Walter Homolka: Krieg und Frieden im Judentum. Ostfil-
dern: Patmos Verlag 2025. [159 Seiten; basiert z.T. auf HOMOLKA/FRIED-
LANDER 1993 & HOMOLKA 2017 — neue Teile u. a. zur ,Kriegsethik’.]

HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993 = Walter Homolka / Albert H. Friedlander:
Von der Sintflut ins Paradies. Der Friede als Schliisselbegriff jiidischer
Theologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1993. [107
Seiten]

INGBER 2024 = Michael Ingber: Verbotene, erlaubte und gebotene Kriege —
jlidische Perspektiven. In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit
von Madlen Kriiger und Anna Léw): Handbuch Religion in Konflikten
und Friedensprozessen. Band 2. Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 937-
949.

KOHLER 2014 = Der jiidische Messianismus im Zeitalter der Emanzipation.
Reinterpretationen zwischen davidischem Konigtum und endzeitlichem
Sozialismus. Herausgegeben von George Y. Kohler. Berlin/Boston: Wal-
ter de Gruyter 2014. [Quellen-Edition.]

KOHN 1928 = Hans Kohn: Judentum und Gewalt. In: Gewalt und Gewaltlosig-
keit. Handbuch des aktiven Pazifismus. Im Auftrage der Internationale
der Kriegsdienstgegner herausgegeben von Franz Kobler. Ziirich und
Leipzig: Rotapfel-Verlag 1928, S. 185-190.

KRISTELLER 1890 = Der ethische Tractat der Mischnah Pirke Aboth d. i. Sprii-
che der Viter. Ubersetzt von Samuel Kristeller. Berlin: Verlag von
Speyer & Peters 1890. [Online-Ausgabe: urn:nbn:de:hebis:30:1-158310]

KROCHMALNIK 2017 = Daniel Krochmalnik: Krieg und Frieden in der hebra-
ischen Bibel und rabbinischen Tradition. In: Ines-Jacqueline Werkner /
Klaus Ebeling (Hg.): Handbuch Friedensethik. Wiesbaden: Springer VS
2017, S.191-202.

KRONHEIM 1929/2006 = Hans Kronheim: Das Verbindende in den Vorder-
grund riicken. Friede (Predigt zum Verschnungstage in der Synagoge
zu Bielefeld am 14. Oktober 1929). In: Monika Minninger (Hg.): Aus ei-
ner Hochburg des Reformjudentums. Quellensammlung zum Bielefel-
der Judentum des 19. und 20. Jahrhunderts. Bielefeld 2006, S. 128-132.

KUNG 2007 = Hans Kiing: Das Judentum. Wesen und Geschichte. Sonder-
ausgabe. Miinchen: Piper 2007.

LANG 2020 = Bernhard Lang (Hg./Ubers.): Spriiche der Vater [Pirke Avot].
Das Weisheitsbuch im Talmud. Ditzingen: Philipp Reclam jun. 2020.
LAZARUS 1904 = Moritz Lazarus: Die Ethik des Judenthums. Erster Band.
Frankfurt a. M.: Verlag von J. Kauffmann 1904. [469 Seiten] [Online-Aus-
gabe: https://archive.org/details/dieethikdesjuden01lazauoft/page/374/

mode/2up]

291



LAZARUS 1911 = Moritz Lazarus: Die Ethik des Judenthums. Zweiter Band.
Frankfurt a. M.: J. Kauffmann 1911. [404 Seiten] [Online- Ausgabe https://
archive.org/details/dieethikdesjuden02lazauoft/page/n3/m ode/2up]

LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I-111) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Neu herausgegeben von Walter Homolka [als Faksimiledruck der
letzten Auflage Leipzig 1928-1930]. Band I (Teile 1-2). Band II (Teile 3-4).
Band III (Teil 5). Mit neuen Begleittexten von Walter Homolka, Walter
Jacob und Tovia Ben Chorin. Miinchen: Knesebeck 1999.

LEHREN DES JUDENTUMS T1 (1928) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Erster Teil: Die
Grundlagen der jiidischen Ethik. (Bearbeitet von Dr. Simon Bernfeld,
1920). Dritte verbesserte Auflage. Besorgt von Dr. Fritz Bamberger.
Leipzig: Gustav Engel 1928. [https://sammlungen.ub.uni-frank furt.de]

LEHREN DES JUDENTUMS T2 (1921) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Zweiter Teil:
Die sittlichen Pflichten des Einzelnen. Bearbeitet von Dr. Simon Bern-
feld. Berlin: Verlag C. A. Schwetschke & Sohn 1921. [https://sammlun
gen.ub.uni-frankfurt.de]

LEHREN DES JUDENTUMS T3 (1923) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Dritter Teil: Die
sittlichen Pflichten der Gemeinschaft. Bearbeitet von Dr. Simon Bern-
feld. Berlin: Verlag C. A. Schwetschke & Sohn 1923. [https://sammlun
gen.ub.uni-frankfurt.de]

LEHREN DES JUDENTUMS T4 (1924) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Vierter Teil: Die
Lehre von Gott. Bearbeitet von Dr. Simon Bernfeld. Berlin: C. A. Sch-
wetschke & Sohn 1924. [https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de]

LEHREN DES JUDENTUMS T5 (1929) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Fiinfter Teil: Ju-
dentum und Umwelt. Besorgt von Dr. Fritz Bamberger. Leipzig: Gustav
Engel Verlag 1929. [https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de]

LEVINSON 1987 = Pnina Navé Levinson: Einfithrung in die rabbinische The-
ologie [1982]. Zweite, unverdnderte Auflage. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft 1987.

MAIER 2000 = Johann Maier: Kriegsrecht und Friedensordnung in jiidischer
Tradition. (= Theologie und Frieden, Band 14). Stuttgart / Berlin / Koln:
Verlag W. Kohlhammer 2000.

MAOR 1969 = Harry Maor: Gewalt und Gewaltfreiheit im Judentum. In:
Winfried Maechler (Hg.): Gewaltfreie Aktion. Das Problem der Gewalt
bei Christen, Juden und Moslems. Stuttgart: Radius-Verl. 1969, S. 51-57.

MEISELS 1901 = Samuel Meisels: Der Friedensgedanke im Judenthume.
Tarnopol: Verlag des Verfassers 1901. [31 Seiten]

292



MEISELS 1908 = Samuel Meisels: Westostliche Miszellen. Leipzig: Xenien-
Verlag 1908, S. 9-16: ,Der Friedengedanke im Judentum’.

MILGROM 2001 = Jeremy Milgrom [Rabbiner]: Judentum und Gewaltfreiheit.
Uber die Verantwortung der Macht. (= Kleine Schriftenreihe, Heft 9).
Zweite Auflage. Trier: AphorismA 2001. [51 Seiten]

ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022a = Gebet fiir den Frieden von Rabbi
Natanaus Breslav [d.i. Nathan Sternhartz, 1780-1844; Chassid], deutsche
Ubersetzung von Rabbiner Jaron Engelmayer. In: Orthodoxe Rabbiner-
konferenz | Das Rabbinat in Deutschland: Gebet fiir den Frieden, Feb-
ruar 2022. https://www.ordonline.de/wp-content/uploads/2022/02/Ge
bet-fu%CC%88r-den-Frieden-DE-1.pdf [drei Seiten].

ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b = Orthodoxe Rabbinerkonferenz
(Das Rabbinat in Deutschland): Krieg und Frieden, August 2022. https://
www.ordonline.de/religion-aktuelles/d war-thora/krieg-und-frieden/

PORTAL ERZBISTUM MUNCHEN 2025 = Jiidisches Friedensgebet (Gotteslob S. 89
= GL Nr. 20,5). In: Portal Erzbistum Miinchen und Freising, 11.03. 2025.
https://www .erzbistum-muenchen.de/pfarrei/pv-taufkirchen/Spirituali
taet/friedensgebet/113025

PORTAL FRIEDENSTHEOLOGIE = Internetportal , Friedenstheologie” — Beitrage
aus den abrahamitischen Religionen. Redaktion Thomas Nauerth. https:
//friedenstheologie.de/ [Stand 17.12.2025]

PORTAL SCHALOM-BIBLIOTHEK = ,Schalom-Bibliothek: Pazifisten & Antimili-
taristinnen aus jiidischen Familien.” — Redaktion: Peter Biirger | https://
schalom-bibliothek.org/ [Stand 17.12.2025]

PORTAL TALMUD = Internetprotal , Talmud in deutscher Ubersetzung” |
https://www.talmud.de/tlmd/der-talmud-in-deutscher-uebersetzung/

RABINOWITZ 2006 = Rabbiner Baruch Rabinowitz: Krieg und Frieden. Was
die jiidische Lehre zu militdrischen Auseinandersetzungen und dem
Schutz menschlichen Lebens sagt. In: Jiidische Allgemeine, 10.08.2006.
https://www juedische-allgemeine.de/allgemein/krieg-und-frieden/

RABKIN 2024 = Yakov M. Rabkin: Im Namen der Thora. Die jiidische Oppo-
sition gegen den Zionismus. Aus der aktualisierten hebrdischen Aus-
gabe {ibersetzt von Abraham Melzer. 3. Auflage. Norderstedt: BoD 2024.

RADBIL 2022 = Rabbiner Avraham Radbil: Militar. Kriegsdienst als Mizwa?
Wie Rabbiner im Lauf der Geschichte iiber die Einberufung von Juden
in nichtjlidische Armeen urteilten. In: Jiidische Allgemeine, 23.06.2022.
https://www juedische-allgemeine.de/religion /kriegsdienst-als-mizwa/

REICHMAN 2024a = Ronen Reichman: Judentum - eine Skizze zur Bedeutung
rabbinischer Rechtsdiskurse. In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter
Mitarbeit von Madlen Kriiger und Anna Low): Handbuch Religion in
Konflikten und Friedensprozessen. Band 1. Wiesbaden: Verlag Springer
VS 2024, S. 303-308.

293



REICHMAN 2024b = Ronen Reichman: Aktuelle theologische Diskurse zum
Ansatz , Frieden durch Recht” —jiidische Perspektiven. In: Ines-Jacque-
line Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Kriiger und Anna Low):
Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 1. Wies-
baden: Springer VS 2024, S. 563-572.

RICHTER 2024 = Silvia Richter: Das Beziehungsgeflecht von Theologie, reli-
gioser Ethik und politischer Verantwortung im Judentum. In: Ines-Jac-
queline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Kriiger und Anna
Léw): Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 2.
Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 1097-1106.

RIESENBERGER 2008 = Dieter Riesenberger: Hans Kohn (1891-1971). Zionist
und Pazifist. In: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, Vol. 41.
Jahrgang, Heft. 2 (1989), S. 166-174.

RIESSLER 1928/1975 = Altjiidisches Schrifttum ausserhalb der Bibel. Uber-
setzt und erldautert von Paul Riessler. Heidelberg: F. H. Kerle Verlag
1928. Dritte Auflage [Reprint]. Heidelberg: Wilhelm Riihling 1975. [Ge-
kiirzt online: https://de.wikisource.org/wiki/Altj%C3%BCdisches_Schri
fttum_au%C3%9Ferhalb_der_Bibel]

SALFATI 2021 = Talmud. Un livre, un peuple («Geh hin und lerne weiter» —
Talmud und jiidisches Leben). Un film de Pierre-Henry Salfati. Filmdo-
kumentation auf Arte. You tube-Archiv, 12.01.2001. https://www.youtu
be.com/watch?v=zenySbMrMwE (deutschsprachige Filmfassung; zum
Thora-Empfang ,wegen des Hasses’: ab Minute 17:25).

SCHAD 2006 = Margit Schad: , Es miisste so sein, dass man einstens erzihlen
kann, wie die Juden [...] zu Predigern des Friedens unter den Menschen wur-
den.” Die deutsch-jlidische Predigt im Ersten Weltkrieg — Max Diene-
mann und Moritz Giidemann. In: Aschkenas — Zeitschrift fiir Geschichte
und Kultur der Juden, Band 16 (2006), Heft 1, S. 77-101.

SCHUBERT-CHRISTALLER 1956 = In deinen Toren Jerusalem. Jiidische Legenden,
nacherzéhlt von Else Schubert-Christaller [zuerst 1929]. Mit einem Ge-
leitwort von Albrecht Goes. Heilbronn am Neckar: Eugen Salzer Verlag
1952.

SELIGMANN 1877 = Parabeln, Legenden und Gedanken aus Thalmud und
Midrasch. Gesammelt und geordnet von Professor Giuseppe Levi. Aus
dem Urtexte in’s Deutsche {ibertragen von Ludwig Seligmann, Bezirks-
Rabbiner zu Kaiserslautern. Zweite vermehrte Auflage. Leipzig: Oskar
Leiner 1877. [Online-Ausgabe: https://www.projekt-gutenberg.org/levi/
thalmud/titlepage. html]

SOLLE 1978 = Dorothee Solle: Sympathie. Theologisch-politische Traktate.
Stuttgart: Kreuz-Verlag 1978.

SPIEGEL 2024 = Egon Spiegel: Gewaltverzicht. Grundlagen einer biblischen
Friedenstheologie. Dritte Auflage. (= edition pace | Regal: Pazifismus
der frithen Kirche 3, hg. von Peter Biirger). Norderstedt: BoD 2024.

294



STEIN 1896 = Das Ideal des ewigen Friedens und die soziale Frage. Zwei Vortrage
von Dr. Ludwig Stein (Bern). Berlin: Verlag von Georg Reimen 1896.
STEINBERG 1995 = Jiidische Weisheit aus drei Jahrtausenden. Gesammelt von
Israel Steinberg. Ausgewéahlt und ins Deutsche iibertragen von Salcia
Landman. Frankfurt a.M./Berlin: Ullstein TB 1995. [Populédres Bandchen]

STERN 1883 = Rabbiner J[akob] Stern (Stuttgart): Lichtstrahlen aus dem Tal-
mud. Leipzig: Philip Reclam jun. 1883. [76 Seiten] [Online-Ausgabe:
https://digital.ub.uni-potsdam.de/content/structure/117451].

SUSMANN 1929 = Margarete Susman: Die messianische Idee als Friedensidee.
In: Der Morgen. Monatsschrift der Juden in Deutschland. 5. Jahrgang
(1929/1930), Heft 4 (Oktober 1929), S. 375-385.

TOLsTOI 2025 = Leo N. Tolstoi: Begegnung mit dem Judentum. Briefe und an-
dere Zeugnisse des Dichters, nebst Darstellungen von jiidischen Zeitge-
nossen. Ausgewahlt und eingeleitet von Peter Biirger. (= Tolstoi-Frie-
densbibliothek: Band-Signatur TFb_B013). Hamburg: BoD 2025.

WARSCHAUER 1911 = Rabbiner Dr. [Malwin] Warschauer: Das Friedensideal
des Judentums. Ansprache, auf Veranlassung der Deutschen Friedens-
gesellschaft gehalten in Berlin am 5. April 1911. In: Korrespondenz-Blatt
des Verbandes der Deutschen Juden. Nr. 9 (Apologetische Sondernum-
mer) Oktober 1911, S. 5-9.

WEISSINGER 2022 = Johannes Weissinger: Schlag nach beim Rabbi! Die Kom-
mentare zum Pentateuch und zu den Psalmen von Samson Raphael
Hirsch. In: Toleranz und Teilhabe. Jahrbuch Friedenstheologie 2022.
Okumenisches Institut fiir Friedenstheologie. Herausgegeben von Mat-
thias-W. Engelke, Stefan Federbusch OFM, Gottfried Orth, Michael Scho-
ber, Stefan Silber. (Reihe: edition pace). Norderstedt: BoD 2022, S. 99-109.

WERKNER 2024a = Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Mad-
len Kriiger und Anna Low): Handbuch Religion in Konflikten und Frie-
densprozessen. Band 1. Wiesbaden: Springer VS 2024.

WERKNER 2024b = Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Mad-
len Kriiger und Anna Low): Handbuch Religion in Konflikten und Frie-
densprozessen. Band 2. Wiesbaden: Springer VS 2024.

WERKNER/EBELING 2017 = Ines-Jacqueline Werkner / Klaus Ebeling (Hg.):
Handbuch Friedensethik. Wiesbaden: Springer VS 2017.

WIENER 2002 = Max Wiener: Jiidische Religion im Zeitalter der Emanzipa-
tion [1933]. [Als Reprint neu] herausgegeben und mit einem Nachwort
versehen von Daniel Weidner. Berlin: Jiidische Verlagsanstalt 2002.

WIESE 2024 = Christian Wiese: Religion und Politik — jiidische Perspektiven.
In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Kriiger
und Anna Léw): Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozes-
sen. Band 1. Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 155-166.

ZWEIG 2023 = Stefan Zweig: Jiidische Erzahlungen und Legenden. Zweite
Auflage. Berlin: Jiidischer Verlag 2023.

295



schalom-bibliothek

Pazifisten und Antimilitaristinnen
aus judischen Familien

Zwei Jahrtausende lang hat das rabbinische Judentum die Friedensbot-
schaft der Hebréaischen Bibel und der Propheten Israels mit Blick auf die
Eine Menschheit erschlossen: ,Schwerter zu Pflugscharen!” Seit der Auf-
klarung sind Frauen und Ménner aus jiidischen Familien — , Sdakulare”,
Orthodoxe sowie Angehorige von Reformsynagogen — vor allem auf-
grund der iiberlieferten Absage an die Gewaltgottheiten als herausra-
gende Fiirsprecher*innen des ,, Ewigen Friedens” (Kant) hervorgetreten.
Ohne ihre Beitrage hatte es im spéten 19. Jahrhundert — namentlich im
deutschsprachigen Raum — auf Schritt und Tritt an Geburtshilfe fiir die
organisierte Friedensbewegung, den Volkerrechtsgedanken und die
Menschenrechts-Arbeit gefehlt. Auch ein bedeutsamer Strom des kultu-
rell-religidsen Zionismus betrachtete das Friedenswirken als Kernauf-
trag des Judentums.

Die noch im Aufbau befindliche Schalom-Bibliothek soll diesen
Reichtum an geistiger Kraft und Schonheit vermitteln, aber auch eine in
den Gegenwartsdebatten fast immer ausgeblendete Spielart von ,Anti-
semitismus’ in Erinnerung rufen: die antipazifistische Judenfeindschaft.

Kooperationspartner:
Lebenshaus Schwébische Alb e.V.
Okumenisches Institut fiir Friedenstheologie
Portal: friedenstheologie.de | Portal: tolstoi-friedensbibliothek.de

https://schalom-bibliothek.org/



- Buchhinweis —

Ernst Toller
Nie wieder Friede

Eine bittere Komddie tiber Militarismus
und Antipazifismus aus dem Jahr 1936.

Norderstedt: BoD 2014. — ISBN: 978-3-7583-8246-8
(Paperback; 140 Seiten; 7,80 Euro)

Uber Nacht haben Militarismus und Kriegsertiichtigung wieder die Kon-
trolle {iber das 6ffentliche Leben iibernommen. Noch gestern hatte man den
Ewigen Frieden in der Verfassung beurkundet und sich stolz gebriistet, bei
den ,Lehren aus der Geschichte’ alle anderen zu tiberfliigeln. Doch jetzt blast
dieselbe Fraktion zur Hetze gegen die ,Lumpenpazifisten’, bringt Militain-
ment zur besten Sendezeit und setzt eine gigantische Aufriistung der Waf-
fenarsenale ins Werk. Die angestrebte Weltmeisterschaft gilt nunmehr dem
Sektor der Totmach-Industrien.

Ernst Tollers bittere Komddie ,, Nie wieder Friede” (1934/36) klart uns auf, wie
so etwas maoglich ist. Das falsche Friedensplakat trug auf seiner Riickseite
immer schon die Parole fiir neue Kriegsabenteuer: , Man muf$ es nur umdre-
hen.” Ob Kosmopolitismus oder nationale Weltgeltung, ob Freiheitspredigt
oder autoritare Staatspolitik, ob Krieg oder Frieden — das entscheidet sich
stets an der jeweiligen Lageeinschatzung der Besitzenden und Herrschen-
den. Zu folgen ist den Einfliisterungen der Kriegsprofiteure.

Wer wird beim Experiment zur Kriegstauglichkeit der Erdenbewohner ge-
winnen: Soldatenkaiser Napoleon oder Franziskus aus Assisi? Der Verfasser
des hochaktuellen Bithnenstiicks war linker Pazifist mit jiidischer Herkunft.
Damit passte er gleich dreimal ins Feindbildvisier der Nazis. 1933 setzte NS-
Deutschland Toller auf die allererste ,Ausbiirgerungsliste’ und warf seine
Werke ins Feuer. Nach neun Jahrzehnten sollten wir die ,, verbrannten Bii-
cher” wieder unter die Leute bringen, denn der Militarismus scheint unaus-
rottbar zu sein.

Zu den Beigaben dieser friedensbewegten Edition gehoren acht Kapitel aus
Tollers Autobiographie , Eine Jugend in Deutschland” (1933), die Schlufs-
Szene des Dramas , Hinkemann” (1923) und eine Warnung des Schriftstel-
lers vor dem deutschen Faschismus aus der ,Weltbiihne’ vom Oktober 1930.

Ein Band der edition pace,
herausgegeben von Peter Biirger



- Buchhinweis —

Johann von Bloch
Die wahrscheinlichen politischen und wirtschaftlichen
Folgen eines Krieges zwischen Grofimichten

Neuedition der Ubersetzung von 1901 mit Begleittexten von
B. Friedberg, Manfred Sapper und Jiirgen Scheffran.

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 1)
Norderstedt: BoD 2024. — ISBN: 978-3-7597-2313-0
(edition pace — Paperback; 176 Seiten; 9,90 Euro)

Der russische Staatsangehorige und Eisenbahnmagnat Johann von Bloch
(1836-1902), aufgewachsen in Polen als Sohn einer d@rmlichen jiidischen
Handwerkerfamilie, veroffentlichte 1898 in sechs Banden sein in mehrere
Sprachen {ibersetztes monumentales Werk iiber den modernen Krieg im In-
dustriezeitalter — ein , Klassiker der Friedensforschung” (M. Sapper). Der
vorliegende Band enthalt eine erst nach der Jahrhundertwende erschienene
kleine Arbeit ,Die ... Folgen eines Krieges zwischen Grofmiichten” (Uberset-
zung: Berlin 1901) sowie drei ausfiihrliche Begleittexte zu Blochs pazifisti-
schem Wirken.

ImJuli 1919 schrieb Dr. B. Friedberg in der jiidischen Monatsschrift ,Ost und
West’ riickblickend: Die Anstifter des Weltkrieges , werden sich nicht damit
entschuldigen konnen, sie wéren nicht gewarnt worden; denn Gott wird zu
ihnen sprechen: Habe ich nicht Propheten zu euch geschickt, die euch zur
Umkehr und zum Frieden mahnten ... Es war etwas ganz Neues, bis dahin
Unerhortes, als im Jahr 1899 aus den Reihen der Wirklichkeitsmenschen, der
Fithrer und Organisatoren des europdischen Wirtschaftslebens dem Volker-
frieden ein méichtiger Fiirsprecher, dem Kriege ein heftiger und unerbittli-
cher Gegner erstand, ndmlich Johann von Bloch, der wirkliche Urheber der
Haager Friedenskonferenzen.”

In seinen Studien zum Krieg der Zukunft , wollte Bloch nicht nur beschrei-
ben, er wollte den Gang der Geschichte auch beeinflussen. ... Die Analysen
Blochs wurden mit geradezu unerbittlicher Prézision im Ersten Weltkrieg
bestatigt. Viele Uberlegungen zum Krieg wie zum Frieden bleiben bis heute
aktuell. Die Vernichtungswirkung der Waffentechnik wurde gegeniiber
dem Ersten Weltkrieg ins Unermessliche gesteigert und fiithrte zum Totalen
Krieg, der ganze Gesellschaften erfasste ... Damit Krieg unmoglich wird, gilt
es ..., die zum Kriege drangenden Sachzwinge zu vermeiden und alterna-
tive Entscheidungsspielraume zu schaffen. Hierzu gehort, den Bedingungen
fiir einen neuen grofien Krieg entgegen zu wirken ...” (Jiirgen Scheffran).



- Buchhinweis —

Rudolf Goldscheid
Menschenokonomie, Weltkrieg und Weltfrieden

Ausgewahlte Schriften 1912 — 1926.
Herausgegeben von Peter Biirger, in Kooperation
mit dem Lebenshaus Schwébische Alb.

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 2)
Norderstedt: BoD 2024. — ISBN: 978-3-7597-7885-7
(edition pace — Paperback; 268 Seiten; 11,90 Euro)

Der Osterreicher Rudolf Goldscheid (1870-1931) zéhlte zu den Pionieren der
Soziologie im deutschsprachigen Raum und votierte fiir einen demokrati-
schen Sozialismus. Der vorliegende Band erschliefit zentrale pazifistische
Texte aus seiner Forschungswerkstatt. Fiir Goldscheid waren Vernunft und
Menschlichkeit keine Gegensdtze, sondern notwendige Entsprechungen.
Nur unter dem Vorzeichen des Friedens und eines neuartigen Internationa-
lismus lasst sich eine Zukunft des homo sapiens {iberhaupt denken:

»Nichts kurzsichtiger, als zu glauben, in dem Ringen um Vermeidung von
Kriegen handle es sich nur um eine politische oder gar lediglich um eine
parteipolitische Angelegenheit. Hier stehen wir vielmehr vor der alles Poli-
tische weitaus {iberragenden Grundfrage unserer Gattung {iberhaupt. Zu so
gewaltiger Grofse hat die Entwicklung des wissenschaftlichen und organisa-
torischen Genius die Kriegstechnik entfaltet, dass die Kulturmenschheit sich
nur vor Selbstmord zu bewahren vermag, wenn sie dafiir sorgt, die selbst-
geschaffene Hollenmaschine nicht in Funktion geraten zu lassen. Das si-
cherste Mittel hierzu ist natiirlich ihr systematischer Abbau. Zu diesem
schreiten heif$t aber, die Friedenstechnik in noch viel vollkommenerer Weise
ausbauen wie bisher die Kriegstechnik, heifit also mit glithendstem Eifer die
allgemeine pazifistische Wehrpflicht verfechten, sich mit Leib und Seele in
den Dienst des allumfassenden Vaterlandes friedlicher Kultur stellen. — Nie
wieder Krieg, nie wieder Volkermord, nie wieder planmafiige, bestialisch
organisierte Massenschldchterei!” (R. Goldscheid: Friedenswarte, 1924)



- Buchhinweis —

Moritz Adler
Wenn du den Frieden willst, bereite Frieden vor

Texte wider den Krieg 1868 — 1899.
Herausgegeben von Peter Biirger, in Kooperation
mit dem Lebenshaus Schwébische Alb.

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 3)
Norderstedt: BoD 2024. — ISBN: 978-3-7597-9450-5
(edition pace — Paperback; 272 Seiten; 11,99 Euro)

Der vorliegende Quellenband zum , Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus
jiidischen Familien” erschliefit Schriften des Osterreichers Moritz Adler
(1831-1907). Schon im Alter von 20 Jahren verschrieb dieser Kritiker des
preufSischen Bellizismus sich der Friedensidee und verdffentlichte dann
1868 eine der Zeit weit vorauseilende Europa-Vision unter dem Titel ,, Der
Krieg, die Kongressidee und die allgemeine Wehrpflicht”. In einem Send-
schreiben an den Chirurgen Professor Theodor Billroth verglich er 1892 sys-
tematische Mainahmen fiir eine verbesserte Medizinversorgung des Kriegs-
apparates mit der Bereitstellung neuer Kanonen fiir den institutionalisierten
Massenmord.

Im Rahmen seiner zahlreichen Beitrédge fiir Bertha von Suttners Zeitschrift
,,Die Waffen nieder!” schrieb Adler im November 1898: ,Ist es nicht bescha-
mend unlogisch, dass jede Groffimacht zwei mit hunderten Millionen ausge-
stattete Ministerien fiir den Krieg zu Lande und zur See besitzt, fiir den
Krieg, den man in den Thronreden und Botschaften zu hassen behauptet;
und nicht eine einzige Million fiir den Frieden aufwendet, den man doch
liebt und um die Wette preist, und den man offenbar auf dem direkten
Wege, durch ein verschwindendes Opfer fiir ihn, weit sicherer, dauerhafter
und edler haben kénnte, als auf dem indirekten Wege iiber Krieg, perma-
nente Riistung, Spionage und Diplomatie. Denn dass die Ministerien des
Auferen nichts anderes als Affililerte der Kriegsministerien sind, die den
letzteren hauptsachlich ihren Bedarf an Riistungspressionen ... beizustellen
haben, das lehrt gerade die neueste Geschichte und Tagesgeschichte auf je-
dem ihrer Bldtter. Ein Ministerium fiir Frieden und Fortschritt wiirde uns
mit der Zeit vom Ministerium des Krieges erlosen ...”



- Buchhinweis —

Eduard Loewenthal
Der Krieg ist abzuschaffen

Friedensbewegte Schriften fiir das Europa der Volker
und einen Weltstaatenbund, 1870 — 1912.

Herausgegeben von Peter Biirger, in Kooperation
mit dem Lebenshaus Schwébische Alb.

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 4)
Norderstedt: BoD 2024. — ISBN: 978-3-7583-5069-6
(edition pace — Paperback; 252 Seiten; 11,99 Euro)

Eduard Loewenthal (1836-1917) stammte aus einer jiidischen Familie in
Wiirttemberg und musste aufgrund seiner publizistischen Arbeit wieder-
holt staatliche Repressionen erleiden. Er ist im 19. Jahrhundert als scharfer
Kritiker des Militarismus, Verfechter einer obligaten internationalen Frie-
densjustiz und Pionier der damals im deutschen Sprachraum noch kaum
entwickelten Friedensbewegung hervorgetreten. Der vorliegende Band ent-
halt seine Friedensschriften aus den Jahren 1870 — 1903 sowie die autobio-
graphische Darstellung ,, Mein Lebenswerk” (1912).

»Krieg gegen den Krieg ..., dann werden wir Tausende von Millionen, die
jetzt zur Beschaffung von Werkzeugen des Todes verwendet werden, fiir die
Wohlfahrt des Volkes, fiir Zwecke des Lebens und echter Humanitat ver-
wenden konnen, dann wird Vereinigung der Vélker und eine Friedenssi-
cherheit eintreten” (E. Loewenthal, Dezember 1868).

»,Das Ministerium des Kriegs- oder Mord-Kultus hat dem Untertanen den
Glauben beizubringen, dass das Kasernenleben mit dem Zuchthausleben nicht
zu vergleichen sei, dass der Untertan, sobald er des Kénigs Rock trégt, nicht
mehr sich selbst, sondern mit Leib und Leben dem Konig gehore, dass er
nicht mehr selbst denken und wollen, sondern nur gehorchen darf bzw. muf.
,Stramm wie ein Corporal und stumm wie ein Leichnam’ ist das erste Gebot
flir den preufliischen Gladiator. Dafiir bekommt er auch seine schone Uni-
form und ,ein Gewehr, das er kann mit Pulver laden und mit einer Kugel
schwer’. Uberlebt er seine Soldatenzeit, so ist in ihm auch ein gehorsamer
konigstreu dressierter Pudel, wollte sagen Biirger erzogen, der ... im Sinne
der Regierung spricht und stimmt” (E. Loewenthal, 1871).



- Buchhinweis —

Eduard Bernstein
Der Friede ist das kostbarste Gut

Schriften zum Ersten Weltkrieg —
Mit einem Essay von Helmut Donat.

Herausgegeben von Peter Biirger, in Kooperation
mit dem Lebenshaus Schwiabische Alb.

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 5)
Norderstedt: BoD 2024. — ISBN: 978-3-7693-1268-3)
(edition pace — Paperback; 353 Seiten; 14,99 Euro)

Im einleitenden Essay zu dieser Sammlung von Schriften zum Ersten Welt-
krieg schreibt Helmut Donat: ,,Eduard Bernstein scheute sich nie, unpopu-
lare Ansichten klar und deutlich zu vertreten oder Irrtiimer 6ffentlich ein-
zugestehen. Zunéchst der allgemeinen Kriegsbegeisterung erlegen, bezeich-
nete er spater den 4. August 1914 als den ,schwérzesten Tag seines Lebens’.
Obwohl er sich mit dieser Haltung selbst in sozialdemokratischen Kreisen
keine Freunde machte, war die Erkenntnis, dass die deutsche Regierung in
hohem Mafe fiir den Ersten Weltkrieg verantwortlich war, fiir sein weiteres
Handeln von {iberragender Bedeutung. Er fiihlte sich von dem Regierungs-
personal hintergangen und betrogen, auch von der eigenen Partei, die sich
auf die Seite der herrschenden Kreise geschlagen und mit dem ,System’,
dem sie eigentlich keinen Groschen bewilligen wollte, einen ,Burgfrieden’
geschlossen hatte. ,Fast seherisch’, so der spatere Reichsprasident Paul Lobe,
,muten die Reden Bernsteins an, in denen er auf die verhdangnisvollen Wir-
kungen der deutschen Flottenpolitik hinwies — zuletzt noch im Mai 1914 —,
in denen er die deutsche Regierung warnte, sich von der Habsburgischen
Politik Osterreichs ins Schlepptau nehmen zu lassen. Die Zustimmung der
Partei am 4. August 1914 im Reichstag zu den Kriegskrediten sei ,ein Unheil
fiir unser Volk, ein Unbheil fiir die Kulturwelt’ gewesen. Und bereits Anfang
September 1914 erklarte er: ,Die deutsche Regierung ist die Hauptschuldige
am Kriege, wir sind eingeseift worden, die Bewilligung der [Kriegs-]Kredite

‘s

war ein Fehler’.



- Buchhinweis —

Kurt Eisner
Texte wider die deutsche Kriegstiichtigkeit

Zusammengestellt von Peter Biirger — mit einem
einleitenden Essay von Volker Ullrich

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 6)
Norderstedt: BoD 2025. — ISBN: 978-3-7693-5730-1
(edition pace — Paperback; 448 Seiten; 16,99 Euro)

Im April 1915 bemerkte der Linkspazifist und spatere bayerische Minister-
prasident Kurt Eisner (1867-1919) mit Blick auf den Weltkrieg: ,, Nur deshalb
wirken bei uns alle Ereignisse als {iber uns hereinbrechende Plétzlichkeiten
und Uberraschungen, weil die allgemeine Offentlichkeit sich fiir die Zirkel
nicht interessiert, in denen die deutsche Politik tatsdchlich organisiert wird.”
Seine hier in zwei Abteilungen zusammengefiihrten Aufsitze, Reden und
Dichtungen wider die deutsche Kriegstiichtigkeit aus den Jahren 1893-1918
zeigen, dass Eisner selbst zu jenen gehorte, die schon frith vor dem Milita-
rismus im Kaiserreich und einem bevorstehenden Weltkrieg gewarnt haben.
Mit grofser Klarheit durchschaute er — aus eigener Profession — insbesondere
die Rolle der militarglaubigen Medien und des , Kriegerjournalismus”.

Die Auswahl der Sammlung erhellt jedoch andererseits Entwicklungen und
Irrwege. Anfang August 1914 schrieb Eisner zunachst gar, ,,dass es den Ver-
nichtungskrieg gegen den Zarismus gilt, den wir gepredigt, solange es eine
deutsche Sozialdemokratie gibt.” Erstaunlich lange versuchte er spéter auch
noch als Gegner des ,Burgfriedens” und Aufkldrer wider die regierungs-
amtliche Kriegsliige die Zustimmung der Sozialdemokratie zu den Kriegs-
krediten irgendwie zu rechtfertigen. Erst 1917 erfolgte ein endgiiltiger Bruch
mit jener SPD, die getreu der ihr von den Michtigen zugewiesenen Aufga-
ben das Herrschafts- und Militarsystem weiterhin stiitzte. Vor allem eine
schonungslose Analyse der deutschen Kriegsschuld machte Kurt Eisner im
Zuge der bayerischen Revolution zur Zielscheibe der Hetze von Vorwiérts-
Redaktion, biirgerlicher Presse und Rechtsextremisten — was schliefllich
zum Mordattentat vom 21. Februar 1919 fiihrte.

Eingeleitet wird der vorliegende Band mit einem Essay des Historikers Vol-
ker Ullrich: , Kurt Eisner, der glanzende Journalist und streitbare Sozialist,
war einer der ganz Grofien der deutschen Arbeiterbewegung”.



- Buchhinweis —

Kurt Eisner als Revolutionar und
Anklager des deutschen Militarismus

Ein Lesebuch —eingeleitet durch die Darstellung
des Weggefahrten Felix Fechenbach

Herausgegeben von Peter Biirger, in Kooperation
mit dem Lebenshaus Schwébische Alb

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 7)
Norderstedt: BoD 2025. — ISBN: 978-3-7693-6836-9
(edition pace — Paperback; 464 Seiten; 17,99 Euro)

Dieser Band zur Schalom-Bibliothek ist dem Revolutiondr Kurt Eisner (1867-
1919) gewidmet, der Anfang 1918 die Miinchener Munitionsarbeiter erfolg-
reich zum Streik ermutigt und nach monatelanger Haftzeit als politischer
Gefangener unverdrossen danach trachtet, das System der deutschen Krie-
gerkaste zu iiberwinden. Im Zuge eines ganz und gar unglaublichen, weit-
hin gewaltfreien Umsturzgeschehens wird dieser scharfe Kritiker des mili-
targlaubigen Establishments der SPD erster Ministerprasident des , Freistaa-
tes Bayern”.

In vier Abteilungen versammelt das Lesebuch Texte von Kurt Eisner und
mehreren Zeitgenossen. Ein Auswahl von Essays vermittelt, dass Eisner
mitnichten ein , reformistischer Schongeist” oder Traumer gewesen ist. Die
einleitende Gesamtdarstellung stammt aus der Feder des Weggefahrten Fe-
lix Fechenbach (1933 von den Nazis ermordet), der zu Beginn des Jahres
1918 auf Seiten der Jugend am linkspazifistischen Protest in Miinchen betei-
ligt war und nach der Revolution als Sekretdr des Ministerprasidenten ge-
wirkt hat. Als Quellen treten Eisners Aufrufe und Reden bis zum Tag der
Ermordung hinzu.

In der letzten Abteilung ,Zeitgenossen iiber Kurt Eisner” sind mit Gustav
Landauer, Kurt Tucholsky, Theodor Lessing und Ernst Toller vier weitere
Autoren vertreten, die selbst den Attacken antipazifistischer Judenfeinde
ausgesetzt waren. — Besondere Aufmerksamkeit verdient zudem eine Ge-
denkrede Heinrich Manns vom 16. Médrz 1919: ,, Der erste wahrhaft geistige
Mensch an der Spitze eines deutschen Staates erschien Jenen, die iiber die
zusammengebrochene Macht nicht hinwegkamen, als Fremdling und als
schlecht.” Deshalb also musste Kurt Eisner — so oder so — beseitigt werden.



- Buchhinweis —

Kurt Eisner
Revolte fiir den Frieden

Nachlese, Erinnerung und Kontroversen

Zusammengestellt von Peter Biirger — mit Beitragen
von Helmut Donat und Lothar Wieland

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 8)
Norderstedt: BoD 2025. —ISBN: 978-3-8192-2747-9
(edition pace — Paperback; 404 Seiten; 16,99 Euro)

Mit diesem dritten Band liegt die friedensbewegte , Trilogie” zum Pazifis-
ten, Revolutiondr und bayerischen Ministerprasidenten Kurt Eisner (1867-
1919) fiir die Schalom-Bibliothek nunmehr vollstindig vor. Nach der um-
fangreichen Sammlung von , Texten wider die deutsche Kriegstiichtigkeit” aus
den Jahren 1893-1918 folgte das Lesebuch , Kurt Eisner als Revolutiondr und
Ankliger des deutschen Militarismus”, eingeleitet durch eine erstmals 1929 er-
schienene biographische Darstellung von Felix Fechenbach. Aus dem An-
spruch, moglichst alle fiir eine pazifistische Re-Lektiire bedeutsamen Arbei-
ten bzw. Primarquellen zusammenzufiihren, erwuchs sodann die Bearbei-
tung der hier unter dem Titel ,, Revolte fiir den Frieden” dargebotenen Nach-
lese zu drei Abteilungen: 1. Zeit des Kaiserreichs bis zum Weltkrieg (1891-
1914) - 2. Kriegszeit: vor dem Bruch mit der Mehrheits-SPD (1914/1915) —
3. Antikriegs-Streik und Revolution (1918/19).

Die Darbietung des 1918 im Gefiangnis vollendeten Bithnenwerks ,, Die Git-
terpriifung — Eine weltpolitische Posse in fiinf Akten” (vollstandiger Text) und
einiger anderer Dichtungen soll dem Lesepublikum exemplarisch die Be-
deutung der kiinstlerischen Formen des Aufstandes gegen Militarismus und
Krieg vor Augen fiihren.

Erschiitternd ist, was Helmut Donat in einer abschliefenden Abteilung zur
Erinnerung an Kurt Eisner — zur Geschichte eines schwierigen oder sogar
verweigerten Gedenkens — mitteilt. Bedacht werden zudem in einem Beitrag
des verstorbenen Historikers Lothar Wieland die vor einem Jahrhundert
ausgetragenen Kontroversen. Das hat mit gelehrter Staubwedelei rein gar
nichts zu tun. Die Konstruktion einer Scheidung von sogenannter ,, Verant-
wortungsethik” und ,, Gesinnungsethik” (Max Weber) erfiillt noch immer
ihre ideologische Funktion: Jene, die sich dem allgegenwértigen Irrationa-
lismus der Kriegsertiichtiger nicht fiigen, heiffen — wie ehedem — , Narren”
und ,, Unheilspropheten” — oder alt- wie neudeutsch: ,, Lumpenpazifisten”.



- Buchhinweis —

Erich Mithsam
Das grofile Morden

Texte gegen Militarismus und Krieg

Zusammengestellt von Peter Biirger

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 9)
Hamburg: BoD 2025. — ISBN: 978-3-8192-6558-7
(edition pace — Paperback; 516 Seiten; 18,99 €)

»Zeitwende! Das Wort fiihrt jetzt jeder Esel im Munde, dem die Zeit noch
niemals etwas gewendet hat. Das Schicksalsjahr 1915! Voll Stolz und Selbst-
gefiihl wird dieser 1. Januar begriifst. Dass er bestimmt ist, eine Epoche fort-
zusetzen, die die Vernichtung von Millionen Schicksalen bedeutet, fallt den
Hanswiirsten nicht ein” (Erich Mithsam: Tagebucheintrag, 1. Januar 1915).

Eine Minderheit unter den linken Friedenstauben, die den Kurs angeben
mochte, préasentiert sich heute iiberaus handzahm und liebenswiirdig. Hof-
lich appelliert man an die Regierenden des Erdkreises, die Ausgaben fiir das
Militdrische doch bitteschon alliiberall um Zehntel zu senken. Kaum ist der
weise Ratschlag ausformuliert, haben die Welt-Kriegsertiichtiger dem glo-
balen Riistungsbudget schon wieder eine weitere Billion hinzugefiigt.
Angesichts der staatstragenden Zahmungen, die nur noch mehr Traurigkeit
verbreiten, kann das hier vorgelegte Lesebuch als Ermutigung zur Streitbar-
keit gelesen werden. Es fiihrt starke Texte gegen Militarismus und Krieg aus
der Feder des anarchistischen Schriftstellers Erich Mithsam (1878-1934) zu-
sammen. Beriicksichtigt werden Gedichtbénde, Essays, Tagebucheintrage,
Nachlass-Schriften (Abrechnung, 1916/17) und ein unvollendeter Roman (Ein
Mann des Volkes, 1921-1923).

Am Vorabend des Ersten Weltkrieges diagnostizierte der Dichter: , Mit zwei
Milliarden Mark muss jahrlich die Henne gefiittert werden, die unter dem
Namen ,Deutsche Wehrmacht’ ... herumgackert. Jetzt ist sie mit einer Extra-
milliarde noch fetter aufgeplustert worden und beansprucht infolgedessen
fortan noch erheblich mehr Getreidekdrner aus den Ackern des deutschen
Volkes als bisher. Der Gefliigelziichter Michel ... merkt nicht, dass das me-
schuggene Huhn ihm nichts als Kuckuckseier in den Stall legt. Eines guten
Tages aber wird es ihm schmerzlich fiihlbar werden, wenn namlich der z&rt-
lich gepflegte ,bewaffnete Friede’ an Uberfiitterung krepiert, seine Kiiken
aber auskriechen und sich die missgestalteten Kreaturen als Krieg, Hunger
und Pestilenz {iber das Land ergieSen” (Februar 1914).



- Buchhinweis —

Erich Miithsam

Jedoch der Mut ist mein Genosse

Texte iiber Kampf und Revolution

Zusammengestellt von Peter Biirger

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 10)
Hamburg: BoD 2025. — ISBN: 978-3-8192-4868-9
(edition pace — Paperback; 312 Seiten; 13,99 €)

In dem hier fortgefiihrten , Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidi-
schen Familien” liegt bereits ein Band ,,Das Grofie Morden” vor — mit kraft-
vollen Voten gegen Militarismus und Krieg aus der Feder von Erich Miih-
sam (1878-1934, ermordet im KZ): ,, Die Bekimpfung des Staates in seinen
wesentlichen Erscheinungsformen, Kapitalismus, Imperialismus, Militaris-
mus, Klassenherrschaft, Zweckjustiz und Unterdriickung in jeder Gestalt,
war und ist der Impuls meines 6ffentlichen Wirkens” (Selbstzeugnis 1919).

Die anfangliche Nahe des anarchistischen Schriftstellers zu Tolstois Haltung
in der ,Gewaltfrage” wandelte sich im Zuge von Weltkriegsverlauf, Miin-
chener Revolution und Tuchfiihlung mit dem ,Spartakusprogramm®.
Schliellich wiinschte Miithsam, dass die Beherrschten ihre Waffen gegen
jene richten, die ihnen das Kriegshandwerk aufgedrungen haben. Neue Lie-
der fiir den bewaffneten Widerstand entstanden: , Ein jedes Kampf System
ist gut, / das nicht versagt vor den Gewehren!”

Damit ein vollstdndigeres Bild vermittelt werden kann, erschliefSt die vorlie-
gende Sammlung ergédnzend vor allem auch solche Texte tiber Kampf und
Revolution, in denen sich die Entfernung vom Pazifismus niedergeschlagen
hat: Politische Lyrik (Auswahl 1904-1928); Kampf-, Marsch- und Spottlieder
(Druck 1925); ,, Von Eisner bis Leviné” (Rechenschaftsbericht iiber die Revo-
lutionsereignisse in Miinchen, verfasst 1920); ,,Mein Gegner Kurt Eisner”
(1929); ,, Liigen um Landauer” (1929). - Hinzutritt eine Textdokumentation
mit Beitrdgen iiber Erich Mithsam und die Revolutionszeit 1918/19 (aus der
Zeitschrift ,Graswurzelrevolution” und weiteren Quellen).

Die Redaktion der Schalom-Bibliothek votiert fiir Ungehorsam und gewalt-
freien Widerstand — jenen Weg also, auf dem die Liebhaberinnen des Lebens
kein Menschenblut vergiefien. Doch kontroverse Positionen diirfen in der
Quellenedition nicht ausgeklammert werden. Erst der Widerspruch begiins-
tigt Diskurse auf hohem Niveau, die uns weiterfiihren.



- Buchhinweis —

Karl Kraus

Zum ewigen Gedenken

Texte zu Krieg und Frieden

Zusammengestellt von Bruno Kern

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 11)
Hamburg: BoD 2025. — ISBN: 978-3-8192-7878-5
(edition pace — Paperback; 136 Seiten; 7,99 €)

Dieses Lesebuch versammelt Texte zu Krieg und Frieden aus der Feder von
Karl Kraus (1874-1936), der zu den grofiten Satirikern der Weltliteratur
tiberhaupt gehort. Die einzigartige Verbindung von Sprach- und Gesell-
schaftskritik ist das hervorstechende Merkmal seiner Satire. Gesellschaftli-
che Zustande entlarvt er gerade an deren sprachlichem Unvermdogen, an der
Phrase, deren man sich bedient.

Der Erste Weltkrieg, jene , Urkatastrophe des 20. Jahrhunderts”, war fiir
Kraus beides zugleich: eine harte Zasur und die Bestatigung all dessen, was
er bereits vorher dem Saurebad seiner Satire ausgesetzt hatte. Der politisch
eher desinteressierte, bis kurz vor dem Krieg noch durchaus monarchistisch
denkende Karl Kraus erschrickt angesichts der Ereignisse, erkennt, dass sie
nichts mehr zu tun haben mit der konventionellen Vorstellung von Krieg,
dass sich hier die Mobilmachung der Maschine gegen den Menschen bis in
ihre letzte blutige Konsequenz steigert. Er wird unter diesem Eindruck zum
unbedingten Pazifisten.

Die heute wieder durchaus Angst erregenden propagandistischen Téne von
der , Zeitenwende”, bellizistisch gleichgeschaltete Medien, die zaghafte pa-
zifistische Stimmen nur lauthals verhShnen, lassen einen die Verzweiflung
eines Karl Kraus im August 1914 erahnen. Der heutigen ,, Zeitenwende” ent-
sprach damals das Schlagwort von der ,grofien Zeit”, das Kraus in seiner
programmatischen Anrede im November 1914 schonungslos entlarvte. Dass
militarische , Verteidigung” angesichts der Destruktivkréfte des Industrie-
zeitalters nichts als ein Anachronismus ist, weil das, was vorgeblich vertei-
digt werden soll, im Zuge dieser Verteidigung zerstort wird, dass wir uns,
um die Bedingungen des Menschseins zu retten, von jeder militarischen Lo-
gik konsequent verabschieden miissen — diese Einsicht hatten wir uns heute,
im Zeitalter der Massenvernichtungswaffen und der sich gerade aus 6kolo-
gischen Griinden zuspitzenden Konfliktpotenziale, dringend anzueignen.



- Buchhinweis —

Simon Bernfeld u.a. (Bearb):

Sittlichkeit als Grundforderung des Judentums

Nach den Quellen: Gleichheit aller Menschen, Gerechtigkeit,
Nachstenliebe, Frieden, Universalismus

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 12)
Hamburg: Bod 2025. — ISBN: 978-3-6951-7939-8
(edition pace — Paperback; 220 Seiten; 9,99 €)

»Alle Gewalt ist dazu da, um friither oder spéter zusammenzubrechen. ...
Der Glaube an sie ist der Glaube an das Nichtige und ist so Gétzendienst.”
(Rabbiner Leo Baeck)

Schon das Menschenschlachthaus des Ersten Weltkrieges (1914-1918) hat
mit seinen Leichenbergen und Kriegstheologien allen Konstruktionen einer
,judisch-christlichen Kultur” des Abendlandes endgiiltig den Garaus berei-
tet. Doch ab 1920 erschien fiir den deutschen Sprachraum die einzigartige
Sammlung ,, Die Lehren des Judentums nach den Quellen”, eine Trostung wider
die gottlose Anbetung der Gewalt. Sie versammelte Perlen der Menschlich-
keit aus der Bibel und den unerschopflichen Zeugnissen von zwei Jahrtau-
senden der rabbinischen Religion.

Der vorliegende Auswahlband fiir die Schalom-Bibliothek enthilt einige
zentrale Kapitel dieses federfithrend von Rabbiner Dr. Simon Bernfeld
(1860-1940) bearbeiteten Werkes: ,, Sittlichkeit als Grundforderung des Ju-
dentums”, ,,Gleichheit aller Menschen”, , Gerechtigkeit”, , Nachstenliebe”,
,,Gleichheit aller (Ablehnung von Klassenunterschieden und Standesvor-
rechten)”, ,Menschlichkeit in der Kriegsfithrung”, ,Der ewige Friede”,
,Universalismus (Allmacht, Gott der gesamten Menschheit)”, , Erwahlung
und Sonderaufgabe der jiidischen Gemeinschaft”.

Einleitende Texte zu den ausgewdhlten Abschnitten stammen von Dr. Leo
Baeck (1873-1956), Dr. Simon Bernfeld, Rabbiner Dr. Samson Hochfeld
(1871-1921), Oberbibliotheksrat Dr. Michael Holzman (1860-1930) und Rab-
biner Dr. Salomo Samuel (1867-1942).

Morallehren werden die Welt kaum retten, doch sie zeugen von einer
Menschheit, die gerettet werden kdnnte ... Die offene Verachtung aller ethi-
schen Grundlagen, die in unseren Tagen auf zahllosen Kanilen zur Schau
gestellt wird, ist Vorbote einer neuartigen Barbarei. Die rabbinischen Uber-
lieferungen enthalten hingegen kraftige Nahrung fiir eine Anwaltschaft des
Lebens.



- Buchhinweis —

Rosa Luxemburg

,Nein, auf unsere Briider schiefSen wir nicht!”
Der Militarismus als kapitalistische Krankheit

Zusammengestellt und eingeleitet von Bruno Kern

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 13)
Hamburg: BoD 2025. — ISBN: 978-3-6951-6182-9
(edition pace — Paperback; 192 Seiten; 9,99 €)

Angesichts der neuen Eskalation des deutschen Militarismus brauchen wir
die Erinnerung an Menschen wie Rosa Luxemburg (1871-1919). Sie trug im
September 1913 als Rednerin auf mehreren Kundgebungen vor, die Arbeiter
diirften nicht auf ihre Briider in anderen Landern schieflen. Im Falle eines
Kriegsausbruchs gelte es, die Rader des Mordgetriebes durch Massenstreiks
lahmzulegen . . . Die Staatsanwaltschaft leitete ein Ermittlungsverfahren ein,
das zur Anklage fiihrte. Bei der Hauptverhandlung im Februar 1914 wurde
der , Staatsfeindin Nr. 1“ ein ,, Attentat auf den Lebensnerv unseres Staates”
vorgeworfen.

Luxemburg, von den Gegnern als ,blutige Rosa” diffamiert und verurteilt
wegen ,, Aufhetzung von Soldaten zum Ungehorsam”, verbrachte die Zeit
des Ersten Weltkrieges zum GrofSteil im Gefangnis. Sie hatte Abscheu vor
jeglicher Art von Gewalt — auch vor der tétenden Gewalt als Mittel des re-
volutiondren Ringens. Das lasst sich in ihren Wortmeldungen bis hin zur
spaten Programmschrift fiir den Spartakusbund aufweisen. Sie vermutete
sogar eine geschichtliche Tendenz, derzufolge auch die Kémpfe um eine ge-
sellschaftliche Transformation im Lauf der Zeit immer gewaltdrmere For-
men annehmen: Die blutigen Barrikadenkdmpfe friiherer Revolutionen wei-
chen dem Kampfmittel des Massenstreiks. Bei aller revolutionaren Begeiste-
rung warnte sie mit Blick auf klare Kréfteverhéltnisse vor sinnlosem Blut-
vergiefien.

Die Agenten der Kriegsreligion lielen Rosa Luxemburg heimtiickisch er-
morden. Doch ihre Stimme wider den Riistungswahn und die Barbarei der
Herrschenden kann keiner zum Verstummen bringen.



- Buchhinweis —

Gustav Landauer

Abschaffung des Kriegs durch Selbstbestimmung
Ausgewdhlte Texte | 1895-1919

Bearbeitet von Peter Biirger und Jan Rolletschek

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jiidischen Familien 14)
Hamburg: BoD 2025. — ISBN: 978-3-8192-4282-3
(edition pace — Paperback; 376 Seiten; 15,99 €)

»Die Lungenentziindung beizubehalten, das Fieber aber abzuschaffen geht
nicht; die Staaten existieren zu lassen, mit dem Krieg aber aufzuhoren, ist
unmoglich.” (Gustav Landauer: Vom Krieg, 1913)

Im Zentrum der hier vorgelegten Auswahl steht der Band , Rechenschaft”.
Unter diesem Titel hat Gustav Landauer im Mérz 1918 seine seit 1909 gegen
den Krieg geschriebenen Aufsidtze zusammengefasst, um sie gleich nach
dessen Ende erscheinen zu lassen.

Zwei kleinere Abteilungen gehen voran. Zum einen vier ,Wegtexte’ aus den
Jahren 1901 bis 1915, in denen Landauer Fragen von Gewalt und Gewaltlo-
sigkeit diskutiert, sich mit seinem Judentum auseinandersetzt oder in ge-
drangter Form sein antipolitisches Projekt umreifit; zum anderen einige
Texte, welche die Themen Gewaltlosigkeit, Militarismus und Militdrdienst
behandeln, aber aufierhalb der Sammlung , Rechenschaft” stehen und zudem
durch einen direkten oder indirekten Bezug auf Tolstoi zusammengehalten
werden. In einem weiteren Abschnitt werden exemplarische Wortmeldun-
gen und Briefe Landauers aus den Zeiten von Krieg und Revolution darge-
boten.

Ein Anhang enthalt u.a. Gedichte von Landauers Lebensgefahrtin Hedwig
Lachmann (1865-1918), Texte von Erich Mithsam (1920) und Emil Julius
Gumbel (1924) sowie eine ,,Chronologie zu Leben und Werk Gustav Landauers”
von Dr. Siegbert Wolf. Die Einleitung hat Jan Rolletschek verfasst.



- Buchhinweis —

Leo N. Tolstoi

Begegnung mit dem Judentum

Briefe und andere Zeugnisse des Dichters,
nebst Darstellungen von jiidischen Zeitgenossen.

Ausgewaihlt und eingeleitet von Peter Biirger
(= Tolstoi-Friedensbibliothek: Band-Signatur TFb_B013)
Hamburg: BoD 2025. — Hardcover oder Softcover.
(Fester Umschlag; ISBN: 978-3-8192-3389-0; 660 Seiten; 34 Euro)
(Paperback; ISBN 978-3-8192-2387-7; 660 Seiten; 24,99 Euro)

War der russische Schriftsteller Leo N. Tolstoi (1828-1910) ein antijudaisti-
scher Christ (Das alte Testament lese ich nicht) oder ein Freund der Juden
(Meine Haltung zu den Juden kann nicht anders sein als die zu meinen Briidern)?
Uber seine , jiidischen Fragen” wird heftig gestritten. Einige Eiferer unter-
stellen dem weltweit verehrten Botschafter des Friedens, zu dessen An-
héngerschaft sehr viele Frauen und Ménner mit ,jiidischem Hintergrund’
gehorten, sogar Antisemitismus.

In der deutschsprachigen Literatur gab es bislang neben einem trefflichen
Aufsatz des Mainzer Slawisten Rainer Goldt (2014) keine weiterfithrenden
Veroffentlichungen zum Thema. Der vorliegende Band der Tolstoi-Frie-
densbibliothek, eingeleitet mit einem umfangreichen Forschungsbeitrag des
Herausgebers, sorgt fiir Abhilfe. Die Leserinnen und Leser werden nicht be-
vormundet. Sie konnen sich anhand der breit angelegten Edition von Quel-
len, die unterschiedlichen Lebensphasen und Textgattungen entstammen,
ein eigenes Bild verschaffen: In der ersten Abteilung werden ,, Zeugnisse aus
Tolstois Werken und Briefen” dargeboten sowie ,dokumentarische Darstel-
lungen seiner Haltung zum Judentum” aus der Schreibwerkstatt von vier
Zeitgenossen (Raphael Lowenfeld, Isaak B. Feinerman, Faiwel Goetz, Ale-
xander Goldenweiser). Es folgen fiinfzehn , Texte iiber Tolstoi von deutsch-
sprachigen Autoren aus jiidischen Familien” (Rezeption, wertschdtzende
Wiirdigung und Kritik 1904-1918, 1928). Den Abschluss bilden eindrucks-
volle Stellungnahmen von Herman Bernstein (1908), Scholem Alejchem
(1911) und Rabbiner Joseph Krauskopf (1911). — Der Vorzug einer griindli-
chen Quellenlektiire besteht darin, dass Zwiespaltigkeiten und Widersprii-
che nicht einfach iibergangen werden kénnen. Die Sammlung , Begegnung
mit dem Judentum” erschliefit erstmalig eine solide Grundlage zur Uber-
priifung kontroverser Forschungsthesen. Die Eingangsfrage muss gar nicht
zwingend im Sinne eines , Entweder ... oder” beantwortet werden.



