
1 
 

 
 
 

Sei von den 
Schülern Aarons 

 

Ein Lesebuch über die 
Friedensliebe der Rabbiner 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

schalom-bibliothek.org 
 

 
 

  



2 
 

 
 
 

edition pace 42 ǀ Digitale Erstausgabe 
Regal: Pazifisten & Antimilitaristen 

aus jüdischen Familien 15 
 
 
 

Herausgegeben von Peter Bürger 
 

In Kooperation mit dem 
Lebenshaus Schwäbische Alb 

und dem Kuratorium 
‚Abrahamskrone‘ 

 

 
 
 

 
 
 
 



3 
 

 
 
 

Sei von den 
Schülern Aarons 

 

Ein Lesebuch über die 
Friedensliebe der Rabbiner 

 
 
 
 

Zusammengestellt von 
Peter Bürger 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

edition pace ǀ 42 
Digitale Erstausgabe 



4 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Für Ismael Mizel 

 
Dieser Digitalversion des Online-Regals 

www.schalom-bibliothek.org ǀ www.lebenshaus-alb.de 
folgt noch eine ISBN-Buchausgabe 

 
 

 
2026 

 

Peter Bürger (Hg.) 
 

SEI VON DEN SCHÜLERN AARONS 
 

Ein Lesebuch über die Friedensliebe der Rabbiner 
 

edition pace (Gründungsreihe) Band 42 
Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien ǀ 15 

 

Reihen-Herausgeber, Satz & Gestaltung: Peter Bürger 
(https://www.schalom-bibliothek.org) 

in Kooperation mit dem Lebenshaus Schwäbische Alb 
(https://www.lebenshaus-alb.de) 

 

Erscheinungsdatum: 01.01.2026. 



5 
 

Inhalt 
 
 
 
Vorwort des Herausgebers    0000009 

 
FRIEDENSSEGEN 
 

Vier Kacheln zu Deuteronomium (5. Mose) 28, 6 
 

Friedrich Erich & Ellen Dobberahn    0000012 

 
SEI VON DEN SCHÜLERN AARONS –  
LIEBE DEN FRIEDEN UND JAGE DEM FRIEDEN NACH 
 

Eine Spurenlese in Quellen des rabbinischen Judentums 
 

Zusammengestellt von Peter Bürger    0000015 
 

1. Die Friedensliebe der Rabbiner – aus dem Blickwinkel 
unterschiedlicher Autoren    0000 019 

2. Goldene Regel: Die Thora in einem Satz   0000 025 
3. Gottes Name, oder: Die Thora führt zum Frieden 0000 028 
4. Die Friedensstifter als Botschafter des Lebens  0000 035 
5. Eine Menschheit – Rettung der ganzen Welt  0000 040 
6. Mitfühlen – Fremden- und Feindesliebe   0000 046 
7. Die prophetische Friedensvision   0000 055 
8. Gewaltfreiheit, ziviler Ungehorsam und 

Kriegsdienstverweigerung    0000 061 
9. Die Abscheu vor Waffen: Geistliches Schwert und 

wahres Heldentum     0000 068 
10. Einhegung des Krieges – Absage an den Rachegedanken 0000 083 
11. Chassidische Friedensweisheit    0000 093 
12. Friedensgebet und Segen    0000 099 

 
FORDERUNG EINER 
WELTUMSPANNENDEN VÖLKERVERBRÜDERUNG 
 

Auszug aus einem Vortrag des Jahres 1896 
 

Dr. Ludwig Stein, Rabbiner und Philosoph    0000109 



6 
 

ER SPOTTET DER KRIEGSWAGEN, DER SCHNAUBENDEN ROSSE 
UND IHRER BEWEHRTEN LENKER … 
 

Auszug aus: „Nationaljudenthum“ 
(1897) 
 

Dr. Moritz Güdemann, Oberrabbiner in Wien  0000112 

 
OFFENER BRIEF AN DEN GRAFEN LEO N. TOLSTOI 
über die Jüdische Religion aus dem Jahr 1898 
 

Faiwel Goetz [Fajvelʼ Meer Bencelovič Gec]   0000120 

 
NIETZSCHEANISMUS UND JUDENTUM 
 

Haschiloach, 1898 ǀ  Ost und West, 1902 
 

Achad Haʿam      0000136 

 
DER FRIEDENSGEDANKE IM JUDENTUM 
(1901/1908) 
 

Samuel Meisels      0000144 

 
SYMBOL EINES FRIEDENS DER MENSCHHEIT 
 

Auszug aus einem Vortrag des Jahres 1910 
 

Dr. Hermann Cohen     0000152 

 
DAS FRIEDENSIDEAL DES JUDENTUMS 
 

Ansprache, auf Veranlassung der Deutschen Friedens- 
gesellschaft gehalten in Berlin am 5. April 1911 
 

Rabbiner Dr. [Malwin] Warschauer    0000156 

 
ER HAT UNS EIN GEBOT DES FRIEDENS GEGEBEN … 
 

Gemeindeblatt der jüdischen Gemeinde zu Berlin, 
7. Juli 1916 
 

Rabbiner Dr. Max Dienemann – Ratibor    0000162 



7 
 

FELDBRIEF 
der Agudas Jisroel Jugendorganisation 
Bund gesetzestreuer jüdischer Jugendvereine. 
 

2. Februar 1918 ǀ Frankfurt am Main ǀ 20. Sch’wat 5677 
 

(Neu ediert von Harald Faber & F. Erich Dobberahn) 0000163 

 
ÜBER DIE „ZUSAMMENGEHÖRIGKEIT DER GANZEN MENSCHHEIT“ 
 

‚Weihnachtsrede‘ des Rabbiners Fritz Leon Bernstein 
 

Preußisch Stargard ǀ  1918     0000168 

 
MILITARISMUS ODER PAZIFISMUS 
 

Isaak Heinemann ǀ  1919     0000172 

 
WEGE ZUM PAZIFISMUS: JUDENTUM 
 

Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi ǀ  1922   0000178 

 
JUDENTUM UND GEWALT 
 

Handbuch Pazifismus. Internationale der Kriegsdienstgegner 
 

Hans Kohn ǀ  1928     0000181 

 
DAS JUDENTUM UND DER WELTFRIEDE 
 

Rabbiner Dr. Leo Baeck ǀ  1929    0000187 

 
DIE IDEE DES VÖLKERFRIEDENS IM ALTERTUM 
 

Isaak Heinemann ǀ  1929     0000193 

 
DER BEITRAG DES JUDENTUMS ZUR 
VERWIRKLICHUNG DES VÖLKERFRIEDENS 
 

Rabbiner Dr. Max Dienemann ǀ  1929   0000210 

 
DIE MESSIANISCHE IDEE ALS FRIEDENSIDEE 
 

Margarete Susman ǀ  1929     0000230 



8 
 

DER FRIEDENSGEDANKE ERGIBT SICH  
AUS DER GRUNDLEHRE UNSERER RELIGION 
 

Predigt zum Versöhnungstage in der Synagoge 
zu Bielefeld am 14. Oktober 1929 
 

Rabbiner Dr. Hans Kronheim     0000242 

 
IM NAMEN DER THORA ǀ  Kodifizierter Pazifismus 
 

Yakov M. Rabkin ǀ  2004     0000247 

 
SCHLAG NACH BEIM RABBI ! 
 

Die Kommentare zum Pentateuch und 
zu den Psalmen von Samson Raphael Hirsch 
 

Johannes Weissinger ǀ  2022    0000258 

 
„WER EIN EINZELNES LEBEN RETTET, RETTET DIE GANZE WELT …“ 
 

Die berühmte Sentenz / Formel zur Rettung und Einheit 
der Menschheit in der nachkanonischen Literatur 
des Judentums und im Koran 
 

Friedrich Erich Dobberahn ǀ  2025    0000269 

 
 
Übersicht zu frühen jüdischen Quellen   0000283 
 

Literaturverzeichnis (mit Kurztiteln)   0000287 
 
Buchhinweise zur Schalom-Bibliothek   0000296 
 



9 
 

Vorwort 
 
 
 
Ende der 1920er Jahre schreibt der Zionist und Pazifist HANS KOHN 
(1891-1971) in einem Beitrag für das Handbuch der ‚Internationale 
der Kriegsdienstgegner‘: „Das Judentum hat den Kampf gekannt, 
das zähe Ringen um die Schwere der Aufgabe, den Mut, um dieser 
Aufgabe willen alles zu ertragen, und das Martyrium. Aber es hat 
den Krieg gehasst, den es seit zwei Jahrtausenden nicht mehr ge-
führt hat, den organisierten Mord, wie jede Gewalttat überhaupt. Je-
der Jude trägt in seinem Blute eine instinktive und bis zur Heftigkeit 
gesteigerte Abneigung gegen rohe Gewalt, Mord und Krieg“ (→S. 
184). Mit der Metapher „Blut“ übernimmt H. KOHN keineswegs die 
Sichtweise der Antisemiten, die die Juden als „Rasse“ definieren 
wollen. Denn das  Jud entum  ist keine Frage von Biologie und Ge-
netik, sondern eine Religion. Ohne den großen Lobpreis – oder den 
Schrei nach Gott und das Leiden an seiner Abwesenheit – kann von 
ihm sinnvollerweise gar nicht gesprochen werden. 

Die zwei Jahrtausende, von denen bei KOHN die Rede ist, bezie-
hen sich auf das ‚rabbinische Judentum‘. Das Imperium Romanum, 
das die Globalisierung des aggressiven Zivilisationsprogramms 
‚Münze – Macht – Militär‘ zu einer bis dahin ungekannten Höchst-
form aufgerüstet hat, zerstört im Jahr 70 nach Christus den Tempel 
zu Jerusalem. Die Rabbinen antworten auf diese Katastrophe nicht 
mit einer Angleichung an das sich gottgleich dünkende Rom. Sie fol-
gen einer Spur, die sich schon Jahrhunderte zuvor erkennen ließ, 
und betrachten die ‚Zivilisation der Gewalt‘ als sicheren Erweis von 
Gottlosigkeit. Derweil lässt sich das Kirchentum der Christen nach 
drei Jahrhunderten durch eine Strategie des Soldatenkaisers Kon-
stantin verführen und geht mit Rom eine Symbiose ein. – Aus dem 
Leute-Rabbi Jesus, der doch allen Caesaren offen seinen Ungehor-
sam erklärt hat, wird jetzt ein heidnischer ‚Sonnenheld‘ im Olymp. 
– Gegenüber dieser erneuten Ausformung der altbekannten und mi-
litäraffinen Staatsreligion, die den Erdkreis bis hin zu zwei Weltkrie-
gen mit Blutströmen sondergleichen übergossen hat, kann das rab-
binische Judentum mit einigem Recht als Religion des Friedens be-
zeichnet werden. Davon handelt der erste Hauptteil des vorliegen-



10 
 

den Lesebuches, in dem Grundaussagen vor allem des talmudi-
schen Schrifttums nach thematischen Gesichtspunkten zusammen-
gestellt worden sind (→S. 15-107). Jede Leserin und jeder Leser mag 
nach der Lektüre selbst entscheiden, ob die ‚Friedensliebe der Rabbi-
ner‘ – als Grundakkord des Selbstverstehens und als Gegenstand 
von Fremdzuschreibungen – in den Quellen überzeugend zum Aus-
druck kommt. Die Sympathie, mit welcher der Herausgeber die 
übersetzten Zeugnisse sichtet und darbietet, liegt offen zutage. Mö-
gen auch andere sich hier erfreuen und kräftigen lassen: wider den 
geistlosen Abgrund im Imperium der Traurigkeit, welches noch im-
mer unverdrossen dem Programm Roms nacheifert. 
 
IMMANUELS KANTS „Ewiger Frieden“ (1795) hat gerade bei Vertre-
tern eines aufgeklärten Judentums großen Zuspruch gefunden. 
Frauen und Männer aus jüdischen Familien sind seit dem 19. Jahr-
hundert – bis in unsere Tage hinein – als treibende Kräfte des welt-
weiten Widerstandes gegen die Apparatur des Krieges in Erschei-
nung getreten. Ohne ihre Beiträge hätte es – namentlich im deutsch-
sprachigen Raum – auf Schritt und Tritt an Geburtshilfe für die or-
ganisierte Friedensbewegung, den Völkerrechtsgedanken und die 
Menschenrechtsarbeit gefehlt. Auch ein bedeutsamer Strom des kul-
turell–religiösen Zionismus betrachtete das Friedenswirken als Kern-
auftrag des Judentums. Die antipazifistische Judenfeindlichkeit der 
Rechten bekämpfte kein Phantom; die starke Beteiligung sogenann-
ter „Semiten“ in der Friedensarbeit und Netzwerken des Antimili-
tarismus konnten (und können) nur Blinde übersehen. Im zweiten 
Hauptteil unser Sammlung kommen – abgesehen von einer ‚Außen-
sicht‘ (→S. 178-180) und drei jüngeren Darstellungen (→S. 247-282) 
– vor allem jüdische Stimmen aus dem Zeitraum 1896 – 1929 zu 
Wort. Rabbiner bilden die Mehrheit der Schreibenden. Berücksich-
tigt werden – fernab der Zensurneigungen von gegensätzlichen La-
gern der Gegenwart – gleichermaßen orthodoxe wie reformerische, 
zionistische wie antizionistische Autoren. Die säkularen (histori-
schen, soziologischen …) Hintergründe der enorm ausgeprägten 
‚jüdischen Präsenz‘ im modernen Pazifismus sind nicht der eigent-
liche Gegenstand dieses Buches. In mehreren ausgewählten Lesetex-
ten wird vorrangig die Friedenslehre der rabbinischen Religion be-
leuchtet und als Wegweiser für die Gegenwart gewürdigt. Aller-



11 
 

dings hält auch ein Zionist wie ASCHER HIRSCH GINZBERG / ACHAD 

HAʿAM (1856-1927), der Y. M. RABKIN zufolge die Religion schon 
nicht mehr als ‚verpflichtenden Aspekt‘ jüdischer Identität betrach-
tet hat, einige Jahre vor dem Pogrom von Kischinjow noch an der 
Anschauung fest, dass die Stärke des Judentums nicht in physischer 
Kraft, sondern im Geistigen liegt und also auf einem unverzichtbaren 
Vorrang im Bereich der ‚Sittlichkeit‘ beruht (→S. 136-143). 

Die beliebte Bezugnahme auf die Propheten Israels unter dem 
Vorzeichen eines zu seichten Fortschrittsoptimismus wird korrigiert 
durch jene Voten, in denen angesichts der Abgründe des modernen 
Krieges eine Synthese von Vernunft und Frömmigkeit schier alter-
nativlos erscheint – sofern die Zukunft der Einen Menschheit ins 
Blickfeld kommt (HERMANN COHEN, MAX DIENEMANN, FRITZ LEON 

BERNSTEIN, ISAAK HEINEMANN, LEO BAECK). Niemand kann an den 
Massengräbern des jüngsten ‚Kulturstadiums‘ noch leugnen, „daß 
wir Menschen auf Gedeih und Verderb miteinander verbunden 
sind“ (→S. 207). Würde doch nur ein Bruchteil jener Opfer, die un-
entwegt den Kriegsgottheiten dargebracht werden, zu Zwecken des 
Friedens umgewidmet werden … (→S. 191). MARGARETE SUSMAN 
schreibt 1929 in neuer Tonart: „Vor der messianischen Friedensidee … 
fliegen alle Ordnungen wie von einem göttlichen Blitz berührt auf. Nur 
einer Welt der Verzweiflung – einer Verzweiflung, die sich selbst als Abfall 
inne wird, ist die messianische Friedensidee, was sie ist: absolutes Gericht 
zugleich und über den Abgrund herüberlohende überschwängliche Hoff-
nung …“ (→S. 234). Das ist der Ernstfall  ! 

In wirkungsgeschichtlicher Hinsicht bestätigt unser Lesebuch 
Seite um Seite, dass das Friedensparadigma der frühen Rabbinen 
auch im „Langen 19. Jahrhundert“ (ERIC HOBSBAWM) noch nicht in 
Vergessenheit geraten war und dann gerade im Umfeld des Ersten 
Weltkrieges ein klares Sehen befördert hat – d. h. eine Erkenntnis 
der „Nichtigkeit und Verwerflichkeit von Gewalt“ (→S. 183): Der 
Glaube an die Gewalt „ist der Glaube an das Nichtige und ist so Göt-
zendienst“ (→S. 60). „Alles Gewaltsame ist weglos, sinnlos, weil es 
ohne Ziel ist. Gewalt führt nie über sich hinaus zu einem Ziele hin, 
sie führt immer nur zu sich selber zurück …“ (→S. 191). 
 
Düsseldorf, Silvesterabend 2025  Peter Bürger 



12 
 

Friedenssegen 
 

 

Vier Kacheln zu Deuteronomium (5. Mose) 28, 6 
 
 
 

In manchen jüdischen Häusern hängen im Eingangsbereich die un-
ten abgebildeten vier Kacheln, die das Segensformular von Deute-
ronomium (5. Mose) Kapitel 28, Vers 6 in vier Teile aufgliedern. 

Diese vier Kacheln hängen, wenn ein Gast oder Gäste erwartet 
und begrüßt werden, in der folgenden Reihenfolge an der Wand 
(die hebräische Schrift ist von rechts nach links zu lesen): 
 
                       Kachel 2                                            Kachel 1                
 

 
 

                      Kachel 4                                              Kachel 3               



13 
 

Hebräisch: 
 

   ברוך    אתה               בבאך      
 

   וברוך   אתה               בצאתך    
 
Bārūḵ ’attāh beḇō’äḵā 
 

uḇārūḵ ’attāh beṣē’ṯäḵā 
 
Deutsch: 
 

Kachel 1   Kachel 2 
Gesegnet [seist] Du bei Deinem Kommen, 
 

Kachel 3   Kachel 4 
Und gesegnet [seist] Du bei Deinem Fortgehen! 

 
Wenn dann die Gäste verabschiedet werden, ist es durch die Auftei-
lung von Deuteronomium 28, 6 auf vier Kacheln möglich, die Nr. 2 
und 4 ihre Plätze tauschen zu lassen; der abgewandelte Segens-
spruch verbindet dann den Abschiedssegen mit dem Segenswunsch 
eines erneuten Wiedersehens: 
 
Hebräisch: 
 

   ברוך    אתה              בצאתך     
 

   וברוך   אתה              בבאך       
 
Bārūḵ ’attāh beṣē’ṯäḵā 
 

uḇārūḵ ’attāh beḇō’äḵā 
 
Deutsch: 
 

Kachel 1   Kachel 4 
Gesegnet [seist] Du bei Deinem Fortgehen, 
 

Kachel 3   Kachel 2 
Und gesegnet [seist] Du bei Deinem [Wieder]kommen! 
 
 
Erläuterung: Friedrich Erich Dobberahn, 
Fotographie: Ellen Dobberahn. 



14 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 



15 
 

Sei von den Schülern Aarons – 
liebe den Frieden und jage 

dem Frieden nach 
 

Eine Spurenlese in Quellen des 
rabbinischen Judentums 

 
Zusammengestellt von Peter Bürger 

 

 
„ ‚Suche Frieden und jage ihm nach‘ (Ps 34,15) lautet ein promi-
nentes Psalmwort. Der Tanach [d. i. die hebräische Bibel] enthält 
eine Reihe von Aufforderungen zum Frieden und Visionen einer 
zukünftigen Friedensordnung. Diese haben verschiedenen Frie-
densbewegungen immer wieder als Anknüpfungspunkt ge-
dient. Gleichwohl zeigt sich, dass das Thema Frieden innerhalb 
des Tanach gegenüber dem Thema Krieg deutlich zurücktritt. 
Dies sollte sich erst im rabbinischen Judentum umkehren.“1  
(HANS-MICHAEL HAUßIG) 
 
„Da trat der Prophet [Elia] dicht an den Rabbi hin und sprach 
mit starker Stimme: ‚Warum warst du nicht eingedenk der 
Mischna der Frommen, die allein in den Herzen der Gerechten 
geschrieben steht? Bist du darum ein Gerechter ohne Fehl, daß 
du an den Buchstaben der Vorschrift dich klammerst? Siehe, in 
der bittersten Not helfen nicht die Meister der Lehre, weder die 
vorher waren, noch die nachher sein werden, da bist du mit Gott 
allein und musst vor ihm erleiden die menschliche Nichtigkeit 
bis auf den Grund. Wehe dir, daß du geflüchtet bist zu irdischer 
Hilfe und hast Gottes Angesicht nicht ertragen!‘ “ 
(‚Mischna der Frommen‘)2 

 
1 HAUßIG 2024b, S. 1009. – Alle Kurztitel in den Anmerkungen beziehen sich auf 
das Literaturverzeichnis am Ende dieses Buches →S. 287-295. 
2 In deinen Toren Jerusalem. Jüdische Legenden, nacherzählt von Else Schubert-
Christaller [1929]. Heilbronn am Neckar 1952, S. 86-91, hier 91. 



16 
 

Die gewaltsame Bedrückung durch das auf „Münze – Macht – Mili-
tär“ fußende Römische Imperium und der „Jüdische Krieg“3 gegen 
die imperiale Besatzungsmacht gipfeln im Jahre 70 n. Chr. in der 
Zerstörung des Jerusalemer Tempels. Vor allem diese Katastrophe 
führt – freilich auf dem Boden zurückliegender Entwicklungen der 
nachexilischen Jahrhunderte – zu einer neuen Ausformung des Ju-
dentums, welche dann etwa um 600 in weitgehend abgeschlossener 
Gestalt4 vorliegt. Der jüdische Religionswissenschaftler JACOB NEUS-

NER (1832-2026, USA) erläutert den Umbruch so: „Als die Leute 
glaubten, sie würden durch Studium der Tora und Halten der Ge-
bote eine kritische Rolle für das Kommen des Messias spielen, war 
das Judentum, wie wir es seit beinahe zwei Jahrtausenden kennen, 
geboren. Als, weiter, Juden zur Überzeugung gelangt waren, die Fi-
gur des Rabbi umschließe alle drei – das Lernen, das Tun, die Hoff-
nung –, hatte das Judentum seine volle und bleibende Ausprägung 
gefunden. Auf diese Weise wurde das Judentum rabbinisch“5. 

HANS KÜNG umreißt den rabbinischen ‚Paradigmenwechsel‘ fol-
gendermaßen: „Es geht nach wie vor um dieselbe Mitte und Grund-
lage des israelitisch-jüdischen Glaubens, um den einen Gott, sein 
Volk und Land. Aber wie schon nach anderen Zeitenwenden wird 
diese Glaubenssubstanz in einer neuen Welt-Zeit in einem anderen 
Gesamt der Überzeugungen, Werte und Verfahrensweisen reali-
siert, in einer anderen Konstellation, in einem neuen Paradigma ge-
sehen: Nicht nur, daß an die Stelle des Tempels die Synagoge, an die 
Stelle des Altars die Schrift, an die Stelle des Opferpriesters der 
Rabbi trat, wie wir hörten, vielmehr wird aus der Nationalreligion 
jetzt ganz und gar eine Torareligion: Jerusalem tritt gezwungenerma-
ßen zurück zugunsten der Diaspora und ihrer kulturellen Zentren; 
das Heimatterritorium (Palästina) zugunsten einer im Toragehorsam 

 
3 D. h. natürlich primär: die brutale Kriegsgewalt der fremden römischen Besat-
zungsmacht gegen die jüdischen Bewohner des Landes. (Gemäß der schon da-
mals bekannten Ideologie eines ‚ethischen Imperialismus‘ pries sich Rom – da-
mals die extremste Ausformung eines aggressiven Zivilisationsmodells – selbst 
als ‚Friedensreich‘ an; die bürgerliche Geschichtslehre hat es bis in die Gegenwart 
hinein nachgeplappert.)  
4 Jacob Neusner: „Judentum, wie wir es kennen, hat Gestalt angenommen vor 
und nach der Zerstörung des Tempels im Jahre 70 unserer Zeitrechnung, um ca. 
600 war es voll ausgearbeitet“ (zitiert nach KÜNG 2007, S. 174). 
5 Zitiert nach: KÜNG 2007, S. 174. 



17 
 

realisierten geistigen Beheimatung in jüdischem Glauben und Le-
ben; die nationale Zugehörigkeit zugunsten der rituell-moralischen 
Reinheit über alle Nationen hinweg; die Bibel zugunsten der ebenso 
normativen Tradition: Mischna und Talmud.“6 

Die religiöse Identität der außerhalb Palästinas – in der Diaspora7 
(Zerstreuung) – lebenden Juden und Jüdinnen war schon vor dem 
Katastrophenjahr 70 nicht zwingend an ein eigenes Staatswesen ge-
koppelt. Der orthodoxe jüdische Denker JESCHAJAHU LEIBOWITZ 
(1903-1994) meint sogar: „Trotz all der Widersprüche und Divergen-
zen, die in dem historischen jüdischen Volk entstanden sind, hat es 
den staatlichen Apparat, das heißt, eine organisierte Macht, der sich 
die Menschen fügen, niemals als konstitutives Element seiner natio-
nalen Identität angesehen. Das gleiche gilt auch für sein Verhältnis 
zum Land. […] hat sich doch im Bewusstsein von achtzig oder hun-
dert Generationen die Erinnerung eingeprägt, dass es unser Volk be-
reits gab, als es das Land Kanaan eroberte und zum Land Israel 
machte […]. In seinem historischen Bewusstsein existierte das Volk 

 
6 KÜNG 2007, S. 188. 
7 Mit Blick auf die blutige Verfolgungsgeschichte – bis hin zur Shoa – kommt die 
Diaspora nur als endlose Katastrophenfolge zur Sprache. Doch: „Gerade die […] 
jüdische Diaspora zeichnete sich ja nun nicht nur durch ökonomische, sondern 
auch durch kulturelle und geistige Leistungen aus, die – im Vergleich zu anderen 
Minderheiten – ihresgleichen suchen; jüdische Dichtung (Zehntausende von Ge-
dichten in hebräischer Sprache), Religionsphilosophie, Theologie, Mystik und 
Wissenschaft entstammen zum allergrößten Teil der jüdischen Diaspora. Man 
denke nur daran, welche Bedeutung – nach dem Niedergang der jüdischen Wis-
senschaft in Mesopotamien – in Mainz der rabbinische Gelehrte Gerschom ben 
Juda besaß, die durchaus mit der Autorität des letzten bedeutenden Gaon (Chai, 
gestorben 1038) rivalisierte. Er war gefolgt vom noch größeren Rabbi Schlomo 
Jitzchaki, genannt Raschi (1040-1105), der lange Zeit als der maßgebende Kom-
mentator von Bibel und Talmud galt. – […] Unbestreitbar ist die Lebendigkeit 
jüdischer Gemeinden, von der wir gehört haben – gewissermaßen überall auf der 
damals bekannten Welt – von Mesopotamien bis Spanien, und wir könnten vieles 
erzählen über blühende Judengemeinden in Nordafrika (Kairouan!), unter den 
Karolingern auch in Deutschland oder noch im 14./15. Jahrhundert auch in Ita-
lien: alles in allem trotz Minderheitenstatus, starker Einschränkungen und gele-
gentlicher Wirren zumindest bis zu den Kreuzzügen doch eine Geschichte von 
höchst beeindruckender Leistung. […] Aufs Ganze gesehen und im Vergleich mit 
anderen, mächtigeren Völkern und Gruppierungen war das Judentum die ein-
zige Diasporaminorität in der christlichen Welt, die lange Zeit erstaunlich erfolg-
reich war“ (KÜNG 2007, S. 207). 



18 
 

immer unabhängig von territorialen Bindungen. Das Volk selbst er-
innerte sich daran, und es wurde daran erinnert, dass es fremd war 
im Lande Ägypten […]. Später wurde es selbstständig, aber nicht im 
Land Kanaan, nicht in einem Staat, sondern in der Wüste, in der es 
keine festgelegten Grenzen gibt … Das historische Bild ist klar: Das 
Volk schuf den Staat, nicht der Staat – und auch nicht das Land – 
das Volk […]. Demnach ist es in Bezug auf das jüdische Volk voll-
kommen klar, dass es sein Werden und Sein nicht einem staatlichen 
Apparat verdankt, nicht politischen Machtstrukturen und auch 
nicht einem bestimmten Territorium, ja nicht einmal einer bestim-
men Sprache. Seine nationale Zugehörigkeit verwirklicht sich nur in 
einem einzigen, aber unabdingbaren Element: der jüdischen Reli-
gion.“8 

Bereits ein Zeitgenosse Jesu wie der jüdische Philosoph PHILO 

VON ALEXANDRIEN zeichnet sich in seinen Schriften durch eine aus-
geprägte Friedensliebe aus: „Denn es wird natürlich als große 
Schande angesehen werden, wenn […] das von Natur zahme Ge-
schöpf […], dem geselliger Sinn angeboren ist, der Mensch, von un-
versöhnlicher Mordgier gegen seinesgleichen sein würde“ (→7.7). 
Dem rabbinischen Judentum fehlt erst recht jegliche Nähe zum 
Kriegswesen, welches seit den letzten fünf Jahrtausenden der soge-
nannten „Zivilisationsentwicklung“ und „Hochreligionen“ doch al-
len Staatskomplexen förmlich eingebrannt zu sein scheint. – „Aber“, 
so fragt YAKOV M. RABKIN, „stützt sich die friedliebende Haltung der 
Charedim [Gottesfürchtigen] auf die Grundsätze der jüdischen 
Weltanschauung, oder sind sie nur das Ergebnis bestimmter histo-
rischer Umstände? In seinem Buch Al-Chazari beschreibt der Dich-
ter und Philosoph Jehuda Halevi aus Spanien (1080-1141) einen Di-
alog, den wir erst jetzt, tausend Jahre später, in seiner vollen Bedeu-
tung ermessen können. In dem Buch prahlt der jüdische Protagonist 
damit, dass die jüdische Religion die Gewalt mehr verachtet als das 
Christentum und der Islam. Darauf antwortet der König der Chasa-
ren, der eine der drei monotheistischen Religionen wählen soll, ein 
wenig zynisch: ‚Dies wäre wohl richtig, wenn eure Demut eine frei-
willige wäre; sie ist jedoch eine erzwungene. Erlanget ihr Macht, 

 
8 Zitiert nach RABKIN 2024, S. 133-134 (aus: „J. Leibowitz: Peuple, Terre, Etat. Paris 
1995). 



19 
 

dann würdet ihr eure Feinde erschlagen‘ [Zitat nach Yossi Klein Ha-
levi].“9 

Die orthodoxen Gläubigen, die den Anschauungen des rabbini-
schen Judentums verbunden sind, werden auf jeden Fall vortragen, 
dass die Liebe zum Frieden – fernab von Opportunismus und ge-
schichtlichen Wechselfällen – zum Wesen der jüdischen Religion ge-
hört. Denn eben dies ist ja die Botschaft der Rabbiner – bezeugt in 
jenen Quellen, die wir nachfolgend in einer S p u r e n l e s e (nach 
edierten Übersetzungen) sichten wollen. 
 
 

 
1. Die Friedensliebe der Rabbiner – aus 

dem Blickwinkel unterschiedlicher Autoren 

 
Gleichwohl, der – unbestrittene und zumindest relative – Pazifis-
mus10 der Rabbinen hat sich im Zuge benennbarer äußerer ge-
schichtlicher Bedingungen herausgebildet. Der lutherische Theo-
loge HANS-WERNER GENSICHEN (1915-1999) betont das Neue in der 
rabbinischen Theologie: „Zwei Erfahrungen bestimmen die Dias-
poraexistenz Israels nach der Niederlage des Jahres 70. n. Chr.: Der 
Verlust der staatlichen Identität und Integrität, und der Verlust des 
Tempels […] Die neue Situation hat einschneidende Konsequenzen 
für die Einstellung zu Krieg und Frieden. […] Nach wie vor liest 
man z. B. im Debora-Lied: ‚Mögen so umkommen alle deine Feinde, 
Jahwe! Aber die ihn lieben, mögen sein wie die Sonne aufgeht in ih-
rer Kraft.‘ (Jdc [Richter] 5,  31) Die rabbinische Auslegung gibt der 
Stelle jedoch eine andere Wendung: ‚Diejenigen, die verleumdet 
wurden, andere aber nicht verleumden; die geschmäht werden, aber 
nicht wieder schmähen; die ihre Leiden freudig auf sich nehmen 

 
9 RABKIN 2024, S. 180. 
10 HAUßIG 2024b, S. 1019: „Insgesamt gesehen kann die Behandlung des Themas 
Frieden im Tanach im Vergleich zu den Berichten über die kriegerischen Ausei-
nandersetzungen als eher zurückhaltend angesehen werden. Demgegenüber 
kehrt sich das Verhältnis in der rabbinischen Literatur um. Aufgrund ihres ‚anti-
politischen Prinzips‘ (Isaacs …) und der damit verbunden Betonung der Thora-
gelehrsamkeit anstelle von kriegerischem Heldentum, haben die Rabbinen ein-
deutig die Einhaltung des Friedens auf der realpolitischen Ebene favorisiert.“10 



20 
 

und in allem aus Liebe handeln – sie sind es, von denen die Schrift 
sagt: die ihn lieben, mögen sein wie die Sonne aufgeht in ihrer Kraft‘ (Joma 
23a, u. ö.). Abrahams ‚gewappnete Knechte‘ (Gen 14,  14) werden zu 
Gelehrten, ebenso die ‚starken Kriegsmänner‘, die Nebukadnezar 
nach Babel ins Exil bringen läßt (II Reg [Könige] 24,  16; Nedarim 32a, 
Sanhedrin 38a). ‚Wer Blut vergießt, schädigt Gottes Gegenwart in 
der Welt‘ (Gen. Rabbah 34,14); denn der Mensch ist Gottes Ebenbild, 
und alles Leben ist heilig. Sogar die Vernichtung der ägyptischen 
Streitkräfte im Schilfmeer ist nicht mehr unbedingt positiv zu wer-
ten. Die Engel wollen aus diesem Anlaß einen Lobgesang anstim-
men; aber Gott untersagt es ihnen – ‚wie könnt ihr vor mir Gesänge 
anstimmen, wenn das Werk meiner Hände im Meer zugrundegeht‘ 
(Sanhedrin 39b)! Auch anderweitig werden biblische Aussagen über 
die Vernichtung von Feinden abgeschwächt oder abgeändert; denn 
Gott, der Herr des Lebens, kann daran keinen Gefallen haben.“11 

Auch der deutsch-israelische Soziologe HARRY MAÒR (1914-
1982) spricht von einer „Umwertung der Werte“ bei den Rabbinern. 
Er verweist dabei jedoch auch auf die Botschaft der Propheten Isra-
els und lässt – den ‚hasmonäischen Militarismus‘ und den großen 
Schriftgelehrten Hillel im Blick – die pazifistischen Ambitionen 
schon lange vor der Zerstörung des Jerusalemer Tempels beginnen: 
„Trotz zahlreicher biblischer Hinweise, die man als militaristisch an-
sehen könnte – in Exodus 15,  3 wird Gott selbst als Kriegsheld ver-
herrlicht –, werden im klassischen und namentlich im Exiljudentum 
die Gewalthandlung und der Krieg abgelehnt. Israels Aufgabe ist 
das Gebet. Der Krieg ist Sache Esaus, das heißt Roms. Und selbst 
angesichts der Faktizität der Gewalt bemühen sich die Rabbinen um 
eine Umdeutung. Daß Israel sich in der Schlacht gut schlug, ist eine 
Folge der Mauern Jerusalems, hinter denen die Juden die Thora stu-
dierten, oder wird etwa die Stelle in Jesaja 28,  6, wo von jenen die 
Rede ist, die den Kampf zum Tor zurücktreiben, in ähnlichem Sinn 
gedeutet: die Tore der Häuser, in denen die Frommen der Lehre ob-
liegen. Noch in der Mischna wird das Tragen von Waffen am Sabbat 
– obgleich der dekorative Charakter von Waffen als Schmuck be-
kannt war –, ausdrücklich untersagt; interessanterweise unter Hin-
weis auf die bekannte Stelle bei Jesaja (2,  4), in der davon die Rede 

 
11 GENSICHEN 1985, S. 112-113. 



21 
 

ist, daß die Schwerter zu Pflugscharen umgeschmiedet werden wür-
den. Der am Ende der Tage erwartete Friede muß vorher schon als 
Praxis eingeübt werden. – Im nachexilischen Judentum kommt es zu 
einer prinzipiellen Umwertung der Werte. Charakteristisch dafür ist 
die Neueinschätzung des kriegerischen Königs David, der nun auch 
zum Dichter und Gelehrten wird. Diese Umdeutung erstreckt sich 
bis in die frühesten Zeiten. Selbst ein Josua wird von den talmudi-
schen Weisen als Mann geschildert, dem die Lehre heilig war. Und 
ein Jakob hatte das Land der Amoriter nicht mit Schwert und Bogen 
(Genesis 48,  22) erobert, sondern mit Gebet und Fürbitte, wie nun 
Schwert und Bogen interpretiert wurden. Und die dreihundertacht-
zehn Mann, die Abraham ausrücken ließ, um einen gefangenen Ver-
wandten zu befreien (Genesis 14, 14), werden als thorabeflissene 
Männer ausgewiesen. – Die Legenden nehmen sich selbst der Nach-
kommen der Feinde Israels an, eines Sisera etwa, dessen Nachkom-
men zu Jerusalem lehrten, eines Sanherib, dessen Nachkommen Ge-
setzeslehrer geworden waren. – Diese negative Haltung gegenüber 
der Gewalt ist nicht nur auf die messianischen Lehren der Propheten 
zurückzuführen, sondern auch als Reaktion auf den Militarismus 
der hasmonäischen und später der herodianischen Dynastien zu 
verstehen. Es gab im damaligen Judäa auch bereits eine pazifistische 
Partei, die Chassidim, die sich etwa weigerten, für den Sieg der kö-
niglichen Truppen zu beten und die Vereinigung des Thrones mit 
dem Altar – die Makkabäerfürsten hatten sich auch zu Hohepries-
tern ernannt – für Sakrileg erklärten. Ein rabbinischer Zeitgenosse 
des Königs Herodes, Hillel der Ältere, lehrte in den Sprüchen der 
Väter: ‚Gehöre zu den Schülern Aarons, der den Frieden liebt und 
dem Frieden nachjagte, der die Menschen liebte und sie zur Lehre 
führte.‘ Auch das biblische Verbot, Eisen zum Bau des Altars zu ver-
wenden (Exodus 20,  25), wurde dahingehend interpretiert, daß es 
auf den Frieden zwischen Gott und den Menschen und dem Men-
schen mit dem Menschen Bezug habe.“12 

Eine vorsichtige, ja skeptische Sicht der rabbinischen Friedens-
liebe zeichnet das Werk „Kriegsrecht und Friedensordnung in jüdischer 
Tradition“ (2000) des Judaisten JOHANN MAIER (1933-2019, Gründer 
der Martin-Buber-Instituts Köln) aus. MAIER legt großen Wert auf 

 
12 MAÒR 1969, S. 53-54. 



22 
 

genaue Differenzierungen hinsichtlich der unterschiedlichen Be-
züge von Texten zum Frieden (Individuen, Kollektive, Staat …) und 
der Textgattungen: erbauliches Schrifttum (geistliche Exegese, weis-
heitliches Spruchgut etc.) oder normative Überlieferungen zum jüdi-
schen Recht.13 Während er den rabbinischen ‚Friedens-Sentenzen‘ 
nur vergleichsweise bescheidene Aufmerksamkeit schenkt, kon-
zentrieren sich die umfangreichen Quellenerschließungen vor allem 
auf das ‚jüdische Kriegsrecht‘ (bes. Maimonides, Isaak Abrabanel). 
In seinem Resümee zur ‚rabbinischen Periode‘ schreibt JOHANN 

MAIER: „Das rabbinische Schrifttum hielt prinzipiell und in einem 
literarisch beachtlich bezeugten Umfang an der landtheologisch und 
rituell bedingten Kriegsauffassung fest, zog allerdings eine Ver-
schiebung der entscheidenden gewaltsamen Auseinandersetzung 
auf eine für mehr oder minder ferne messianische Herrschaft vor. 
Daher macht die rabbinische Literatur streckenweise einen ‚friedlie-
benderen‘ Eindruck als frühere jüdische Quellen es tun. – Die 
Kriegspraxis der Gegenwart und in vielen Texten in ‚dieser Welt‘ 
überhaupt gilt in der rabbinischen Midraschtradition als Metier des 
Jägers ‚Esau‘, der nach Gen 27,  40 ja von seinem Schwerte lebt. Er ist 
der Ahnherr Edoms, das ab 70 n.Chr. immer selbstverständlicher für 
‚Rom‘ steht. Jakob/‚Israel‘ hingegen wird als der friedliche Hirte ge-
zeichnet. In später Zeit gewann die zeitgeschichtlich-aktualisieren-
de Deutung eines bestimmten Textes eine große Rolle als Belegtext 
dafür, daß man nach Gottes Willen gegen Edom / Rom vorläufig 
nicht militärisch vorgehen könne, es ist Dt 2,  2ff. (vgl. Num 21,  4) in 
seinen Ausdeutungen. Aber eben vorläufig, denn Rom als viertes 
Weltreich nach Daniels Schema mag zwar erst mit ‚diesem Äon‘ en-
den, aber eben doch einmal. – Daher konnte Jakob / Israel auch in der 
Realität nicht friedlich bleiben, wenn weltpolitische Umwälzungen 
den erhofften entscheidenden Machtwechsel andeuteten. Als 613 
n.Chr. die Parther bis ans Mittelmeer vorstießen, erhielten sie jüdi-
sche Unterstützung und überließen dafür 614 n.Chr. Jerusalem jüdi-
scher Herrschaft. […] Doch gingen die messianischen Hoffnungen 
und politischen Ansprüche wohl so weit, daß die Parther nach drei 

 
13 Vgl. MAIER 2000, S. 16-17. 



23 
 

Jahren die Verwaltung wieder der christlichen Mehrheit im Lande 
übertrugen.“14 

HANS-MICHAEL HAUßIG (Institut für Jüdische Studien und Reli-
gionswissenschaft, Potsdam) unterstreicht hingegen das – vermut-
lich durch die äußeren Niederlagen des Zeitraums 66 – 135 n. Chr. 
begünstigte – rabbinische ‚Friedensparadigma‘, welches sich freilich 
zum Großteil auf einen ‚inneren Frieden‘ beziehe, und sieht (sach-
gerecht) in einigen Quellen die Auffassungen der hebräischen Bibel 
sogar auf den Kopf gestellt: „Alles was in der Thora geschrieben steht, 
ist Frieden (Midrasch Tanchuma 96, 5). Diese Aussage kann geradezu 
als Grundauffassung des rabbinischen Judentums angesehen wer-
den, denn im Gegensatz zum Tanach überwiegt in den rabbinischen 
Schriften die Tendenz zu Frieden und Eintracht. Gleichzeitig wird 
daraus deutlich, dass das rabbinische Judentum die Auffassungen 
des Tanach zuweilen geradezu auf den Kopf stellt. […] Diese gegen-
über dem Tanach veränderte Haltung mag auch darin begründet 
liegen, dass sich in der relativ kurzen Periode zwischen 66 n. u. Z. 
und 135 n. u. Z. drei gescheiterte Revolten ereignet haben. Sowohl 
der jüdische Krieg 66-73 n.u. Z. als auch der Diasporaaufstand 115-
117 n. u. Z. und schließlich der Bar-Kochba-Aufstand 132-135 n.  u.  Z. 
zogen jeweils katastrophale Folgen nach sich […], von denen das 
einschneidendste Ereignis wohl die Zerstörung des Tempels in Je-
rusalem im Jahre 70 n. u. Z. war, das dem Judentum praktisch sein 
Kultzentrum raubte. Es mag daher nachvollziehbar sein, dass die 
Rabbinen eine überwiegend kritische Einstellung gegenüber Revol-
ten gegen die jeweils herrschenden Mächte einnahmen und sich ge-
zwungen sahen, andere Antworten auf die Situation des Judentums 
als den gewalttätigen Widerstand gegen äußere Mächte zu finden 
[…]. – Die meisten Stellen, an denen in der rabbinischen Literatur 
vom Frieden (šālōm) die Rede ist, handeln jedoch vom inneren Frie-
den, das heißt zwischen den Angehörigen des Volkes, der Familie 
und der Gemeinschaft. Nur der geringere Teil hat den äußeren Frie-
den, das heißt den Frieden zwischen Völkern und Königreichen 
zum Gegenstand, wobei beide Komplexe jedoch zuweilen miteinan-
der verbunden sind“15. 

 
14 MAIER 2000, S. 98. 
15 HAUßIG 2024b, S. 1015. 



24 
 

Die beiden jüdischen Theologen WALTER HOMOLKA und ALBERT 

H. FRIEDLANDER (1927-2004), Vertreter einer liberalen Richtung, fas-
sen die Paradigmenwechsel bei Propheten und Rabbinern sowie die 
weitere ‚Wirkungsgeschichte‘ folgendermaßen zusammen: „1. Der 
religiöse Nationalismus der frühen Israeliten wich einem mensch-
heitsumfassenden Universalismus des Judentums. Diese Tendenz 
fiel der Rivalität zwischen dem Judentum und dem heraufkommen-
den Christentum wie auch dem paulinischen Universalismus zum 
Opfer. Erst nach der Aufklärung und auf der Grundlage von Hegels 
Philosophie und des Neo-Kantianismus konnte sie wieder im Juden-
tum Fuß fassen. – 2. Der altisraelitische Kriegsgott ‚Adonai Zebaoth‘ 
hat sich zum Gott des Friedens und der Gerechtigkeit gewandelt. 
Als solcher wurde er Inhalt einer Gottesidee, die weit über das Ju-
dentum hinaus wirkte. – 3. Das Judentum sieht auch im sogenann-
ten ‚Feind‘ das Ebenbild Gottes und verwehrt das, was in Alt-Israel 
sanktioniert gewesen war: seine Ausrottung.“16 

Der Historiker YAKOV M. RABKIN (Kanada) weist hinsichtlich der 
innerjüdischen Kontroversen ab dem späten 19. Jahrhundert auf die 
Kontinuität der rabbinischen Überlieferung hin: Auch jene Rabbi-
ner, die im Gegensatz zu den antizionistischen Orthodoxen schon 
früh „die Idee der Einwanderung ins Heilige Land unterstützten, 
bewahrten die Tradition der jüdischen Friedensliebe. Den beiden 
Vorläufern des religiösen Zionismus, Kalischer und Alkalai, blieb 
die Anwendung von Gewalt fremd. Sie hielten fest an dem Schwur: 
‚Nicht gegen andere Nationen rebellieren!‘ (Babylonischer Talmud, 
Ketubot, 111a) und bestanden darauf, dass die Rückkehr nach Israel 
nicht vom bewaffneten Kampf begleitet werden darf: ‚Ich schaffe 
Frieden im Land: Ihr legt euch nieder und niemand schreckt euch 
auf. Ich lasse die Raubtiere aus dem Land verschwinden. Kein 
Schwert kommt über euer Land‘ (Levitikus 26:6).“17  
 
 

 
16 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 1-2. 
17 RABKIN 2024, S. 210. 



25 
 

2. Goldene Regel: Die Thora in einem Satz 
 
Die sogenannte „Goldene Regel“ zur Wechselseitigkeit im zwischen-
menschlichen Handeln besagt, anderen nicht anzutun, was einem selbst 
verhasst ist, bzw. sich den Mitmenschen gegenüber so zu verhalten, wie 

man selbst von ihnen behandelt werden möchte. Die Universalität dieser 
ethischen Wegweisung in den Religionen (Konfuzianismus, Hinduismus, 
Jainismus, Buddhismus, abrahamitische Religionen …) und allen Kulturen 
(Ägypter, Assyrer, Griechen, Römer, Perser …) beruht nicht auf einer Ab-
hängigkeit der unterschiedlichen Überlieferungsströme. Die talmudische 

Überlieferung zu Rabbi Hillel, der – wie nach ihm auch Akiba ben Josef – 
vor zwei Jahrtausenden die „Goldene Regel“ ins Zentrum gerückt hat, er-
öffnet eine Perspektive des interreligiösen Friedens, die an Offenheit 
schwerlich übertroffen werden kann. 

 
2.1  ǀ „Ferner geschah es einst, daß ein Heide vor Schammai trat und 
zu ihm sprach: Mache mich zum Proselyten [gajjereni], wofern du 
mich die ganze Thora lehrst, während ich auf einem Fuße steh. Der 
stieß ihn von sich mit dem Meßstab, den er in der Hand hatte. Da 
ging er zu Hillel, und dieser machte ihn zum Proselyten [gijjero]. Er 
sagte nämlich: Was dir verhaßt ist, das tu keinem andern; das ist die 
ganze Thora, das andre ist Erklärung – geh hin und lerne.“ (Talmud: 
Sabbat 31a [vgl. Testament der 12 Patriarchen VIII b, 1; Tobit 4,  15; 
Philo von Alexandrien: Fragmente M. II 629]).18 – Zur Erläuterung: 
„Im Gegensatz zu Schammai, der die Thora wesentlich strenger und 
‚dem Buchstaben getreu‘ auslegte, war Hillel [gest. um 10 n. Chr.?] 
für eine mildere Auslegung der Thora bekannt. Ihm war der Hinter-
grund und das Gesamtverständnis des Gesetzes wichtiger, als jedes 
der 613 Gebote bis ins kleinste Detail befolgen zu müssen. Diese 
Milde machte es z. B. Ausländern und Fremden, die zum Judentum 
konvertieren wollten, sehr viel leichter Proselyten zu werden, wes-
halb zu keiner anderen Zeit des Judentums die jüdische Bevölke-
rung so sehr anstieg wie zur Zeit Hillels.“19 

 
18 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 17. 
19 ELSNER 2024. – Vgl. ebd. Eine weitere Übersetzung zu „Schabbat“, Kapitel 2. 
31a: „Abermals ereignete es sich, daß ein Nichtjude vor Šammaj trat und zu ihm 
sprach: Mache mich zum Proselyten unter der Bedingung, daß du mich die ganze 
Tora lehrst, während ich auf einem Fuße stehe. Da stieß er ihn fort mit der Elle, 
die er in der Hand hatte. Darauf kam er zu Hillel und dieser machte ihn zum 



26 
 

2.2  ǀ „Himmel und Erde rufe ich zu Zeugen an, es sei Nichtjude oder 
Jude, Mann oder Weib, Knecht oder Magd, nach dem Wirken jedes 
Menschen ruht der heilige Geist auf ihm.“ (Jalkut § 42 [Tana debe 
Elia zu Richter 4,  4]).20 
 
2.3  ǀ „ ‚Gott liebt die Gerechten‘ [Ps. 146,  8] – warum liebt er die Ge-
rechten? Weil ihre Tugend nichts Ererbtes ist … Wollte ein Mensch 
ein Levite oder ein Kohen sein, so kann er es nicht, wenn sein Vater 
kein Levite oder Kohen war. Will aber jemand ein Gerechter wer-
den, so kann er, selbst wenn er ein Heide ist, ein Gerechter werden; 
denn die Gerechten kommen nicht von einem bestimmten Stamme 
her, sondern sie haben durch sich selbst diesen Vorzug erworben; 
deshalb heißt es: Gott liebt die Gerechten.“ (Midrasch Tehillim zu 
Psalm 146; Bamidbar rabba c. 8).21 
 
2.4  ǀ „Rabbi Simon ben Lakisch [ca. 200-275] lehrt: Der Fremde, der 
aus innerer Überzeugung die Thora annimmt, ist höher zu bewerten 
als jene Scharen der Israeliten, die am Berge Sinai standen und die 
Thora annahmen, als sie die Donner vernahmen und die Blitze sa-
hen.“ (Midrasch: Tanchuma Abschn. Lech lecha).22 
 
2.5  ǀ „Allein das Judentum sollte nicht bloß einen neuen Gottesge-
danken in die Welt bringen, es sollte auch alle menschlichen Ver-
hältnisse verklären und veredeln. Die Männer, die es aussprachen 
in der alten Zeit: Der eigentliche Grund und Nerv der Lehre ist: Was 
dir mißfällt, das tu auch deinem Nächsten nicht, das ist der Grund und die 
Wurzel der Lehre, das übrige ist die Erklärung: Geh hin und lerne sie, oder 
der Spruch: Du sollst lieben deinen Nächsten wie dich selbst, das ist der 
große umfassende Grundsatz der Lehre, oder der andre: Dies ist das 
Buch der Zeugungen des Menschen, das ist noch ein größerer Grundsatz, 
Mensch sein und überall den Menschen erkennen und alle Nachkommen 
gleich und ebenbürtig, – die Hillel, Akiba und Ben Soma [Asai], die 

 
Proselyten und sprach zu ihm: Was dir nicht lieb ist, das tue auch deinem Nächs-
ten nicht. Das ist die ganze Tora und alles andere ist nur die Erläuterung; geh 
und lerne sie.“ 
20 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 40. 
21 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 42. 
22 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 42. 



27 
 

solches aussprachen, sie sind die Säulen und Träger des Judentums, 
und wir müssen ihr Wort wohl beherzigen. Das Judentum also, sage 
ich, ist nicht bloß in die Welt eingetreten, um einen neuen Gottesbe-
griff ihr zu schenken, sondern die menschlichen Verhältnisse, die 
Erkenntnis und Würdigung des Menschen zu verklären.“ (Rabbiner 
Abraham Geiger [1810-1874]: Das Judentum und seine Geschichte I, 
S. 41).23 
 
2.6  ǀ „Die Ethik des Judentums wird beherrscht vom Prinzip des 
Universalismus, d. h. sie kennt in ihren Forderungen und Vorschrif-
ten keinen Unterschied zwischen Juden und Nichtjuden. Was sie be-
fiehlt, gilt schlechthin; die Scheidung der Menschen nach Abstam-
mung und Glauben ist für sie bedeutungslos. Es hieße die jüdische 
Sittlichkeitslehre nicht nur herabwürdigen, sondern völlig verken-
nen, wollte man annehmen, sie lege den Geboten der Gerechtigkeit, 
Wahrheit und Liebe eine größere Verbindlichkeit bei, wo es sich um 
Juden untereinander handelt, als wo die Ansprüche Andersgläubi-
ger Berücksichtigung verlangen.“ (Rabbiner Samson Hochfeld [geb. 
1871 in Höxter, gest. 1921 in Berlin])24 
 
 

______ 
 

 
„Lerne, wo Klugheit ist, wo Kraft zu finden, 
wo Einsicht ist, daß du zugleich erkennest, 

wo Lebensdauer ist und Lebensglück, 
wo es leuchtende Augen gibt und Frieden !“ 

 

([Das pseudepigraphe Buch] Baruch 3, 14).25 
 

 
23 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 23. 
24 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 36. 
25 Textquelle ǀ LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 142 [ca. 190 v.Chr.?]. 



28 
 

3. Gottes Name, oder: 

Die Thora führt zum Frieden 
 
In einer talmudischen Auslegung werden der Berg Sinai und das ähnlich 
klingende hebräische Wort „Sinat“ (Hass) miteinander in Verbindung ge-
bracht: „Moses empfing die Thora vom Hass [wegen des Hasses]. … Aus 
dem Hass unter den Menschen erwächst die Notwendigkeit der Thora. Die 

Thora als Buch des Friedens.“26 Ein allzu großer ethischer Optimismus, wie 
er im Menschenbild der Aufklärer und bei einigen jüdischen Autoren des 
19. Jahrhunderts anklingt, ist unter solchem Blickwinkel nicht angesagt – 
auch nicht als Antwort auf die verquere Christenlehre von einer heillos 
verderbten Natur des Menschen. Unsere Gattung ist nicht zwingend auf 

das ‚Böse‘ programmiert – und eine mögliche Güte des Menschen ist er-
wiesen durch viele Mitglieder der menschlichen Familie. Am Fest der Ge-
setzesfreude tanzen und singen die frommen Juden. Sie danken Gott fröh-
lich für die Weisung zum guten Leben; sie wissen: Gerechtigkeit lernt der 
Mensch in einem gerechten Gemeinwesen. – Mehr noch: Alle Wege der 

Thora, so weiß es das talmudische Schrifttum, führen hin zum Frieden. 
„Groß ist der Friede, denn Gottes Name ist Frieden.“ 

 
3.1  ǀ Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. – 40/50 n.Chr.): „Das ist 
es vor allem, was der fromme Prophet [Mose] durch seine ganze Ge-
setzgebung erreichen will: Eintracht, Gemeinschaftsgefühl, Gleich-
heit der Gesinnung und Harmonie der Charaktere, Eigenschaften, 
durch die Familien und Städte, Völker und Länder und überhaupt 
das ganze Menschengeschlecht zur höchsten Glückseligkeit gelan-
gen können.“ (Philo: De virtutibus [de caritate] [M. II 395, C.-W. 
119]).27 
 
3.2  ǀ Rabbi Chanina: „Der Friede ist von gleichem Wert wie das ganze 
Werk der Weltschöpfung, denn so heißt es (Jesaja 45, 8): ‚er bildet 
das Licht und schafft die Finsternis, er stiftet den Frieden‘“ (Jalkut 
zu 4. Buch Mose, Abs. 711).28 
 
3.3  ǀ „Warum fehlt in der Schöpfungsgeschichte beim zweiten Tage 
die Bemerkung ki tow, ‚Gott sah, daß es gut war?‘ Rabbi Chanina 

 
26 SALFATI 2021 (Arte-Filmdokumentation). 
27 Zitiert nach BERNFELD 2025, S. 16. 
28 Zitiert nach DIENEMANN 1929. 



29 
 

sagte, weil es an ihm heißt (1. Buch Mose 1,  6): ‚es sei Scheide von 
Wasser und Wasser‘; es sagte Rabbi Twijomi: wenn schon bei einer 
Trennung, die zur Herstellung und Befestigung der Welt und ihrer 
Besiedlung notwendig war, das ‚es ist gut‘ versagt bleibt, wie erst 
bei Trennung und Streit, die sie verwirren!“ (Bereschith rabbah IV, 
6).29  

 
3.4  ǀ Schüler Aarons: „Hillel lehrte: Sei von den Schülern Aarons – 
liebe den Frieden und jage dem Frieden nach.“ (Talmudisch. Sprü-
che der Väter I, 12).30 ǀ  Hillel sagte: „Sei ein Anhänger Aarons – der 
den Frieden liebt und ihn verfolgt, der [G-ttes] Geschöpfe liebt und 
sie der Tora näher bringt.“ (Pirkej Awot 1:12)31 

 
3.5  ǀ „Was die Lehre Israel befiehlt, hat nur den Zweck, unter Men-
schen gegenseitige Liebe und Frieden aufrechtzuerhalten.“ (Talmu-
disch. Sefer ha-chassidim § 956 [567]).32 ǀ  Rabbi Aryeh Citron: Es ist 
„die ganze Tora nur dazu gegeben […], um Frieden in der Welt zu 
stiften [Umschreibung der talmudischen Aussage, Gittin 59b], wie 
der Vers sagt: ‚Die Wege [der Tora] sind angenehme Wege und all 
ihre Pfade sind Frieden‘, [Sprüche Salomons 3:17].“33 ǀ „Alle Pfade 
der Torah führen zum Frieden.“ (Mischlej [Buch der Sprichwörter] 
3,  17)34 

 
3.6  ǀ Drei Prinzipien: „Auf drei Prinzipien beruht die Welt: auf Wahr-
heit, Recht und Frieden“ (Pirkej Awot 1:18).35 ǀ  „Rabban Schimon 
ben Gamliel sagt: Auf drei Dingen besteht die Welt; auf Wahrheit, 
auf Gerechtigkeit und auf Frieden“ (Pirkej Awot 1,18).36 ǀ  „Rabban 
Simon ben Gamliel sagte: Die Welt steht auf drei Dingen: Recht, 

 
29 Zitiert nach DIENEMANN 1929. 
30 Zitiert nach BERNFELD 2025, S. 104. = LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 360. 
31 CITRON 2025. 
32 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 18. 
33 CITRON 2025. 
34 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995. 
35 Hier zitiert nach: ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b. 
36 Zitat nach AHRENS 2022 (Rabbiner Jehoschua Ahrens). 



30 
 

Wahrheit, und Frieden, denn es heißt (Sach 8,  16): Wahrheit und Frie-
den-Recht richtet in euren Toren“.37 (Mischna, Abot 1,  18) 

 
3.7  ǀ „Wenn das Gesetz eingehalten wird, ist die Wahrheit garantiert 
und es herrscht Frieden“ (J.  T. Ta’anit 68a).38 

 
3.8  ǀ Dem Frieden nachjagen: „Die Torah verlangt bei keinem Gebot, 
dass man sich zu ihm drängen soll. Einzig beim Gebot zur Förde-
rung des Friedens verlangt sie: ‚Fordere den Frieden und jage ihm 
nach!‘ “ (Midrasch zu 4. Mose 19)39 ǀ  „Die Tora fordert nicht, dass 
man sich zu irgendeiner Gesetzeserfüllung drängen soll. Nur über 
den Frieden sagt sie: Fordere den Frieden und jage ihm nach.“ (Mi-
drasch Raba zu 4. Mose 19).40 ǀ  „Die Thora schärft uns ein, einem 
Gebot nicht nachzulaufen, sondern es nur zu erfüllen, wenn die Ge-
legenheit auf uns zukommt. In Bezug auf den Frieden allerdings be-
fiehlt sie uns, ihm nachzujagen (Numeri Rabba 19,  27).“41 

 
3.9  ǀ Ein Volk, das den Frieden liebt: „Es sprach der Heilige, gelobt sei 
er: die ganze Thora lehrt Frieden und wem übergebe ich sie? dem 
Volke, das den Frieden liebt.“ (Talmudisch. Pesikta de Rab Kahana 
c. 12 [105 b]).42 

 
3.10  ǀ Israels Name ist Frieden: „Groß ist der Friede, denn Gottes 
Name ist Frieden (Richter 6,  24), der Messias wird Frieden genannt 
(Jes 9,  5) und Israels Name ist Frieden (Zach 8,  12)“ (Talmudisch. 
‚Perek Haschalom‘).43 

 
3.11  ǀ G r o ß  i s t  d e r  F r i e d e: „R. Eleazar, der Sohn des R. Eleazar 
ha-Qappar, sagte: Groß ist der Friede, denn selbst wenn Israel Göt-
zendienst treibt, aber Friede unter ihnen herrscht, sagt der Heilige, 

 
37 Übersetzung aus MAIER 2000, S. 91. 
38 Hier zitiert nach: ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b. 
39 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995. 
40 Zitat hier nach: HERWANGER 2001. 
41 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 37. 
42 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 105. 
43 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 34. 



31 
 

gepriesen sei Er: Der Satan hat sie vielleicht nicht berührt, denn es 
heißt (Hos 4,  17): Ein Geselle von Götzen ist Efraim, laß ihn! Aber wenn 
sie entzweit sind, was wird dann über sie gesagt? – Ihr Herz ist geteilt, 
nun sind sie schuldig (Hos 10,  2). / Groß ist der Friede und verhaßt die 
Zwietracht. / Groß ist der Friede, denn selbst in Kriegszeiten braucht 
man Frieden, da es heißt (Dt 20,  10): Wenn du gegen eine Stadt an-
rückst, um gegen sie zu kämpfen, dann rufe ihr zum Frieden zu; (Dt 
2,  26): Und ich sandte Boten aus der Wüste Qedemot zu Sihon, den 
König von Hesbon, mit Worten des Friedens und der Wahrheit; (Ri 
11,  12): Und es sandte Jefta Boten zum König der Ammoniter … /  
 

Groß ist der Friede, denn selbst Tote brauchen Frieden, denn es heißt 
(Gen 15,  15): Und du gehst ein zu deinen Vätern in Frieden, und es heißt 
(Jer 34,  5): In Frieden sollst du sterben … / Groß ist der Friede, der den 
Bußfertigen gegeben wird, denn es heißt (Jes 57,  19): Der den Aus-
druck der Lippen schafft, Friede, Friede für fern und für nahe. /  
 

Groß ist der Friede, der Gerechten als Anteil gegeben wird, denn es 
heißt (Jes 57,  2) Er kommt in Frieden, sie werden ruhen auf ihren Lagern. 
/ Groß ist der Friede, der nicht den Frevlern zum Anteil gegeben 
wird, da es heißt (Jes 57,  21): Kein Friede, spricht JHWH, den Frevlern. / 
Groß ist der Friede, der den Freunden der Torah gegeben wird, denn 
es heißt (Ps 119,  165): Viel Friede den Freunden deiner Torah. / Groß ist 
der Friede, der den Torah-Lernenden gegeben wird, denn es heißt 
(Jes 54,  13): All deine Söhne sind Gelehrte des HERRn und groß ist der 
Friede deiner Söhne. / Groß ist der Friede, der den Demütigen gegeben 
wird, denn es heißt (Ps 37,  11): Die Demütigen werden das Land in 
Besitz nehmen und sich vergnügen über eine Fülle des Friedens. / 
Groß ist der Friede, der den Wohltätern gegeben wird, denn es heißt 
(Jes 32,  17): und die Wohltätigkeit wird Friede. / Groß ist der Friede, 
denn der Name des Heiligen, gepriesen sei Er, ist Friede, da es heißt 
(Ri 6,  24): Und er nannte ihn JHWH – Friede. / R. Hananja, der Priester-
vorsteher, sagte: ‚Groß ist der Friede, da er das ganze Schöpfungs-
werk aufwiegt, denn es heißt (Jes 45,  7): Der Licht bildet und Finsternis 
schafft, Frieden macht …‘. / Groß ist der Friede, denn die Bewohner 
der Höhe brauchen Frieden, denn es heißt (Hiob 20,  2): der Frieden 
macht in seinen Höhen. Und da gilt der Schluß vom Leichteren auf das 
Schwerere: Wenn schon an einem Ort, wo es nicht Feindschaft und 
Rivalität und Haß und Streitgegner gibt, Friede gebraucht wird, 



32 
 

umso mehr an einem Ort, wo all diese Verhaltensweisen vorkom-
men.“44 

 
3.12  ǀ Das hohe Gut: „Der Friede ist ein hohes Gut, und alle Gebete 
schließen mit der Bitte um Frieden, und auch der Priestersegen [4. 
Buch Moses 6,  26] schließt mit der Verheißung des Friedens.“ (Tal-
mudisch. Sifre zu 4. Buch Mose 6,  26).45 

 
3.13  ǀ Frieden mit allen halten: „Jeder bemühe sich, gottesfürchtig und 
verständig zu sein, antworte bescheiden, besänftige Zornige und 
halte Frieden mit seinen Brüdern, seinen Verwandten und mit jeder-
mann, auch mit dem Heiden auf der Straße.“ (Berachot 17 a).46 
 
3.14  ǀ Frieden ist wichtiger als Ehre: „Um Frieden zwischen Eheleuten 
zu stiften, hat Gott gestattet, daß sein heiliger Name gestrichen 
werde [4. Buch Moses 23]; um wie vieles wichtiger ist es nun, in der 
Welt Frieden zu stiften.“ (Talmudisch. Sukka 53 b).47 ǀ Walter Homolka 
und Albert H. Friedlander führen aus: „mipenei-darchei-schalom – um 
des Friedens willen, muß sogar die Ehre zurückstehen. Ein Mi-
drasch erzählt vom Rabbi Meir, der einer Frau erlaubte, ihm vor den 
Schülern ins Gesicht zu spucken, um damit den Frieden zwischen 
ihr und ihrem Ehemann wiederherzustellen. Dies war nämlich des-
sen Bedingung gewesen, sich nicht von ihr zu trennen (Levitikus 
Rabba 9). Darüber hinaus lehrt diese Geschichte, daß solch eine ‚Ehr-
verletzung‘ im Grunde gar keine ist, da doch Gott selbst auf seine 
Ehre verzichtet, wenn es darum geht, den Frieden zwischen den 
Menschen zu fördern.“48 

 
3.15  ǀ Lügen um des Friedens willen: „Wenn es darum geht, den Frie-
den zu erreichen, darf ein Mensch sein Wort ändern.“ (Babyloni-
scher Talmud: Jewamot 65)49 ǀ „Es ist erlaubt, zu lügen, wenn es gilt, 

 
44 Übersetzung aus MAIER 2000, S. 92-93. 
45 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 105. 
46 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 105. 
47 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 105. 
48 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 37. 
49 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995. 



33 
 

zwischen einem Menschen und seinem Nächsten Frieden zu stif-
ten.“ (Midrasch Schalom)50 ǀ  Rabbi Aryeh Citron: „Es ist in bestimm-
ten Fällen sogar erlaubt, die Wahrheit zu verdrehen, um den Frieden 
zu bewahren. So tat das G'tt selbst und auch die Brüder Josefs. [Siehe 
Gen. 18:13 und 50:16. Siehe Talmud, Baba Mezia 87 b und Jewamot 
65b]. – Zu versichern, dass wir persönlich mit unseren Mitmenschen 
in Frieden leben, reicht nicht aus. Sondern wir müssen uns aktiv da-
rum bemühen, auch zwischen unseren Mitmenschen Frieden zu stif-
ten.“51 
 
3.16  ǀ „Möge Nahrung auch in Hülle und Fülle vorhanden sein, 
wenn aber der Friede fehlt, ist es wertlos“ (Silfra Beschukotai 1).52 
 
3.17  ǀ „Obwohl in der Tora über Kriege geschrieben wird, wird über 
sie um des Friedens willen geschrieben.“ (Midrasch Tanchuma Zaw 
3)53 

 
3.18  ǀ „Gott ist der Friede, sein Name ist Friede und alles ist im Frie-
den zusammengebunden.“54 (Aus: ‚Sohar‘ – Hauptwerk der Kabba-
la, Ende des 13. Jahrhunderts) 
 
3.19  ǀ Schalom ist mehr als Waffenstillstand: „Rabbi Jitzchak Arama 
(Akedat Jitzchak 74) ist der Meinung, dass die Übersetzung von 
Schalom als Waffenstillstand oder Gewaltlosigkeit dem Reichtum 
des Friedensbegriffs nicht gerecht wird. Schalom ist positiv, die Ein-
stellung schlechthin, in der Menschen mit unterschiedlichen Tem-
peramenten und Meinungen für das Gemeinwohl zusammenarbei-
ten können. Die individuelle Tugend verliert in der Isolation ihren 
Glanz. Das Band des Friedens und der Toleranz bildet die Brücke 
zwischen allen wohlmeinenden Menschen. Ihre Bemühungen erhal-

 
50 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995. – Vgl. HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 
40: „So darf nach talmudischer Auslegung zum Heil des Friedens sogar die 
Wahrheit geopfert werden (Yebamot 65b), was von Gott selbst sanktioniert ist 
(Yebamot 65)“. 
51 CITRON 2025. 
52 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 38. 
53 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 130. 
54 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 49. 



34 
 

ten eine solidere Grundlage; Schalom ist die Krönung ihrer Arbeit. 
Schalom ist daher einer der G’ttesnamen, denn G’tt garantiert die 
Einheit des Universums.“ (Orthodoxe Rabbinerkonferenz ǀ Das Rab-
binat in Deutschland).55 
 
3.20  ǀ Ohne Friede gelingt nichts: „Rabbiner Selig Bamberger (1872–
1936) erklärt in seinem Kommentar, wie elementar es ist, dass Frie-
den herrscht, nicht nur zwischen den Völkern, sondern auch zwi-
schen den einzelnen Menschen. Es ist die höchste Aufgabe des Men-
schen, Wahrheit, Recht und Frieden in Einklang zu bringen. Gelingt 
dies nicht, wäre es das Ende der menschlichen Gesellschaft. Ohne 
Frieden kann es weder Wohlergehen noch Prosperität geben.“56 
(Rabbiner Jehoschua Ahrens) 
 

 
55 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b. 
56 AHRENS 2022. 



35 
 

4. Die Friedensstifter als Botschafter des Lebens 
 
In der Glücklich-Preisung der Friedensstifter steht die rabbinische Überlie-
ferung der Bergpredigt57 oder dem ‚Sonnengesang‘ des Franziskus von As-
sisi in nichts nach. Die Akteure der Kriegsreligion machen – in ihrer Gott-

losigkeit – die Welt zu einem traurigen Ort, doch die Botschafter des Frie-
dens wirken aus einem Raum der Freude und bringen Freude. Sie zeichnen 
sich aus durch jene Kraft, die Erich Fromm „Biophilie“ nennt: durch die 
Liebe zum Leben und ein Vermögen, um sich herum Leben zu mehren. Die 
innere Kraftquelle der ‚Schalom-Menschen‘ eröffnet eine Perspektive zur 

„Befriedung der ganzen Welt“ (→4.4). Durch besondere Tiefe und Schön-
heit beeindruckt hier auch die späte Frömmigkeit der ‚Chassidim‘, wie sie 
uns Martin Buber durch seine Schriften vermittelt hat. 

 
4.1  ǀ „Im Sinne der Ränkeschmiede ist Betrug, während Friedenstif-
ter Freude verbreiten.“ (Sprüche [Mischle] 12,  20).58 
 
4.2  ǀ „Und nun sage ich euch, meine Söhne, liebet die Gerechtigkeit 
und in ihr wandelt, denn die Wege der Gerechtigkeit sind würdig, 
daß man sie annehme, aber die Wege der Ungerechtigkeit gehen 
plötzlich unter und schwinden … Und nun sage ich euch, den Ge-
rechten: wandelt nicht auf bösem Wege und in der Gewalttätigkeit, 
noch auf den Wegen des Todes, und nähert euch ihnen nicht, damit 
ihr nicht untergehet. Sondern suchet und erwählet euch die Gerech-
tigkeit und ein wohlgefälliges Leben, und wandelt auf den Wegen 
des Friedens, damit ihr lebet und Freude habet.“ (Das [apokryphe] 
Buch Henoch c. 94,  1).59 
 
4.3  ǀ „Es wird niemals über einen Verderben kommen, der Frieden 
stiftet zwischen Menschen, zwischen Eheleuten, zwischen einer Re-
gierung und der anderen, zwischen einer Familie und der anderen, 
zwischen einer Stadt und der anderen, zwischen einem Volke und 
dem anderen“ (Talmudisch. Mechilta zu 2. Buch Mose [20,  22] c. 
19).60 

 
57 Matthäus-Evangelium 5,9: „Glücklich zu preisen sind die, die Frieden stiften; 
denn sie werden Söhne Gottes genannt werden.“ 
58 Bibelübersetzung hier aus: LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I),  S. 360. 
59 LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 236 [Henoch-B., entstanden ab 3. Jh. v.Chr.]. 
60 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 104. 



36 
 

4.4  ǀ „Wenn ein Mensch Frieden mit sich gemacht hat, dann ist er in 
der Lage, die ganze Welt zu befrieden“ (Numeri Rabba; vgl. Avoth 
de Rabbi Nathan 28,  43a).61 
 
4.5  ǀ „Ein […] großer Friedensstifter war Rabbi Meir, der sich selbst 
zurücknehmen und sich sogar lächerlich machen konnte, solange es 
nur dem Frieden diente (Jerusalemer Talmud, Sota 16 d).“62 (Rabbi-
ner Jehoschua Ahrens) 
 
4.6  ǀ „Für das Friedenstiften zwischen Menschen wird man bereits 
im Diesseits belohnt, aber es bleibt auch als Verdienst für die kom-
mende Welt erhalten (Schabbat 127a). Das beten wir jeden Tag im 
Schacharit, und es zeigt entsprechend die Wichtigkeit des Friedens 
auf. – Unterstrichen wird dies durch die Geschichte eines Rabbiners 
im Talmud, der regelmäßig auf einem Marktplatz dem Propheten 
Elijahu begegnet: ‚Er fragt Elijahu: Gibt es auf diesem Marktplatz 
irgendjemanden, der einen Anteil an der kommenden Welt hat? Die-
ser erwiderte: Nein. […] Dann gingen zwei Brüder vorüber, und Eli-
jahu sprach: Diese sind Kinder der zukünftigen Welt. Da ging der 
Rabbiner auf sie zu und fragte: Was ist eure Beschäftigung? Diese 
erwiderten: Wir sind Komiker und erheitern die Betrübten, und 
wenn wir Streitende sehen, bemühen wir uns und stiften Frieden‘ 
(Ta’anit 22a).“63 (Rabbiner Jehoschua Ahrens) 
 
4.7  ǀ Die Erzählungen der Chassidim: „F r i e d e n. – Zu den Worten 
des Gebets ‚Der Frieden stiftet in seinen Höhen, der wird Frieden 
stiften über uns‘, sprach Rabbi Pinchas: ‚Der Himmel (schamajim) 
ward bekanntlich daraus, daß Gott Frieden stiftete zwischen Feuer 
(esch) und Wasser (majim). Und wer so die äußersten Gegensätze 
miteinander befriedete, der wird gewiß auch uns alle miteinander 
befrieden.‘ – Rabbi Rafael von Berschad war sehr beflissen, Frieden 
zu stiften. Oft ging er in die Häuser der Chassidim und redete zum 
Herzen der Frauen, damit in ihrem Herzen die Bereitschaft wachse, 
mit ihren Männern Frieden zu halten. – Einst weilte er am neunten 

 
61 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 37. 
62 AHRENS 2022. 
63 AHRENS 2022. 



37 
 

Ab, dem Jahrestag der Zerstörung des Heiligtums, in einer Ge-
meinde, deren Mitglieder seit langem in einem sich immer unent-
wirrbarer entwickelnden Streit lagen. Die eine Partei ging ihn an, 
den Frieden wiederherzustellen. ‚Aber es wird dem Rabbi‘, sagten 
sie, ‚wohl nicht genehm sein, sich heute, in der Zeit der Trauer, mit 
unserer Sache zu befassen.‘ ‚An keinem Tag wie heute‘, erwiderte 
er. ‚Um eitlen Haders willen ist ja die Stadt Gottes zerstört worden‘64. 
– An dem Sabbat, an dem der erste Abschnitt der Schrift, die Ge-
schichte der Schöpfung, verlesen wird, singen tagüber die Berscha-
der Chassidim im Kreis, immer wieder anhebend: ‚Sabbat der 
Schöpfung, alle in einem! Sabbat der Schöpfung, alle in einem!‘.“65 

 
4.8  ǀ Die Erzählungen der Chassidim: „D e r  F r i e d e n s s t i f t e r.  
Jaakob Jizchaks Vater wurde zuweilen von seinem Bruder besucht, 
der als armer Bethausdiener in einem entlegenen Städtchen lebte, in 
Wahrheit aber einer der sechsunddreißig verborgenen Zaddikim 
war, auf denen die Welt steht. Die beiden pflegten, wenn er bei sei-
nem Bruder zu Besuch war, aus der Stadt aufs Feld zu gehen und 
sich von den Geheimnissen der Lehre zu unterreden. Einmal nah-
men sie den Knaben mit, und er ging hinter ihnen her. Sie kamen an 
eine Wiese, auf der Schafe weideten. Da sahen sie, daß zwischen den 
Tieren ein großer Zwist um die Anteile an der Weide ausgebrochen 
war. Schon gingen die Leitwidder mit den Hörnern aufeinander los. 
Weder Hirt noch Hund war zu erblicken. Im Nu war der Knabe vor-
gesprungen, in einem Nu nahm er die Wiese in Besitz und richtete 
seine Herrschaft auf. Er trennte die Kämpfer und schlichtete den 
Streit. Alsbald war jedem Schaf und jedem Lamm zugeteilt, was es 
brauchte. Aber mehrere Tiere beeilten sich nun nicht mit dem Fres-
sen, sondern drängten sich an den Knaben, der ihnen das Fell kraute 
und zu ihnen redete. ‚Bruder‘, sagte der Bethausdiener, ‚das wird 
ein Hirt der Herde‘.“66 
 

 
64 Nach einer talmudischen Tradition hat ein geringfügiger Streit zwischen 
zwei jüdischen Familien in seinen Folgen den Vernichtungskrieg der Römer 
entfesselt. [Anm. aus der Buber-Werkausgabe.] 
65 BUBER-WERKE 18, S. 281. 
66 BUBER-WERKE 18, S. 629. 



38 
 

4.9  ǀ Erzählungen der Chassidim ǀ „W e l t f r i e d e n  u n d  S e e l e n-
 f r i e d e n.  Rabbi Bunam [von Pžysha] lehrte: ‚Unsere Weisen sa-
gen [Jerusalemer Talmud, Pea I 5]: Suche den Frieden an deinem Ort. 
Man kann den Frieden nirgendwo anders suchen als bei sich selber. 
Es heißt im Psalm [38,  4]: Es ist kein Friede in meinen Gebeinen meiner 
Sünde wegen. Wenn der Mensch in sich selber den Frieden gestiftet 
hat, ist er befähigt, ihn in der ganzen Welt zu stiften‘.“67 Vgl. →4.4. 
 
4.10  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „F r i e d e n s t i f t u n g.  Einst 
fuhr Rabbi David [von Lelow] mit seinem Schüler Jizchak, dem 
nachmaligen Rabbi von Worki, nach einem Ort, wohin er zu kom-
men gebeten worden war, um zwischen den beiden Partnern eines 
langjährigen Streits Frieden zu stiften. Am Sabbat betete er vor der 
Lade. Die beiden Gegner waren anwesend. Nach Sabbatausgang 
hieß er den Wagen zur Rückfahrt anspannen. ‚Der Rabbi hat doch 
noch nicht durchgeführt‘, bemerkte der Schüler, ‚um wessentwillen 
er hierhergekommen ist.‘ ‚Du irrst dich‘, sagte Rabbi David. ‚Als ich 
im Gebet gesprochen hatte: Der Frieden stiftet in seinen Höhn, er wird 
Frieden stiften über uns, war der Frieden geschlossen.‘ Und so war es 
in der Tat.“68 
 
4.11  ǀ M e n s c h  d e s  F r i e d e n s: „›isch schalom‹ [d. i. ein Mann 
des Friedens, W.H.] ist der volle Gegensatz zum … ›rascha‹ [d. i. ein 
Böser, W.H.]: sein Leben ist nicht nur nirgends ein störender Bruch 
und keine verletzende Willkür, sondern er bringt überall ‚Ergän-
zung und Vollendung‘ und fördert das ‚Heil‘ aller mit ihm in Berüh-
rung kommenden Wesen.“69 (Rabbiner Samson Raphael Hirsch, 
1808-1888) 
 
4.12  ǀ Über Aharon70: „Als berühmtester Friedensstifter gilt Mosches 
Bruder Aharon. Er war der erste Hohepriester. An ihm, heißt es, sol-
len wir uns ein Beispiel nehmen: ‚Gehöre zu den Schülern Aharons, 
Frieden liebend und nach Frieden strebend‘ (Pirkej Awot 1,  12). – 
Laut dem Midrasch (Awot de Rabbi Nathan, Kapitel 12) war Aharon 

 
67 BUBER-WERKE 18, S. 666-667. 
68 BUBER-WERKE 18, S. 591. 
69 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 105. 
70 AHRENS 2022. 



39 
 

jemand, der nicht nur den Frieden erhalten hat, sondern ihn auch 
aktiv suchte. Waren zwei Personen miteinander zerstritten, sagte er 
jeweils beiden, dass der andere seine Vergehen bereue, und so 
schaffte er es, beide wieder zusammenzubringen. Aharon wirkte 
mit seinem Verhalten auch präventiv gegen Streit und schlechte Ta-
ten. – Wenn er durch die Straßen lief und eine böse Person traf, so 
grüßte er sie trotzdem höflich. Am nächsten Tag, wenn diese böse 
Person eine Sünde begehen wollte, dann sagte sie sich: Wie kann ich 
das machen und dann noch Aharon in die Augen schauen? Ich sollte 
mich vor dem, der mich so freundlich grüßte, schämen. Und so un-
terließ die Person die Sünde.“ (Rabbiner Jehoschua Ahrens) 
 



40 
 

5. Eine Menschheit – 

Rettung der ganzen Welt 
 
Hans Kohn schreibt in seinem Aufsatz „Judentum und Gewalt“ (1928) zum 
Thema dieser Abteilung unserer Quellenlese: „Das Judentum […] hat den 
Krieg gehasst, den es seit zwei Jahrtausenden nicht mehr geführt hat, den 
organisierten Mord, wie jede Gewalttat überhaupt. […] In talmudischer 

Zeit wird diese Erkenntnis von der Einheit und Gleichheit des Menschen-
geschlechtes, von der Würde und Größe jedes einzelnen Menschen immer 
wieder betont. ‚Wo immer du die Spur eines Menschen wahrnimmst, dort 
steht Gott vor dir‘.“71 

 
5.1  ǀ Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr.-40/50 n.Chr.): „Wenn je-
mand einen Menschen getötet hat, so bezeichnet man das zwar (nur) 
als Menschenmord; in Wirklichkeit aber ist es ein Frevel am Heilig-
tum, und zwar der denkbar schlimmste; denn von allem Wertvollen 
und Kostbaren im Weltall ist nichts heiliger und Gott mehr ähnlich 
als der Mensch, seines herrlichen Bildes herrlicher Abdruck, weil 
nach dem Vorbilde der urbildlichen Vernunftidee geformt.“ (Philo: 
De specialibus legibus III [M. II 313, C.-W. 83]).72 
 
5.2  ǀ Wer einen Menschen erhält, erhält eine ganze Welt: „Deshalb ist 
[zuerst nur] ein einziger Mensch auf der Welt erschaffen worden, um 
dich zu lehren, dass: Wer auch immer eine Person vernichtet, es ihm 
angerechnet wird, als hätte er eine ganze Welt vernichtet, und [dass]: 
Wer auch immer eine Person erhält, es ihm angerechnet wird, als 
hätte er eine ganze Welt erhalten.“ (Jerusalemer Talmud, Sanhedrin 
IV, 9)73 ǀ  Kommentar: Es „sagt die rabbinische Auslegung zu Leviticus 
19: ‚Wer auch nur ein einziges Leben rettet, ist anzusehen, als hätte 
er eine ganze Welt gerettet‘. So ist es nicht verwunderlich, daß Isra-
els Erlösung durch den Frieden kommen soll (Deuteronomium 
Rabba 5,  14) und den Friedensstiftern sicherer Anteil an der künfti-
gen Welt in Aussicht gestellt wird. Aber selbst wenn die Israeliten 
Götzendienst betreiben würden und Friede unter ihnen wäre, wür-

 
71 KOHN 1928 (der Handbuch-Beitrag ist im vorliegenden Lesebuch nachzulesen). 
72 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 63. 
73 Hier: übersetzt von Friedrich Erich Dobberahn (vgl. seinen Beitrag zum Schluss 
des vorliegenden Lesebuches). 



41 
 

de sie Gott nicht strafen, und das Böse könnte ihnen nichts anhaben 
(Genesis Rabba 38,  6; Sifre zu Nasso 42).“74 

 
5.3  ǀ „Warum schuf Gott nur einen Menschen? Damit sich niemand 
auf seine Abstammung berufe und zu seinen Mitmenschen spreche: 
Ich bin etwas Besseres als der andere.“ (Talmud. Mischna Sanhedrin 
IV,  5).75 

 
5.4  ǀ „R. Jehuda bar Schalom sagte im Namen des R. Eleasar: Wenn 
ein Armer zu einem Menschen kommt und ihn anredet, so hört er 
nicht auf ihn, kommt aber ein Reicher, um mit ihm zu reden, so hört 
er auf ihn und nimmt ihn auf. Aber bei Gott ist es nicht so, sondern 
alle Menschen sind vor ihm gleich, die Weiber, die Knechte, die Ar-
men, die Reichen.“ (Talmud. Schemot rabba c. 21 zu 2. Buch Mose 
14,  15).76 

 
5.5  ǀ » „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst“ [3. Buch 
Mose 19,  18]. R. Akiba lehrte: Das ist ein wichtiger Grundsatz [kelal 
gadol] der Thora. Ben Asai lehrte: Es gibt noch einen wichtigeren 
Grundsatz in der Thora – „dies ist das Buch der Entstehung des 
Menschen“ [1. Buch Mose 5,  1]. – Talmud: Sifra zu 3. Buch Mose 
19,  18. [Der Ausspruch des Ben Asai kann dahin gedeutet werden, 
daß er in den Worten „dies ist das Buch der Entstehung des Men-
schen“ die Idee der Einheit des Menschengeschlechts und der 
Gleichwertigkeit aller Menschen findet. Aber ebenso läßt sich den-
ken, daß Ben Asai nur die Anfangsworte dieses Verses anführt, den 
Nachdruck aber auf die Schlußworte legt: In Gottes Ähnlichkeit 
schuf er ihn (1. Buch Mose 5,  1).]«77 
 

 
74 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 39. 
75 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 133. – Vgl. EHRMANN 2004, S. 138 (aus Talmud 
und Midrasch): „Der einzelne Mensch. Warum ist der Mensch als einzelnes Indi-
viduum und nicht wie die Tiere gruppenweise nach Gattungen geschaffen wor-
den? – Daraus folgt die Lehre: Wer ein einziges Menschenleben zerstört, hat 
gleichsam die ganze Welt zerstört, und wer einen einzelnen Menschen rettet, hat 
gleichsam die ganze Welt gerettet.“ 
76 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 133. 
77 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 75. 



42 
 

5.6  ǀ Kein Lobgesang auf das Ertrinken der Ägypter: „Als Israel durch 
das Meer gegangen war, wollten die Engel einen Lobgesang anstim-
men. Da sprach zu ihnen der Heilige, gelobt sei er: Meine Geschöpfe 
[die Ägypter] ertrinken im Meer, und ihr wollt da einen Gesang an-
stimmen?“ (Schemot rabba c. 23; Sanhedrin 39 b).78 →6.22; 10.20. 
 
5.7  ǀ „Wer einen Menschen tötet, zerstört gleichsam das Weltall, weil 
der Mensch dessen und der Gottheit Bild ist, das sich darin kund 
gibt.“ (Sabbetai Donnolo: Chakmoni ed. David Castelli bei Güde-
mann: Geschichte des Erziehungswesens und d. Kultur der Abendl. 
Juden Bd. II, S. 22).79 
 
5.8  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „D i e  s i e b z i g  S p r a c h e n.  
Rabbi Löb, Sohn der Sara, der wandernde Zaddik, erzählte: ‚Einmal 
war ich bei dem Baalschemtow über Sabbat. Gegen Abend vor der 
dritten Mahlzeit saßen schon die großen Schüler um den Tisch und 
warteten auf sein Kommen. Dabei unterredeten sie sich über einen 
Spruch des Talmuds, um dessen Bedeutung sie ihn befragen woll-
ten. Es war der Spruch: Gabriel kam und lehrte Josef siebzig Sprachen. 
Sie fanden ihn unverständlich; denn besteht nicht jede Sprache aus 
zahllosen Wörtern? Wie soll es da dem Verstand eines Menschen 
möglich sein, sie alle in einer einzigen Nacht, wie erzählt wird, zu 
erfassen? Die Schüler kamen überein, daß Rabbi Gerschon von 
Kitow, der Schwager des Baalschem, ihn darum befragen sollte. Als 
der Meister kam und sich zu Häupten des Tisches setzte, brachte 
Rabbi Gerschon die Frage vor. Der Baalschem begann eine Lehrrede; 
aber sie hatte anscheinend mit dem Gegenstand der Frage nichts ge-
mein, und die Schüler vermochten daraus keine Antwort zu entneh-
men. Plötzlich jedoch geschah etwas Unerhörtes und Unbegreifli-
ches. Mitten in der Lehrrede klopfte Rabbi Jaakob Jossef von Polnoe 
auf den Tisch und rief mitten in die Lehrrede hinein: Türkisch! Und 
nach einer Weile: Tatarisch!, und wieder nach einer Weile: Grie-
chisch!, und so Sprache um Sprache. Allmählich verstanden ihn die 
Gefährten: er hatte aus der Lehrrede des Meisters, die scheinbar von 
ganz andern Dingen handelte, Quell und Wesen jeder einzelnen 

 
78 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 175. 
79 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 65. 



43 
 

Sprache erkennen gelernt – und wer dich Quell und Wesen einer 
Sprache erkennen gelehrt hat, hat dich die Sprache gelehrt.“80 
 
5.9  ǀ Rabbiner Samson Raphael Hirsch (1808-1888): „Es sind die aus 
Ägypten Befreiten, die der Menschheit das verlorene Bewußtsein 
von dem einen Vater aller Menschen, und dem gleichen Rechte und 
der gleichen Ebenbildlichkeit und Gotteskindschaft aller Menschen 
wieder gebracht. Es sind die aus Ägypten Befreiten, aus deren Hän-
den sie das Buch hingenommen, das das Recht und die Freiheit und 
die göttliche Würde jeder Menschenseele verbrieft und versiegelt.“ 
(S. R. Hirsch: Gesammelte Schriften, Bd. IV, 95).81 
 
5.10  ǀ Rabbiner Leo Baeck (1873-1956): „Wie groß immer der Unter-
schied von Mensch zu Mensch ist, die Gottebenbildlichkeit ist ihnen 
allen ihr Charakter, ist ihnen allen gemeinsam: sie ist es, die den 
Menschen zum Menschen macht, ihn als Menschen bezeichnet. Got-
tes Bund ist mit allen Menschen, so wie er mit allen Welten ist. Nicht 
bloß dieser oder jener kann das Ebenbild Gottes sein, sondern der 
Mensch schlechthin ist es; denn darin ist der Grund und der Sinn 
allen Menschenlebens. Ein jeder Mensch ist, wie die heilige Schrift 
die Gottesebenbildlichkeit auch umschreibt, ‚das Kind Gottes‘. Er ist 
es durch sein Menschentum und für sein Menschentum. In jedem ist 
das Größte; im Wesentlichen und Entscheidenden sind alle gleich. 
Der Platz und die Aufgabe sind jedem zugewiesen, der menschliche 
Adel ist in allen. Ihn einem absprechen, hieße ihn allen rauben. Über 
jeglicher Abgrenzung von Rassen und Völkern, von Kasten und 
Klassen, von Bezwingenden und Dienenden, von Gebenden und 
Empfangenden, über aller Abgrenzung auch von Gaben und Kräf-
ten steht die Gewißheit ‚Mensch‘. Wer immer Menschenantlitz trägt, 
ist geschaffen und berufen, eine Offenbarung der Menschheits-
würde zu sein.“ (L. Baeck: Das Wesen des Judentums S. 161).82 
 
5.11  ǀ Rabbiner Ismar Elbogen (1874-1943): „Die Lehre von dem einen 
Gott, dem die ganze Welt eignet, schließt eine Verengung grundsätz-
lich aus, und die Pharisäer haben keineswegs den Schöpfer des 

 
80 BUBER-WERKE 18, S. 212. 
81 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 193. 
82 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 44-45. 



44 
 

Himmels und der Erde zum Nationalgott herabgesetzt. Sie haben 
konsequenter Weise gelehrt, daß alle Völker Gott angehören, überall wo 
es nur die Fußspuren von Menschen gibt, da ist auch Gott. Seine Hand 
ist hilfreich ausgestreckt für alle Menschen, er erhört das Hilfeflehen aller 
Weltbewohner.“ (I. Elbogen: Die Religionsanschauungen der Phari-
säer, [1904] S. 55/56).83 
 
5.12  ǀ Michael Holzman (1860-1930): „Der Ewige, der geistige, einzige 
Gott, ist nach der Lehre des Judentums der Schöpfer des Himmels 
und der Erde, der Herr der Natur und der Vater aller Menschen. Wer 
immer ein Menschenantlitz trägt, welches Stammes, welches Vol-
kes, welches Standes er auch sein mag, ist in Gottes Ebenbild ge-
schaffen, ist göttlichen Geistes teilhaftig und kann und soll in Gottes 
Wegen wandeln, den Wegen der Gerechtigkeit und Güte. Der Ewige 
ist also nicht, wie oft gesagt wird, ein Nationalgott, sondern der Va-
ter der ganzen Menschheit.“84 
 
5.13  ǀ Pnina Navé Levinson (Fürsorge an Juden und Nichtjuden): 
„Liebestaten, Fürsorge und würdige Bestattung schulden Juden je-
dem Menschen, gleich welcher Herkunft und welchen Glaubens. 
Dies ist ganz besonders dort Pflicht, wo andere dies vernachlässi-
gen. Es gehört zu den Wegen des Friedens, darké schalom, die dem 
Juden durch die rabbinische Lehre geboten sind. Als Norm findet 
sich das barmherzige und friedensfördernde Handeln an den Nicht-
juden in der Mischna, Gittin 5,  8. Im Talmud werden zahlreiche Bei-
spiele dazu gebracht. Mittelalterliche Kodizes bringen ebenfalls die-
ses Gebot in seinen Einzelheiten (Maimonides, Kodex, Könige 10, 12; 
Jakob Ben Ascher, Tur Joré Dea 367). Ein Kommentar bezeichnet es 
als religiöse Verpflichtung für Juden, ‚allen Menschen Frieden und 
Heil zu spenden, sich an allen Bestrebungen, die das Wohl des Men-
schengeschlechts fördern, eifrig zu beteiligen und zu wandeln die 
Wege des Friedens‘ (Hoffmann, Der Schulchan Aruch, S. 48 ff.). Aus 
dieser Auffassung heraus schufen Juden in freien Gesellschaften hu-
manitäre Einrichtungen wie Krankenhäuser und Schulen, aber auch 
Bibliotheken und Museen. Moderne jüdische Ethiker wie M. Laza-

 
83 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 177. 
84 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 168. 



45 
 

rus, H. Cohen, L. Baeck und S. Greenberg betonen die Verpflich-
tung, das sittliche Gesetz, die Ethik, als das eigentliche Wesen Gottes 
zu sehen, um als Ebenbild entsprechend zu handeln. Dabei sind die 
Gebote der Tora Hinführungen, die ohne eine wesenhafte Anlage 
des Menschen sinnlos wären.“85 
 
5.14  ǀ Pnina Navé Levinson (Nächstenliebe umfasst alle Menschen): 
„Die Vorstellung vom Anderen als Mitmenschen ist in der hebräi-
schen Bibel geschaffen worden, man bezeichnete dies als die wich-
tigste Gabe Israels an die Menschheit. Das betrifft jeden Menschen, 
nicht etwa nur die ‚Volksgenossen‘. Zum Gebot der Nächstenliebe 
gehört auch das der Liebe zum Fremden (Lv 19,  19 und 33-34; 24,  22). 
Die talmudische Weiterführung dieser Gebote enthält die obigen 
und viele weitere Verhaltensregeln für den Umgang der Menschen 
miteinander. Jedoch wurde oft von Laien und Theologen behauptet, 
daß Juden keinerlei Gebote bezüglich der Nächstenliebe zu Nichtju-
den besäßen. Dagegen protestierten 1884 die liberale und die ortho-
doxe deutsche Rabbinerkonferenz. Beide erklärten unmißverständ-
lich, daß für Juden die Nächstenliebe ein uneingeschränktes, alle 
Menschen umfassendes Gebot sei […]. Kurz darauf wurde in Mar-
burg eine Streitsache über diesen Gegenstand ausgetragen. Als 
Sachverständiger des Landgerichts schrieb der dortige Philosoph 
Hermann Cohen ein Gutachten: Die Nächstenliebe im Talmud 
[…].“86 →6.12. 
 
5.15  ǀ Rabbiner Jehoschua Ahrens (D i e  E i n e  M e n s c h h e i t): 
„G’tt wünscht sich eine Welt, die mit Frieden gesegnet ist, wie es der 
Talmud erläutert: ‚Der Mensch wurde einzig erschaffen […] wegen 
der Familien (der verschiedenen Völker), damit nämlich die Fami-
lien einander nicht befehden. Wenn sie jetzt sogar, wo (der Ur-
mensch) einzig erschaffen wurde (also alle vom selben Menschen 
abstammen), einander befehden, um wie viel mehr wäre dies der 
Fall, wenn zwei erschaffen worden wären?‘ (Sanhedrin 38a).“87 

 
85 LEVINSON 1987, S. 71. 
86 LEVINSON 1987, S. 72. 
87 AHRENS 2022. 



46 
 

6. Mitfühlen – Fremden- und Feindesliebe 
 

Das Mitfühlen mit dem Leid der ‚Anderen‘ – trotz des eigenen Schmerzes 
– ist Erweis einer Begegnung von Gott und Mensch; es gilt dem Rabbiner 
Samuel Raphael Hirsch (1808-1888) gar als eine „Bürgschaft“ für die „All-
verwandtschaft in dem All-Einen“ (→6.13). – Friedrich Erich Dobberahn 
erläutert uns wie folgt jenes hebräische Schlüsselwort ‚rachamim‘, das in 

diesem Zusammenhang nicht übergangen werden kann88: Räḥäm (  רחם ), 
als Singularform = Mutterleib, Mutterschoß, Ausgangsort alles menschli-
chen wie tierischen Lebens. – Raḥamīm ( רחמים ), als Pluralform = „Einge-
weide, Inneres“, dann auch als „weiche Stelle im Wesen eines Menschen“: 
Sitz des zarten Mitgefühls, „Erbarmen“. – Die hiervon abgeleitete Verb-

form im Pi‘‘ēl (Dopplungsstamm, Intensiv) mit dem Subjekt Mutter (z. B. 
Jesaja 49, 15), Vater (z. B. Psalm 103, 13), Gott (z. B. Exodus 33, 19) bedeu-
tet „sich erbarmen“; das Partizip Pi‘‘ēl „meraḥēm“ = „Erbarmer“ ist Got-
tesprädikat schlechthin (z. B. Jesaja 49, 10). – In der spätgriechischen 
(LXX), spätjüdischen und urchristlichen Literatur lautet das Äquivalent zu 

Räḥäm / Raḥamīm: σπλαγχνα (ein etwas derber Begriff, fast ausschließ-
lich nur im Plural gebräuchlich). Belege hierfür (z. B. Buch der Sprichwörter 

12, 10; Apostelgeschichte 1, 18) sind allerdings selten. σπλαγχνα = Plural-

Form zu σπλαγχνον, bezeichnet im vorchristlichen Gebrauch „Innereien“ 
(von Opfertieren), ab dem 5. Jh. n. Chr. auch die menschlichen Eingeweide, 

einzelne Organe wie Leber, Lunge, Milz, Herz, dann aber später auch im 
übertragenden Gebrauch: Sitz triebhafter Leidenschaften (Zorn, Angst), 
also auch Sitz, Zentrum des persönlichen Fühlens und Empfindens, auch 
des Mitleids. Für die Bedeutung „Erbarmen“ Gottes“ setzt das Spätgriechi-

sche bisweilen die Silbe ευ- (= gut) als Präfix vor das Wort. Im neutesta-

mentlichen Sprachgebrauch (synoptische Evangelien, Paulusbriefe) reicht 

σπλαγχνιζοµαι  ohne Präfix ευ- als Attribut des göttlichen, messiani-
schen, eschatologischen Handelns (z. B. Jesu Verhalten; Markus 6, 34).  

 
88 Die Einsendung des Freundes, der auch zwei Beiträge für das vorliegende Le-
sebuch verfasst hat, setze ich nachfolgend nicht in Anführungszeichen. F. E. Dob-
berahn verweist auf folgende Literatur: Wilhelm GESENIUS / Frants BUHL, Hand-
wörterbuch über das Alte Testament, Nachdruck 1962, Springer Verlag, Berlin/ 
Göttingen/Heidelberg, S. 755a-758a; Ernst JENNI / Claus WESTERMANN, Theologi-
sches Handwörterbuch zum Alten Testament (THAT), Bd. 2, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt, Sechste Auflage, 2004, Sp. 762; Helmut KÖSTER, 
σπλαγχνον etc., in: Gerhard FRIEDRICH (Hg.), Theologisches Wörterbuch zum 
Neuen Testament (ThWNT, „Kittel“), Bd. VII, W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart, 
1964, S. 549 ff. 553 ff. 



47 
 

6.1  ǀ Jedem Wasser und Nahrung gewähren: „Im übrigen ist es uns zur 
strengen Pflicht gemacht, stets hilfreiche Hand zu leisten. So müssen 
wir jedem, der dessen bedarf, Wasser, Feuer, Nahrung verabfolgen, 
ihm den Weg zeigen, keinen unbeerdigt liegen lassen.“ (Flavius Jo-
sephus: gegen Apion II, 29).89 
 
6.2  ǀ Alle fühlen die Armut (um 100 v. Chr, jüdisch-hellenistisch): „Ei-
nerlei Ehre genieße, wer fremd herkam mit den Bürgern, denn wir 
alle ja fühlen die Armut, die uns umherwirft, und kein Land in der 
Welt gibt bleibenden Boden den Menschen.“ (Pseudo-Phokylides: 
Nuthetikon 34–36).90 
 
6.3  ǀ Mitleid und Gottes Königswalten: „Sei stets darauf bedacht, daß 
du niemand dein Mitleid versagst. Wer seinen Mitmenschen das 
Mitleid versagt, der gleicht dem Götzendiener, der Gottes Herr-
schaft [malchut schamajim] von sich ablehnt.“ (Talmud: Sifre z. 5. 
Buch Mose 15,  9).91 
 
6.4  ǀ Alle ohne Unterschied versorgen: „Man versorgt die Armen der 
Heiden zusammen mit den Armen der Israeliten, um der Eintracht 
willen [mipne darke schalom]; man pflegt die Kranken der Heiden 
wie die Kranken der Israeliten; man bestattet die Toten der Heiden 
wie die Toten der Israeliten.“ (Talmudisch: Gittin 61 a).92 
 
6.5  ǀ Die Fremden – Gottes Geliebte: „Die Fremden werden von Gott 
geliebt, und überall hat sie die Thora Israel gleichgestellt.“ (Talmud. 
Mechilta zu 2. Buch Mose 21,  8).93 
 
6.6  ǀ Fremdenrecht – Gottesrecht: „R. Simon ben Lakisch lehrt: Wer das 
Recht des Fremden leugnet, hat gleichsam das Recht Gottes geleug-
net.“ (Chagiga 5 a).94 
 

 
89 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 84. 
90 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 122. 
91 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 76. 
92 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 85. 
93 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 122. 
94 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 123. 



48 
 

6.7  ǀ Barmherzigkeit: „Wann werden alle Segnungen Gottes über dich 
kommen? Wenn du in Gottes Wegen wandelst. Welches sind Gottes 
Wege? Er ist barmherzig, er übt Barmherzigkeit auch gegen die Sün-
der, er ernährt alle Geschöpfe. Ebenso sollt ihr wohltätig gegen ei-
nander sein. Gott ist gnädig, d. h. er bedenkt mit seinen Wohltaten 
alle, die ihn kennen, und auch jene, die ihn nicht kennen. So sollt 
auch ihr euch gegenseitig mit Wohltaten bedenken.“ (Tanna debe 
Elijahu c. 26).95 
 
6.8  ǀ Frieden mit Ungläubigen: „Der Mensch sollte stets darum be-
müht sein, den Frieden mit seinem Bruder, seinem Verwandten und 
jedem anderen Menschen zu mehren, sogar mit dem Ungläubigen 
auf dem Marktplatz, auf daß er hochgeschätzt und wohlbeachtet sei 
auf Erden und für seinen Nächsten annehmbar (Berachot 17a)“96. 
 
6.9  ǀ Die Verfolgten: „Gott tritt für den Verfolgten ein, ob nun ein 
Gerechter einem Gerechten oder ein Böser einem Bösen nachstellt – 
stets ist Gott auf der Seite des Verfolgten, wer dies auch sei.“97 (Tal-
mud-Sentenz, nach Leo N. Tolstoi) ǀ →9.27. 
 
6.10  ǀ Israel und die anderen Völker: »„Was die anderen Völker be-
trifft,“ dies sind die eigenen Worte des R[abbi]. Moses aus Ägypten 
[Maimonides] im zehnten Kapitel seines Jad hachsaka [Mischne 
Thora], „so ist von unsern Vorfahren befohlen, ihre Kranken zu be-
suchen, ihre Toten wie die unsrigen zu begraben, ihren Notleiden-
den beizustehen und sie zu unterhalten so wie die Armen aus Israel; 
denn Gott ist, wie es in dem Psalm 145,  9 heißt, allen gut, und seine 
Barmherzigkeit erstreckt sich über alle seine Werke.“ (R. Manasse 
ben Israel: „Rettung der Juden“, übersetzt von Marcus Herz in Men-
delssohns Gesammelten Schriften III, S. 208).«98 

 
95 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 85. 
96 Hier zit. n. HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 37. 
97 Hier zitiert nach: TOLSTOI 2025, S. 246. – Vgl. auch EHRMANN 2004, S. 129 (aus 
Talmud und Midrasch): „Opfertiere. Der Ochse wird verfolgt vom Löwen, das 
Lamm vom Wolf, die Ziege vom Panther. Das sind die Opfer, die ich wünsche, 
spricht Gott; denn ich liebe mehr die Verfolgten als die Verfolger.“ (Jalkut Kohe-
leth 969) 
98 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 87. 



49 
 

6.11  ǀ Edle Rache. „Rabbi Mëir war von bösen Nachbarn umgeben, 
die ihn derart quälten, dass er zu Gott auf deren Tod betete; seine 
gelehrte Gattin Beruria verwies ihm dieses Benehmen mit folgenden 
Worten: Nicht die Sünder, sondern die Sünden sollen von der Erde 
vertilgt werden. Bete lieber zu Gott, dass jene Ruchlosen sich bes-
sern mögen.“99 
 
6.12  ǀ Rabbinerversammlung 1884: »Das Gebot der Nächstenliebe, 
welches im 3. Buch Moses 19,  18 mit den Worten: „Und du sollst 
lieben deinen Nächsten wie dich selbst, ich bin der Ewige!“ verkün-
det und von Hillel, dem großen Meister, als der Inbegriff der ganzen 
jüdischen Lehre bezeichnet wird, bezieht sich nicht allein auf den 
Stammes- oder Glaubensgenossen, sondern ist ebenso wie das da-
selbst c. 24, 22 verkündete Gebot der Gerechtigkeit: „Ein Recht sei 
euch, der Fremde sei wie der Eingeborene, denn ich bin der Ewige, 
dein Gott,“ eine uneingeschränkte, alle Menschen umfassende Sat-
zung.« (Erklärung der Rabbinerversammlung zu Berlin 4. und 5. 
Juni 1884 (Bericht S. 17–18.)100 
 
6.13  ǀ Rabbiner Samson Raphael Hirsch (1808-1888): „Ba rmher zi g -
k ei t  ist das Mitgefühl, daß der Schmerz des einen Wesens von selbst 
im andern Wesen wiedertöne; und je edler, je höher hinauf zum 
Menschen, um so zarter besaitet sind die Wesen für diese Lei-
densechos, die wie eine Stimme vom Himmel die Wesen durch-
dringt und ihnen Bürgschaft ist für ihre Allverwandtschaft in dem 
All-Einen. Bis endlich im Menschen, dessen Beruf Achtung und 
Liebe ist gegen das All der Gotteswelt, sein Herz so weich geschaf-
fen ist, daß es mit der ganzen organischen Welt mitfühlet, selbst 
empfindungslosen Wesen Schmerzgefühl leihend, auch mit welken-
der Blume trauert – und ihn so, wenn Anderes nicht, schon seines 
Herzens Einrichtung lehren müßte, daß er vor allem berufen sei, sich 
Bruder aller Wesen zu fühlen, und alle Wesen Anspruch an seine 
Liebe, an seine Tat haben.“101 
 

 
99 EHRMANN 2004, S. 141 (aus Talmud und Midrasch). 
100 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 89. 
101 Hier zitiert nach: BERNFELD 2025, S. 80. 



50 
 

6.14  ǀ Hermann Cohen (1842-1918): „Der Friede Gottes ist seine Voll-
kommenheit, sein Angesicht, das höchste Urbild menschlicher Sitt-
lichkeit.“ „Aller Haß ist umsonst, ich bestreite den Haß im Men-
schenherzen. Daher bestreite ich, daß ich einen Feind habe, daß ein 
Mensch mich hassen könnte.“ (H. Cohen: Religion der Vernunft aus 
den Quellen des Judentums [1919]. Wiesbaden 1978, S. 515-533 und 
552)102 
 
6.15  ǀ Die Erzählungen der Chassidim. „F e i n d e s l i e b e.  Rabbi Mi-
chal [von Zloczow] befahl seinen Söhnen: ‚Betet für eure Feinde, daß 
es ihnen wohlergehe. Und meinet ihr, dies sei kein Dienst Gottes: 
mehr als alles Gebet ist dies ein Dienst Gottes‘.“103 
 
6.16  ǀ Die Erzählungen der Chassidim. „Wie von Rabbi Michal selber, 
so werden von zweien seiner fünf Söhne seltsame Himmelfahrten 
der Seele erzählt. Ein dritter hingegen, Rabbi Seew Wolf von Zbaraž 
[Todesjahr … zwischen 1800 und 1820], offenbart nach einer wilden 
Kindheit eine ganz andere Beschaffenheit. Er wird einer der großen 
Menschen- und Weltfreunde, darin besonders seinem (der vierten 
Generation angehörenden) Zeitgenossen Rabbi Mosche Löb von 
Sasow verwandt. Im Gegensatz zu seinem Vater – doch darf nicht 
vergessen werden, daß Rabbi Michal den Söhnen geboten hatte, für 
ihre Feinde zu beten – weigert er sich beharrlich, die Bösen anders 
als die Guten zu behandeln. Wolfs Liebe ist allen Menschen, denen 
er begegnet, zugewandt, und sie umfaßt auch die Tiere. – Es kommt 
dem Menschen zu, alles Lebendige zu lieben, und es geziemt seiner 
Liebe nicht, sich danach zu richten, wie man sich zu ihm verhält.“104 
 
6.17  ǀ Die Erzählungen der Chassidim. „D a s  G e b o t  d e r  L i e b e.  
Ein Schüler fragte den Rabbi Schmelke [von Nikolsburg]: ‚Es ist uns 
geboten: Liebe deinen Genossen dir gleich. Wie kann ich das erfül-
len, wenn mein Genosse mir Böses tut?‘ – Der Rabbi antwortete: ‚Du 
mußt das Wort recht verstehen: Liebe deinen Genossen als etwas, 
was du selbst bist. Denn alle Seelen sind eine; jede ist ja ein Funken 

 
102 Hier zitiert nach: HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 57 und 59. 
103 BUBER-WERKE 18, S. 305. 
104 BUBER-WERKE 18, S. 147. 



51 
 

aus der Urseele, und sie ist ganz in ihnen allen, wie deine Seele in 
allen Gliedern deines Leibes. Es mag sich einmal ereignen, daß deine 
Hand sich versieht und dich selber schlägt; wirst du da einen Ste-
cken nehmen und deine Hand züchtigen, weil sie keine Einsicht 
hatte, und deinen Schmerz noch mehren? So ist es, wenn dein Ge-
nosse, der Eine Seele mit dir ist, dir aus mangelnder Einsicht Böses 
erweist; vergiltst du ihm, tust du dir selber weh.‘ – Der Schüler 
fragte weiter: ‚Wenn ich aber einen Menschen sehe, der vor Gott 
böse ist, wie kann ich den lieben?‘ – ‚Weißt du nicht‘, sagte Rabbi 
Schmelke, ‚daß die Urseele aus Gottes Wesen kam und jede Men-
schenseele ein Teil Gottes ist? Und wirst du dich seiner nicht erbar-
men, wenn du siehst, wie einer seiner heiligen Funken sich verfan-
gen hat und am Ersticken ist?‘ “105 
 
6.18  ǀ Die Erzählungen der Chassidim. „M e h r  l i e b e n.  Rabbi 
Pinchas [von Korez] und seine Schüler pflegten, wenn von bösen 
und feindlich gesinnten Menschen die Rede war, sich auf den Rat zu 
berufen, den der Baalschem [Israel ben Elieser] einst dem Vater ei-
nes Abgefallenen gegeben hatte: er solle seinen Sohn mehr lieben. 
‚Wenn du siehst‘, sagten sie, ‚daß einer dich haßt und dir Leid zu-
fügt, sollst du dich stark machen und ihn mehr lieben als zuvor. 
Dadurch allein kannst du ihn zur Umkehr bringen. Denn die Ge-
samtheit Israels ist ein Wagen für die Heiligkeit. Ist Liebe und Ein-
heit zwischen ihnen, dann ruht die Schechina und alle Heiligkeit 
über ihnen. Ist aber, was Gott verhüte, eine Spaltung, dann wird ein 
Riß und eine offene Stelle, und die Heiligkeit fällt in die ›Schalen‹ 
hinab. So mußt du, wenn dein Genosse sich in seiner Seele von dir 
entfernt, ihm näher kommen als zuvor, um den Riß auszufüllen.‘ – 
Rabbi Schemuel erzählte von Rabbi Rafael von Berschad: Auf einer 
Reise im Sommer rief er mich, ich solle mich in seinen Wagen setzen. 
Ich sagte: ‚Ich fürchte, ich könnte es Euch eng machen.‘ Da sagte er 
zu mir in einer Weise besonderer Zuneigung: ‚Laßt uns einander 
mehr lieben, dann wird uns weit sein.‘ Und nachdem wir gebetet 
hatten, sagte er zu mir: ‚Gott ist ein großer Freund.‘ – Rabbi Rafael 
sprach: ‚Ein ungemeines Übel ist die Haltung der Abgemessenheit, 
wo einer in seinem Umgang mit den Mitmenschen beständig Maße 

 
105 BUBER-WERKE 18, S. 337. 



52 
 

und Gewichte handhabt.‘ – Als Rabbi Rafael einst erkrankte und 
sich dem Tode nah wähnte, sprach er: ‚Man muß nun alle Verdienste 
beiseite legen, damit keine Herzenstrennung von irgendeinem Ju-
den mehr sei.‘ – Rabbi Pinchas sprach: ‚Auch für die Bösen unter den 
Völkern der Welt sollen wir beten, auch sie sollen wir lieben. Solang 
wir nicht so beten, solang wir nicht so lieben, wird Messias nicht 
kommen.‘ – Auch pflegte er zu sagen: ‚Mein Rafael versteht es, 
große Bösewichter zu lieben!‘ “106 
 
6.19  ǀ Die Erzählungen der Chassidim. „D e r  g u t e  F e i n d.  Der 
Streit, der zwischen Rabbi Bunam [von Pžysha] und Rabbi Meïr von 
Stabnitz entbrannt war, zog sich viele Jahre hin. Als Rabbi Meïr ge-
storben war, kam ein Chassid des Rabbi Bunam zu ihm und brachte 
ihm die gute Nachricht. Der Zaddik sprang auf und schlug die 
Hände zusammen. ‚Da meint man mich mit‘, sagte er, ‚er ist doch 
mein Rückenhalter gewesen.‘ Rabbi Bunam starb noch im gleichen 
Sommer.“107 
 
6.20  ǀ Die Erzählungen der Chassidim. „A m a l e k.  Den Spruch der 
Schrift ‚Gedenke dessen, was dir Amalek angetan hat‘ legte Rabbi 
Levi Jizchak so aus: ‚Weil du ein Mensch bist, ist es dir erlaubt, zu-
nächst dessen zu gedenken, was die Macht des Bösen dir selber an-
getan hat. Steigst du aber zur Stufe der Zaddikim auf und wird dei-
nem Herzen Ruhe betreffs all deiner Feinde ringsum, dann wirst du 
das Gedächtnis Amaleks unterhalb des Himmels auslöschen und wirst 
nur noch dessen gedenken, was die Macht des Bösen dem Himmel 
angetan hat: wie sie die Scheidewand zwischen Gott und Israel er-
richtete und Gottes Schechina ins Exil trieb‘.“108 
 
6.21  ǀ Rabbiner Leo Baeck (1873-1956): „Die gesamte religiöse Litera-
tur des Judentums predigt es: Die gekränkt werden und nicht krän-
ken, die ihre Beschimpfung hören und nicht erwidern, die aus Liebe 
handeln und freudig die Prüfungen ertragen, sie sind es, von denen 
die Schrift sagt: ‚Die den Ewigen lieben, sind, wie die Sonne aufgeht 

 
106 BUBER-WERKE 18, S. 280. 
107 BUBER-WERKE 18, S. 670. 
108 BUBER-WERKE 18, S. 373. 



53 
 

in ihrer Kraft.‘ [...] In der Feindesliebe offenbaren sich die Lauterkeit 
und die Aufrichtigkeit der Empfindung am überzeugendsten. Sie ist 
die große Probe der Echtheit, auf die bei der Liebe ja alles an-
kommt.“109 
 
6.22  ǀ Den Feind lieben? (1987): „Eine heute immer wieder akute 
Frage ist das Setzen von Prioritäten. So bedeutet in der rabbinischen 
Theologie das Streben nach Frieden nicht etwa, daß man meint, 
durch Darbieten des eigenen Lebens würden feindselige Haltungen 
aufgehoben. Wenn der Mitmensch sich nicht bereit zeigt, auf Mord-
absichten zu verzichten, so hat man das eigene Leben zu verteidi-
gen: ‚Wer kommt, dich umzubringen, dem komme zuvor‘ (Babylon. 
Talmud, Berachot 58 a). Wo ein solcher Extremfall nicht vorliegt, gilt 
Spr 25,  21: Speise und tränke deinen hungrigen Feind. Dazu etwa im 
Kommentar von Rabbi Levi ben Gerschon, genannt Gersonides 
(Provence 14. Jh.): indem du nach deinem eigenen Charakter an ihm 
handelst, änderst du seinen Haß. – Es wird also unterschieden zwi-
schen Verhalten in Lebensgefahr und allen übrigen Lebenslagen. 
Dies entspricht den Vorschriften für den Umgang mit einem Feind. 
Man soll ihm in Notlagen helfen (Ex 23,  4-5) und nicht über sein Un-
glück frohlocken (Hiob 31,  29-30). Eine berühmte Predigt sagt: Als 
Israel durch das gespaltene Schilfmeer zog, wollten die Engel einen 
Lobgesang anstimmen. Da sprach Gott: Meine Geschöpfe ertrinken 
im Meer (die Ägypter, die ihre Sklaven zurückholen wollten) – und 
ihr wollt singen? (Babylonischer Talmud, Megilla 10b, Sanhedrin 
39b). – Man soll eher dem Feind als dem Freund helfen, weil die Ge-
bote dazu da sind, um den bösen Trieb zu bezwingen (B.T., Baba 
Mezi’a32a). Rachsucht ist eine niedrige Gesinnung, der Mensch soll 
sich darin üben, in allen Dingen großmütig zu sein (Maimonides, 
Kodex, Deot = Ethik, 7,  7).“110 (Pnina Navé Levinson). →5.6 und 10.20. 
 
6.23 ǀ Orthodoxe Rabbinerkonferenz / Das Rabbinat in Deutschland (2022): 
„Keine Nation wird jedoch für immer das Stigma des politischen 
Feindes tragen. Die Tora lehrt uns, böse Taten und Absichten zu ver-
urteilen, nicht aber die Person. – In den letzten Jahren hat sich im 

 
109 BAECK 1922, S. 233-234. 
110 LEVINSON 1987, S. 72-73. 



54 
 

Nahen Osten eine größere Bereitschaft zum Frieden entwickelt. Die 
Tora lehrt uns, zu vergeben und zu vergessen. Unsere Angreifer 
sind auch Menschen. An Pessach lesen wir nicht das ganze Hallel – 
ein überschwängliches Dankgebet für die Befreiung aus Ägypten –, 
weil wir uns nicht über den Untergang unserer Gegner freuen kön-
nen.“111 
 

 
111 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b. 



55 
 

7. Die prophetische Friedensvision 
 
Eine von den Rabbinen geförderte volksetymologische Deutung will einen 
sprachlichen Zusammenhang zwischen Salem (שלם šhālêm; Genesis 
14, 18) und Schalom (שלום) erkennen und nennt Jerusalem (den von Jesaja 
verkündeten Wallfahrtsort des Völkerfriedens) deshalb die „Stadt des 
Friedens“. – Bald nach Gründung des Friedensbundes „Brit Shalom“ (1925) 

durch pazifistische Zionisten schrieb der jüdische Historiker Hans Kohn 
(1891-1971) folgende Vision nieder: „Geschichtlich und geographisch ist 
Palästina ein Land des Friedens. […] Dies soll auch in seiner äußeren Stel-
lung zum Ausdruck kommen, es soll ein neutrales Land unter dem Schutz 
des Völkerbundes werden, eine Stätte nationalen und internationalen 

Friedens, die durch Geschichte und Lage in naher Zukunft auch der Sitz des 

Völkerbundes sein sollte.“112 – Die Friedensbotschaft der Propheten (Je-
saja 2, 2-4; Micha 4, 1-3) nimmt, wie es scheint, keinen herausragenden 
Platz innerhalb des frühen rabbinischen Schrifttums ein, doch wird darin 
das Verbot des Waffentragens am Sabbat ausdrücklich auch mit dem ge-

weissagten Umschmieden der Waffen in Kulturwerkzeuge zur Nahrungs-
mittelversorgung113 begründet (→ 9.13). – In nachaufklärerischer Zeit ha-
ben einige Vertreter des modernen Judentums die prophetische Vision 
des Völkerfriedens im Sinne von Kants „Ewigem Frieden“ mit einem säku-
laren Fortschrittsoptimismus verbunden, der angesichts der Weltwirklich-

keit wenig überzeugt. Heute wäre es überlebenswichtig, sich an jenen 
Denkern aus jüdischen Familien114 zu orientieren, die – wie Jan/Iwan von 
Bloch (1836-1902), Georg Friedrich Nicolai (1864-1974), Rudolf Gold-
scheid (1870-1931), Albert Einstein (1879-1955), Raphael Lemkin (1900-
1959), Günther Anders (1902-1992 [Günther Siegmund Stern]), Hans Jo-

nas (1903-1993) oder auch Robert Oppenheimer (1904-1967) – das Pro-
phetenwort auf den Ernstfall der Zivilisation beziehen: Ohne Entwicklung 
eines Weltfriedensgefüges ist – zumal seit Zündung der ersten Atom-
bombe – eine Zukunft der menschlichen Gattung gar nicht mehr vorstell-

 
112 Hier zitiert nach RIESENBERGER 2008, S. 243 (Hervorhebung: pb). 
113 Die alte Kirche, solange sie in den ersten drei Jahrhunderten – d. h. vor der 
Verbindung mit dem Soldatenkaiser Konstantin – an ihrer Kriegsdienstverwei-
gerung im Römischen Imperium festhielt, bezog sich ausdrücklich auf die Pro-
pheten Israels. Justin († 165) schreibt wiederholt, die Christen hämen gemäß der 
Weisung vom Zion her die Waffen mit Ackerbaugeräten vertauscht und würden 
das Kriegshandwerk nicht mehr lernen (vgl. Thomas GERHARDS: Pazifismus und 
Kriegsdienstverweigerung in der frühen Kirche. Eine Quellensammlung. Neu-
edition der sechsten Auflage von 1991. edition pace| Regal: Pazifismus der frü-
hen Kirche, 2. Norderstedt 2024, S. 61-62). 
114 Vgl. BÜRGER 2025. 



56 
 

bar. Die einzige Alternative zu Jesaja und Micha bestünde in unermessli-
chen Leiden und einem künftigen Zeitalter der ‚Barbarei‘, das jedes Vor-
stellungsvermögen sprengt. 

 
7.1  ǀ „Die Propheten haben nichts so sehr von ihren Mitmenschen 
verlangt wie den Frieden.“ (Talmudisch. Sifre zu 5. Buch Moses 
6,  26).115 
 
7.2  ǀ Die Verheißung durch Jesaja und Micha: „Dereinst, in den späteren 
Tagen, wird aufgerichtet sein der Berg des Hauses des Ewigen, 
hochragend über alle Berge und erhaben über alle Hügel – und zu 
ihm werden alle Nationen strömen. Viele Völker werden sich auf-
machen und zueinander sprechen: Auf, wir wollen ziehen zum 
Tempelberg des Ewigen, zum Hause des Gottes Jakobs, daß er uns 
seine Wege lehre, und wir auf seinen Pfaden wandeln; denn von 
Zion geht die Lehre aus, und das Wort des Ewigen von Jerusalem. 
Er wird richten zwischen den Nationen und zurechtweisen die vie-
len Völker. Sie werden ihre Schwerter zu Sicheln umschmieden und 
ihre Lanzen zu Rebenmessern; eine Nation wird nicht fürder gegen 
die andere das Schwert erheben, und sie werden nicht mehr das 
Kriegführen lernen.“ (Jesaja 2,  2–4; Micha 4,  1–3).116 
 
7.3  ǀ „Ich vertilge die Kriegswagen in Efraim und die Rosse in Jeru-
salem; es wird der Kriegsbogen zerbrechen, da er den Völkern Frie-
den verkünden wird. Seine Herrschaft geht von Meer zu Meer und 
vom Strom bis an die Enden der Erde.“ (Sacharja 9,  10).117 
 
7.4  ǀ Äthiopisches Henochbuch, oder: Erster Henoch (ab 3. Jh. v.Chr., 
älteste apokalyptische Schrift), aus dem 10. und 11. Kapitel: 
 

„Tilg alle Gewalttat von der Erde weg! 
Jedes schlechte Werk soll ein Ende finden! 
Erscheinen soll die Pflanze der Gerechtigkeit und Wahrheit! 
Und dies ist ein Beweis des Segens: 
Die Werke der Gerechtigkeit und Wahrheit werden für immer 
in wirklicher Freude gepflanzt werden. 

 
115 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 105. = LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I),  S. 361. 
116 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 152-153. 
117 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 153. 



57 
 

Dann erblühen alle Frommen und leben, 
bis sie tausend Kinder zeugen, 
und vollenden in Frieden alle Tage ihrer Jugend und ihres Alters. 
Dann wird die ganze Erde in Gerechtigkeit bestellt, 
ganz mit Bäumen angepflanzt und voll Segens sein. 
Alle lieblichen Bäume werden darauf gepflanzt, 
ebenso Weinstöcke, 
und die eingepflanzten Weinstöcke bringen Trauben in Überfluß. 
Von allen darauf ausgesäten Samen ergibt ein Maß tausend andere, 
und ein Maß Oliven liefert zehn Kufen Öl. 
Reinige die Erde von aller Gewalttat, 
aller Ungerechtigkeit, aller Sünde und Gottlosigkeit, 
und vertilg auf der Erde alle Unreinigkeit, 
die auf Erden verübt wird! 
Alle Menschen werden gerecht sein, 
alle Völker mich verehren und preisen 
und alle mich anbeten. 
Die Erde bleibt dann rein von aller Verderbnis, 
aller Sünde, aller Plage und aller Qual 
und ich sende nie wieder eine Flut über sie, 
von Geschlecht zu Geschlecht bis in Ewigkeit.  
In jenen Tagen öffne ich des Segens himmlische Vorratskammern 
und lasse ihn auf die Erde, 
das Werk und die Arbeit der Menschenkinder herabkommen. 
Dann paaren sich Wahrheit und Frieden alle Tage der Welt 
und alle Menschengeschlechter hindurch.“118 
 
7.5  ǀ Sibyllinen (2. Jh. v.Chr.): „Voll aber werden die Städte und die 
fetten Fluren von Gütern sein und kein Schwert auf Erden noch 
Kriegslärm; noch wird ferner die schwer seufzende Erde erschüttert 
werden. Nicht Krieg noch auch Dürre wird ferner auf Erden sein, 
nicht Hunger und die Früchte verwüstender Hagel; sondern großer 
Friede auf der ganzen Erde. Und ein König wird dem andern Freund 
sein bis zum Ende der Zeiten, und ein gemeinsames Gesetz auf der 
ganzen Erde wird der Unsterbliche im gestirnten Himmel den Men-
schen vollenden, Alles, was geschehen ist (?) von den elenden Sterb-

 
118 Übersetzung aus RIESSLER 1928/1975, S. 361-362. 



58 
 

lichen. Denn er selbst allein ist Gott, und es gibt keinen anderen 
mehr; er selbst auch wird mit Feuer verbrennen die feindliche Macht 
der Männer.“ (Sibyllinen III, 750–761).119 
 
7.6  ǀ Sibyllinen (2. Jh. v.Chr.): „Von der ganzen Erde werden sie 
Weihrauch und Gaben zu dem Hause des großen Gottes bringen, 
und es wird kein anderes Haus bei den Menschen sein auch der 
Nachwelt zur Kunde, als das, welches Gott den gläubigen Männern 
zu verehren gegeben hat. Denn den Tempel des großen Gottes wer-
den es die Sterblichen nennen. Und alle Pfade des Gefildes und die 
rauhen Hügel und die hohen Berge und die wilden Wellen des Mee-
res werden gangbar und schiffbar sein in jenen Tagen. Denn aller 
Friede der Guten wird auf Erden kommen. Das Schwert aber wer-
den wegnehmen die Propheten des großen Gottes; denn sie selbst 
sind Richter der Sterblichen und gerechte Könige. Es wird auch ge-
rechter Reichtum unter den Menschen sein; denn das ist das Gericht 
und die Herrschaft des großen Gottes.“ (Sibyllinen III, 767–784).120 
 
7.7  ǀ Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. – 40/50 n.Chr.): „Der jün-
gere [Krieg], der mit Absicht geführt wird und aus Habsucht ent-
steht, wird sich alsdann leicht beseitigen lassen; denn die Menschen 
werden, wie mir scheint, Scham darüber empfinden, daß sie sich ro-
her zeigen als die vernunftlosen Tiere, nachdem sie den Schädigun-
gen und Verletzungen durch diese entronnen sind. Denn es wird 
natürlich als große Schande angesehen werden, wenn die giftigen 
und menschenfressenden und ungeselligen Tiere sich zum Frieden 
bekehren und versöhnlich werden, das von Natur zahme Geschöpf 
dagegen, dem geselliger Sinn angeboren ist, der Mensch, von unver-
söhnlicher Mordgier gegen seinesgleichen sein würde.“ (Philo: De 
praemiis et poenis [M. II 423, C.–W. 91/92]).121 
 
7.8  ǀ Hermann Cohen (1842-1918): Kr i eg i st  d er  Sa ta n d er  Wel t-
g eschi chte. „Diese Zuversicht des Weltfriedens, als des Zwecks 
und des Sinnes der Weltgeschichte, haben, die Propheten erdacht, 

 
119 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 155. 
120 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 155-156. 
121 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 156 (enthalten ist auch ein Hinweis auf den 
‚Tierfrieden‘ der messianischen Zeit). 



59 
 

und in diesem Gedanken bezeugen sie sich als die wahrhaften Lehrer 
der Nächstenliebe. Denn der Krieg ist der Satan der Weltgeschichte. 
Es ist ebenso Hohn auf die Idee Gottes, als des Vaters aller Men-
schen, wie es dem Begriffe des Menschen, als des Selbstzwecks und 
des Endzwecks, widerspricht, daß man denken dürfte, wie der alte 
Grieche: der Krieg ist der Vater des Alls; daß man denken dürfte, in 
ihm spiele sich der wahre Sinn des Völkerlebens und des Menschen-
schicksals ab. Wer an den ewigen Frieden glaubt, der glaubt an den 
Messias; nicht an einen, der gekommen wäre, sondern an den, der 
kommen soll und kommen wird.“ (H. Cohen: Innere Beziehungen 
der Kantischen Philosophie zum Judentum S. 58).122 

 
7.9  ǀ Moritz Lazarus (1824-1903): „Der landläufige Patriotismus ruht 
auf der Voraussetzung des Gegensatzes, Widerstreites, Wetteifers 
zwischen Völkern (um nicht von Herrschsucht, Prestige usw., Han-
delsausbeutung usw. zu reden!); die messianische Friedensidee 
lehrt, daß die Völker gemeinsam wirken sollen wie innerhalb des 
Staates die Städte, die Provinzen. Wahrhaft patriotisch sein heißt: 
den eigenen Staat zum wirksamen Gliede in der Gemeinschaft der 
Menschen erheben.“ (M. Lazarus: Die Ethik des Judentums. Band II. 
Frankfurt a. M. 1911, S. 365).123  

 
7.10  ǀ Rabbiner Moritz Güdemann (Tagebuch, Mai 1915): „Den größ-
ten Bankerott in diesem Weltkrieg erleidet die Weltreligion. Wo sind 
die großen Phrasen von der Feindesliebe, von dem Heil und dem 
Frieden, die vor 1900 Jahren in die Welt gekommen sind und die 
Erlösung gebracht haben! [...] Wie hoch erhebt sich dagegen unsere 
Thora mit ihren alten Ermahnungen zur Menschenliebe, zu Treue 
und Redlichkeit und friedlicher Gesinnung. Wie erhaben und kraft-
voll steht das Judentum da!“124 

 
7.11  ǀ Rabbiner Leo Baeck (1873-1956): „Die Propheten haben das sitt-
liche Problem der Weltgeschichte erfaßt. Der Gedanke des Bleiben-
den, dessen, was allein bestehen kann, hatte sich ihnen erschlossen. 

 
122 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 158-159. 
123 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 55. 
124 Hier zitiert nach: SCHAD 2006, S. 100. 



60 
 

Sie sahen ein Vergängliches und ein Dauerndes im Leben der Völ-
ker. Vergänglich ist alles, was der bloßen Macht dient; alle Gewalt 
ist dazu da, um früher oder später zusammenzubrechen. Mag sie 
immer wieder errichtet werden, sie stürzt doch immer wieder zu 
Boden. Ihr stetes Ergebnis ist, daß sie sich selbst vernichtet. Der 
Glaube an sie ist der Glaube an das Nichtige und ist so Götzendienst. 
Bleibend ist allein, was von Gott Zeugnis ablegt, das Gute also, das, 
was dem Rechte dient, das, was das Gebot Gottes verwirklicht. Die 
Gerechtigkeit ist die Gerechtigkeit für immer; sie kann unterdrückt, 
aber nie besiegt und nie vernichtet werden. Sie allein besteht von 
Geschlecht zu Geschlecht, sie allein gibt die Dauer, die Existenz für 
die Zeiten. Nur das, worin sie lebt, ist wahrhaft Geschichte. Es gibt 
nur eine Zukunft, die des Guten, die der Gerechtigkeit.“125 

 
7.12  ǀ Central Conference of American Rabbis (1937): „Das Judentum 
hat der Menschheit seit den Tagen der Propheten das Ideal des uni-
versellen Friedens verkündet. Die geistige und physische Abrüs-
tung aller Völker ist eine seiner wesentlichen Lehren. Es verabscheut 
jede Gewalt und setzt auf moralische Erziehung, Liebe und Mitge-
fühl, um den menschlichen Fortschritt zu sichern. Es betrachtet Ge-
rechtigkeit als die Grundlage für das Wohlergehen der Nationen 
und als Voraussetzung für einen dauerhaften Frieden. Es drängt auf 
eine organisierte internationale Aktion für Abrüstung, kollektive Si-
cherheit und Weltfrieden.“ (Central Conference of American Rabbis: 
Leitgrundsätze des Reformjudentums, 1937)126 
 
 
 

 
125 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 150-151. 
126 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 111. 



61 
 

8. Gewaltfreiheit, ziviler Ungehorsam 

und Kriegsdienstverweigerung 

 
Der russische Dichter Leo N. Tolstoi (1828-1910) betrachtete das Juden-

tum noch als archaische, auf ein nationales Kollektiv ausgerichtete ‚Kriegs-
religion‘, bevor er mit den Überlieferungen des rabbinischen Judentums 
näher vertraut wurde und seine Vorurteile überwinden konnte. Einerseits 
wuchs nach den verschiedenen Pogromwellen gerade im Zarenreich bei 
vielen Juden die Bereitschaft zu bewaffneter Gegenwehr.127 Andererseits 

fand Tolstois Lehre vom ‚Nichtwiderstehen‘ (Verzicht auf blutige, gar tö-
tende Waffengewalt) gerade auch unter jungen Juden viele Anhänger. So 
bat etwa der 24-jährigen Wulf Kanter, Absolvent der Technischen Akade-
mie Moskau, den Dichter im März 1890, ihm ‚die Möglichkeiten einer ak-
tiven Praxis der Gewaltlosigkeit in einer brüchigen Welt, die alles andere 
als gerecht war, zu erläutern‘.128 Mit Blick auf die herausragende Rolle von 

Frauen und Männern aus jüdischen Familien in der Friedensbewegung des 
19. und 20. Jahrhunderts129 ist es nicht unbedingt plausibel, die nachfol-
genden Zeugnisse zu Gewaltfreiheit, zivilem Ungehorsam und Kriegsver-
weigerung einfach als ‚marginal‘ abzutun. – Schließlich lesen wir in einer 
von Daniel Elazar (1934-1999), dem Gründer des ‚Jerusalem Centre for 

Public Affairs‘ und zeitweiligen Berater der israelischen Regierung, heraus-
gegebenen Publikation zur ‚politischen jüdischen Tradition‘: „Wenn wir 
zurückblicken auf die vergangenen 2500 Jahre, dann begreifen wir, dass 
die unpraktischen Propheten die wahren Realisten in der internationalen 
Arena waren, nicht die praktischen Politiker jener Tage, die Könige und 

Aristokraten. Gerade Jesaja, nicht die Könige Ahas und Hiskija, bestand in 
der assyrischen Krise auf Neutralität, gerade er sah die Entwicklung der 
Ereignisse voraus. Hundert Jahre später waren es nicht die Ratschläge des 
Jeremias, der versuchte, den Aufstand gegen Babylon zu verhindern, son-
dern der Eifer der ‚patriotischen‘ Partei am Hof, der zum Zusammenbruch 

des Königreichs führte, die Zerstörung des Tempels und beinahe die voll-
ständige Vernichtung des jüdischen Volkes nach sich zog.“130 

 

 
127 Vgl. auch RABKIN 2024, S. 198: „Die Juden in Russland unterschieden sich von 
ihren Brüdern in anderen Staaten dadurch, daß es unter ihnen viele Anhänger 
von bewaffneter Gewalt gab. In anderen jüdischen Gemeinden der Welt existier-
ten weder die Notwendigkeit der bewaffneten Verteidigung, noch der Gedanke 
daran, weshalb diese Möglichkeit gar nicht in Betracht gezogen wurde.“ 
128 TOLSTOI 2025, S. 50. 
129 Vgl. dazu den Überblick BÜRGER 2025 (sowie www.schalom-bibliothek.org). 
130 Hier zitiert nach: RABKIN 2024, S. 231-232. 



62 
 

8.1  ǀ G e w a l t f r e i e  A k t i o n e n im ersten Jahrhundert (Egon Spie-
gel): »Nicht lange vor Jesu öffentlichem Auftreten, um das Jahr 26/27 
nach Christus, machten Juden […] durch eine beispielhafte gewalt-
freie Aktion von sich reden. Ausgelöst wurde diese durch den blas-
phemischen Versuch des Pontius Pilatus, Kaiserbilder, die den Ju-
den als Götzenbilder galten, nach Jerusalem bringen zu lassen. Die-
ses Vorhaben löste eine allgemeine Empörung unter den Juden aus. 
„Josephus [Flavius] erzählt uns, daß die Juden nach Cäsarea ström-
ten, den Palast des Pilatus umringten und dort fünf Tage und 
Nächte ununterbrochen auf ihren Knien lagen, ohne sich wegzube-
wegen. Nach fünf Tagen ließ Pilatus sie in ein Stadion kommen, wo 
er sich auf einen Richterstuhl setzte. Alle erwarteten, daß er nun die 
umstrittene Frage entscheiden würde. Statt dessen ließ er die de-
monstrierenden Juden von drei Reihen Soldaten umringen und ver-
suchte, sie unter Druck zu setzen. Sie aber weigerten sich trotzdem, 
die Kaiserbilder zu tolerieren. Pilatus eskalierte: Er drohte, sie zu tö-
ten, und ließ die Soldaten die Schwerter ziehen: ‚Die Juden aber war-
fen sich wie auf Verabredung hin dichtgedrängt auf den Boden, bo-
ten ihren Nacken dar und schrien, sie seien eher bereit zu sterben, 
als daß sie die väterlichen Gesetze überträten. Zutiefst erstaunt über 
die Glut ihrer Frömmigkeit gab Pilatus den Befehl, die Feldzeichen 
sofort aus Jerusalem zu entfernen.‘ (bell 2,174) Der gewaltlose Wi-
derstand der Juden war erfolgreich.“ [G. THEISSEN: Studien zur So-
ziologie des Urchristentums. Tübingen 1979, S. 192 f] 
Ungefähr dreizehn Jahre später, um das Jahr 39/40 n. Chr., hören wir 
von einem ähnlichen Konflikt. Wieder entschlossen sich die aufge-
brachten Juden zum gewaltfreien Widerstand – und wieder mit Er-
folg. Anlaß war diesmal der wahnsinnige Plan des Gaius Caligula, 
sein Standbild im Jerusalemer Tempel aufzustellen. Das Volk 
strömte daraufhin zum Statthalter Petronius, der mit der Errichtung 
der Statue beauftragt worden war. „Und wieder drohte der Statthal-
ter mit Gewalt. Petronius fragte die Juden: ‚Wollt ihr also‘, sagte Pet-
ronius, ‚mit dem Kaiser Krieg führen, ohne an seine Rüstungen und 
an eure Ohnmacht zu denken?‘ Sie aber entgegneten: ‚Wir wollen 
ganz und gar keinen Krieg führen, sondern lieber sterben, als dem 
Gesetz entgegen handeln‘, und bei diesen Worten warfen sie sich 
zur Erde, boten ihren Nacken dar und erklärten sich bereit, densel-
ben Augenblick zu sterben. So fuhren sie vierzig Tage lang fort, ohne 



63 
 

das Land zu bestellen, obschon es Saatzeit war, und sie blieben fest 
bei ihren Worten und dem Entschluß, eher zu sterben, als die Bild-
säule aufrichten zu sehen. (ant 18,271f, vgl. bell 2,195-198) Petronius 
war so sehr von der Opferbereitschaft der Juden beeindruckt, daß er 
schließlich förmlich um Rücknahme des Befehls bat.“ [G. THEISSEN: 
Studien zur Soziologie des Urchristentums. Tübingen 1979, S. 193f 
(bevor sich allerdings der Konflikt noch weiter zuspitzen konnte, 
wurde Gaius Caligula ermordet)].«131 
 
8.2  ǀ Böses nicht vergelten: „Jetzt nun, meine Kinder, verbringet in 
Geduld und Sanftmut die Zahl eurer Tage, damit ihr den endlosen 
Aeon ererbet. Ein jeder Schlag und jede Wunde und ein jedes böse 
Wort und Anfechtung erduldet um des Herrn Willen. Wenn auf 
euch kommt Vergeltung des Bösen, gebet nicht zurück, weder dem 
Nächsten noch dem Feinde.“ (slavisches Henoch-Buch [1. Jahrhun-
dert n.Chr.?] 50, 2–4).132 
 
8.3  ǀ Schmähung nicht erwidern: „Die geschmäht werden, aber nicht 
schmähen, die ihre Beschimpfung anhören, aber nicht erwidern … 
– von ihnen gilt das Wort [Richter 5,  31]: ‚Die ihn [Gott] lieben, sind 
wie der Aufgang der Sonne in ihrer Pracht‘ (Talmudisch – Gittin 
36 b)“.133 
 
8.4  ǀ Eher dem Feind helfen: „Durch die Erfüllung der Gebote soll man 
die bösen Triebe niederhalten: deshalb soll man eher dem Feinde als 
dem Freunde Hilfe gewähren.“ (Talmud. Baba mezia 32 a).134 
 
8.5  ǀ D u  a b e r  t ö t e  n i c h t: „Es kam nämlich einer vor Rawa 
und sagte zu ihm: Der Befehlshaber meines Wohnortes hat zu mir 
gesagt: Geh und töte den Soundso! Wenn aber nicht, so töte ich dich. 
Rawa sagte zu ihm: Sie mögen dich töten, du aber töte nicht! Wie 
kommst du zu der Ansicht, daß dein Blut röter sei? Vielleicht ist je-
nes Mannes Blut röter.“ (Talmud: Pesachim 25 b)135 

 
131 SPIEGEL 2024, S. 92-93. 
132 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 93. 
133 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 96. 
134 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 96. 
135 Textquelle des Zitats ǀ PORTAL FRIEDENSTHEOLOGIE. 



64 
 

8.6  ǀ Erdulden ist besser: „Streit führt immer zu (bleibendem) Scha-
den. Im Babylonischen Talmud sagt Rabbi Hona: ‚Der Streit gleicht 
einem Wasserstrom, der sich allmählich erweitert‘ (Sanhedrin 7 a). 
Und Abbaje fügt hinzu: ‚Er gleicht Brettern eines Steges; je länger sie 
liegen, desto stärker werden sie.‘ Wenn möglich, sollen wir Streit 
aus dem Weg gehen: ‚Glücklich ist derjenige, der (eine Beleidigung) 
hört und sie einfach ignoriert. Viel Schlechtes wird an ihm vorbeige-
hen.‘ – Es ist wichtig, dafür die Grundlagen zu schaffen, nämlich ein 
Umfeld, das auf Wahrheit, Gerechtigkeit und Frieden basiert, und 
letztlich ‚sind alle drei in Wirklichkeit eins: Wenn Recht gesprochen 
wird und Wahrheit verteidigt, dann führt das zum Frieden‘ (Jerusa-
lemer Talmud Ta’anit 68a).“136 (Rabbiner Jehoschua Ahrens) 
 
8.7  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „M i t  d e m  S c h w e r t  a m  
H a l s.  Rabbi Schlomo [von Karlin] reiste einmal mit einem seiner 
Schüler. Unterwegs verweilten sie ein weniges in einem Wirtshaus, 
setzten sich an einen Tisch, und der Rabbi hieß Met wärmen; denn 
er trank gern warmen Met. Währenddessen traten einige Soldaten 
ein, und da sie Juden am Tisch sitzen sahen, schrien sie sie an, sie 
sollten sogleich aufstehn. ‚Ist der Met schon gewärmt worden?‘ 
fragte der Rabbi zum Ausschank hinüber. Ergrimmt hieben jene auf 
den Tisch und brüllten: ‚Fort mit euch oder …!‘ ‚Ist er noch nicht 
warm?‘ sagte der Rabbi. Der Führer der Soldaten zog ein Schwert 
aus der Scheide und legte es ihm an den Hals. ‚Allzu heiß darf er 
nämlich nicht werden‘, sagte Rabbi Schlomo. Da zogen sie ab.“137 
 
8.8  ǀ K r i e g s d i e n s t v e r w e i g e r u n g: Im Jahr 1935 wurde 
auf der Central Conference of American Rabbis (liberale Rabbiner-
konferenz der USA) die Wehrdienstverweigerung befürwortet und 
sogar vorgeschlagen, „dass diese Konferenz erklärt, dass sie sich 
von nun an gegen jeden Krieg stellt und dass sie allen Juden emp-
fiehlt, sie sich um ihres Gewissens willen und im Namen Gottes zu 
weigern, sich am Tragen von Waffen zu beteiligen“138. 
 

 
136 AHRENS 2022. 
137 BUBER-WERKE 18, S. 420. 
138 HOMOLKA 2025, S. 110-111 



65 
 

8.9  ǀ Der deutsch-israelische Soziologe H a r r y  M a ò r (1914-1982) 
schreibt über die Friedenstexte des Talmuds: „Das Prinzip der Ge-
waltlosigkeit und des Friedens erfährt im talmudischen Schrifttum 
eine ausführliche, wenn auch unsystematische Würdigung. Der ver-
hängnisvolle Ausgang des Krieges gegen Rom, der mit der Auflö-
sung des jüdischen Staates und dem Untergang der Freiheit des Vol-
kes endete, sowie der unglückliche Aufstand unter Bar Kochba, der 
den letzten Rest ehemaliger Selbständigkeit vernichtete, erfüllte die 
Gemüter mit der Sehnsucht nach dem Frieden um jeden Preis, der, 
je weniger ihn Roms drückende Herrschaft dem Volk gönnte und je 
größer die Opfer waren, unter denen er diktiert wurde, desto stärker 
durch die Talmudlehrer verkündet und zur Aufrechterhaltung ein-
geschärft wurde. War der Friede nach außen, je nach dem Wechsel 
der römischen Herrscher und der Willkür ihrer Prätoren, nur sehr 
beschränkt zugemessen, so sollte er sich desto größer und freier in-
nerhalb des Volkes in dem Verhältnis des einen zum anderen ent-
wickeln. Hier liegt ein herrlicher Schatz von Kernsprüchen, Legen-
den und Lehren vor, der einer Veröffentlichung Wert wäre. Die För-
derung oder Erhaltung des Friedens wird im Gegensatz zu den hoff-
nungsvollen Blicken nach außen als nur aus der Selbsthilfe von in-
nen heraus bestehend verkündet.“139 
 
8.10  ǀ Das pazifistische Paradigma der Unterdrückungszeit: „Es verdient 
besondere Beachtung, daß das Judentum gerade inmitten der Erfah-
rungen von Verfolgung und Unterdrückung, ungeachtet der fort-
dauernden Unsicherheit gegenüber den Fragen von Krieg und 
Kriegführung, mit besonderem Nachdruck den Primat des Friedens 
vertrat. Immer wieder wird im Talmud der geradezu enthusiasti-
sche Lobpreis laut: ‚Groß ist der Friede‘ – denn, so heißt es mehrfach, 
wenn in Israel Friede herrschte, würde Gott sogar Götzendienst un-
gestraft lassen. Die Stelle ist besonders bemerkenswert, weil damit 
implizit die Gewaltanwendung gegen Irrgläubige und Ungläubige, 
wie sie von Jehu gegenüber den Baalsdienern (II Reg [Könige] 
10,  18ff.) oder von den Makkabäern gegenüber den Hellenisten 
praktiziert wurde, noch nachträglich ins Unrecht gesetzt wird. 
Oder: ‚Groß ist der Friede‘ – denn wenn die Steine des Altars nicht 

 
139 MAÒR 1969, S. 55. 



66 
 

vom Messer berührt werden sollen, weil der Altar Frieden stiftet (Ex 
20,  25; Dtn 27,  5f), wie viel mehr ist der gesegnet, der Frieden stiftet 
zwischen Mensch und Mitmensch, Mann und Frau, einer Stadt oder 
einer Nation und einer anderen, einer Familie und einer anderen! 
‚Groß ist der Friede‘, denn es gibt kein Gefäß, das so viel Segen be-
faßt, als der Friede, wie es heißt (Ps 29,  11): ,Der Ewige gibt Macht 
seinem Volke, der Ewige segnet sein Volk mit Frieden.‘ Und schließ-
lich immer wieder: ‚Groß ist der Friede; denn Gottes eigener Name 
ist Friede.‘ Gott ist es ja, der der ganzen Schöpfung in Gestalt des 
Schalom die Einheit und Vollendung gibt, so wie eine Perle erst im 
Verbund mit anderen ihren ganzen Glanz entfaltet; ‚der Friede be-
steht in dem kampflosen, harmonisch ineinandergreifenden Leben 
in der Gesamtheit‘.“140 (Hans-Werner Gensichen) ǀ →3.11 und 5.2 
(Frieden trotz Götzendienst); 9.11, 9.12, 9.13, 9.25 (Altar und Waffe). 
 
8.11  ǀ Widerstand durch Gebet statt physische Gewalt: „Die generell ab-
lehnende Haltung des rabbinischen Judentums gegenüber gewalt-
samen Auseinandersetzungen lässt sich auch in ihrer Deutung des 
Bar Kochba-Aufstands feststellen. Im Jerusalemer Talmud (Jerusa-
lemer Talmud: Ta’anit 4,  5) wird das Scheitern der Revolte der Tat-
sache zugeschrieben, dass Bar Kochba seinen Onkel, den Gelehrten 
Rabbi Elazar ha-Moda՚i tötete, weil er ihn fälschlicherweise des Ver-
rates verdächtigte. Während Bar Kochba auf Gewalt setzte, saß 
Rabbi Elazar drei Jahre lang jeden Tag in Sack und Asche in der 
Stadt Betar, dem Rückzugsort der Aufständischen, und betete, dass 
Gott diese verschonen möge. Sofort nach der Tötung Elazars wurde 
Betar eingenommen und Bar Kochba getötet. Der historische Wert 
dieser Erzählung mag zweifelhaft sein, doch reflektiert sie die nega-
tive Haltung der Rabbinen gegenüber Bar Kochba und seinen Akti-
vitäten […]. Die Erzählung macht deutlich, dass nicht der Krieger 
Bar Kochba, der auf physische Gewalt setzte, der eigentliche Held 
der Rabbinen ist, sondern im Gegenteil der rabbinische Gelehrte Ela-
zar, denn nur durch dessen Gebete konnte die Einnahme von Betar 
mehr als drei Jahre lang verhindert werden […].“141 (Hans-Michael 
Haußig) 

 
140 GENSICHEN 1985, S. 114-115. 
141 HAUßIG 2024b, S. 1018. 



67 
 

8.12  ǀ Frieden ist die beste Vergeltung: Der deutsch-britische Reform-
rabbiner John Rayner (1924-2005) „erinnert an die Geschichte der 
beiden Brüder Jakob und Esau, um die Sinnlosigkeit der Vergeltung 
zu unterstreichen […]. Die Thora befiehlt den Nachkommen der bei-
den Brüder, Juden und Edomitern, von einer bewaffneten Ausei-
nandersetzung abzusehen: ‚Der Edomiter dagegen soll dir kein 
Gräuel sein; denn er ist dein Bruder. Der Ägypter soll dir kein 
Gräuel sein; denn du hast als Fremder in seinem Land gewohnt.‘ 
(Deuteronomium 23:8). Wenn die Thora über Ägypten spricht, weist 
sie darauf hin, dass es gute Gründe gibt, den Ägyptern dankbar zu 
sein und sich nicht an ihnen zu rächen. Rayner erklärt, dass die 
Thora den Gebrauch von Gewalt nicht gutheißt, und deshalb erin-
nert er an einen Spruch, den er bei einer Zeremonie zum Andenken 
von Jizchak Rabin gesehen hat: ‚Die beste Vergeltung ist der Frie-
den‘.“142 (Referat und Zitat nach Yakov M. Rabkin) 

 
8.13  ǀ Der Eisenaxt keinen Griff geben. Ein Gleichnis aus der mündli-
chen Thora lautet: „Als das Eisen geschaffen wurde, begannen die 
Bäume vor Angst zu zittern. Aber das Eisen sagte: Gebt keine Griffe 
für die Äxte her, dann wird keiner von euch Schaden nehmen.“143 

 
142 RABKIN 2024, S. 223. 
143 RABKIN 2024, S. 237. – Vgl. auch EHRMANN 2004, S. 88 (aus Talmud und Mi-
drasch): „Die Schöpfung des Eisens. Als das Eisen erschaffen wurde, zitterten die 
Bäume, denn sie fürchteten, es sei nun um ihre Existenz geschehen, sie könnten 
nun leicht gefällt werden. – Warum zittert ihr?, tröstete das Eisen. So lange sich 
nicht ein Holz aus eurer Mitte mit mir verbindet und den Stiel zu der Axt liefert, 
seid ihr auch vor Schaden gesichert.“ – Es ist verführerisch, dies geradewegs als 
Aufruf zur Kriegsdienstverweigerung zu lesen. „Im Ersten Weltkrieg […] kämpf-
ten Juden auf beiden Seiten des Konflikts, etwa 100.000 deutsche Juden für ihr 
Land und geschätzt 500.000 auf russischer Seite“ (RADBIL 2022, mit Darstellung 
kontroverser rabbinischer Positionen zur „Einberufung von Juden in nichtjüdi-
sche Armeen“). Juden töteten für die Herrschenden andere Juden. Ungezählte 
deutsche Juden mussten völlig sinnlos ihr Leben lassen für den Hohenzollern-
Kaiser Wilhelm II., der ein glühender Antisemit war: „Die Presse, Juden und Mü-
cken“ sind „eine Pest, von der sich die Menschheit so oder so befreien muss. – Ich 
glaube, das Beste wäre Gas“ (1927: zit. Deutscher Bundestag WD 1 – 172/07). Wer 
solches ‚Heldentum‘ noch immer in vermeintlich ‚judenfreundlicher Absicht‘ po-
sitiv darstellt, sollte sich schämen. 



68 
 

9. Die Abscheu vor Waffen: 

Geistliches Schwert und wahres Heldentum 
 
Alle Herrschaftsideologien, die den nur fünf Jahrtausende jungen Staats-
komplexen bis heute schier unverzichtbar sind, proklamieren, der ‚Krieg‘ 
habe zu jeder Zeit – immer – bestanden, sei eine ewige Naturtatsache und 
werde auch bis ans Ende aller Zeiten Bestand haben. Demgegenüber 

scheint in der biblischen (und außerkanonischen) Überlieferung die – wis-
senschaftlich144 allein haltbare – Erkenntnis durch, dass systematische 
Waffenproduktion und Kriegskomplexe erst ab einem ganz bestimmten 
Zeitpunkt der zivilisatorischen Entwicklung zum Durchbruch kommen 
(Gen 4,  22) und die menschliche Gattung seitdem wie ein böser Fluch be-

drücken. – Gegen das Idealbild eines ‚rabbinischen Pazifismus‘ mag manch 
ein Argument ins Felde geführt werden. Der Antimilitarismus der Rabbi-
nen – einhergehend mit einer regelrechten Abscheu vor allen Mordwaffen 
und einem geistigen Verständnis von Stärke – kann indessen nicht bestrit-
ten werden. Als „Held“ wird der Mensch in dieser Traditionslinie der jüdi-

schen Religion erst bezeichnet, wenn er den Zwang, der Erde Gewalt an-
zutun, Leben zu vernichten und die Welt zu verderben, überwunden hat. 

 
9.1  ǀ Nicht auf Kavallerie und Panzerwagen vertrauen: „Weh denen, die 
hinabziehen nach Ägypten um Hilfe und sich verlassen auf Rosse 
und vertrauen auf Wagen, weil ihrer viele sind, und auf Gespanne, 
weil sie sehr stark sind! Aber sie schauen nicht auf den Heiligen Is-
raels, und den HERRN befragen sie nicht.“ (Jesaja 31,  1 ǀ Lutherbibel 
2017). – „Jene verlassen sich auf Wagen und Rosse; wir aber denken 
an den Namen des HERRN, unsres Gottes. Sie sind niedergestürzt 
und gefallen, wir aber stehen aufgerichtet.“ (Psalm 20,  8-9 ǀ Luther-
bibel 2017).145 

 
144 Vgl. jetzt Harald MELLER / Kai MICHEL / Carel van SCHAIK: Die Evolution der 
Gewalt. Warum wir Frieden wollen, aber Kriege führen. Eine Menschheitsge-
schichte. München: dtv 2024. 
145 Johann Maier meint allerdings: Es „erweist sich die beliebte Gegenüberstel-
lung zwischen Gottes Macht einerseits und ‚Wagen und Rossen‘ (vgl. Jes 31, 1 ff.; 
Ps 20, 8) auf menschlicher Seite nur bedingt als Gegensatz. Es setzt keineswegs 
einen grundsätzlichen Gewaltverzicht voraus, wenn der Sieg Gott zugeschrieben 
oder eine Gewaltanwendung in theokratischem Sinne gefordert wird. Die Ge-
genüberstellung kann eine kritische Funktion gegenüber menschlicher Herr-
scher-Hybris haben, auch in Israel selbst. Diese kritische Funktion geht jedoch 
verloren, sobald das dankende oder vertrauensvolle Bekenntnis der Macht 



69 
 

9.2  ǀ Genesis 4, 17-24. Die Nachkommen Kains (Ursprung von Stadt-
kultur und Waffenschmiede): „Kain erkannte seine Frau; sie wurde 
schwanger und gebar Henoch. Kain wurde der Erbauer einer Stadt und 
nannte die Stadt nach dem Namen seines Sohnes Henoch. 18. Dem 
Henoch wurde Irad geboren; Irad zeugte Mehujaël, Mehujaël zeugte 
Metuschaël und Metuschaël zeugte Lamech. 19. Lamech nahm sich 
zwei Frauen; der Name der einen war Ada und der Name der ande-
ren Zilla. 20. Ada gebar Jabal; er wurde der Stammvater derer, die 
in Zelten wohnen und vom Viehbesitz leben. 21. Der Name seines 
Bruders war Jubal; er wurde der Stammvater aller Leier- und Flö-
tenspieler. 22. Auch Zilla gebar, und zwar Tubal-Kajin, der die Geräte 
aller Erz- und Eisenhandwerker schmiedete. Die Schwester Tubal-Kajins 
war Naama. 23. Lamech sagte zu seinen Frauen: Ada und Zilla, hört 
auf meine Stimme, / ihr Frauen Lamechs, horcht meiner Rede! / Ja, 
einen Mann erschlage ich für meine Wunde / und ein Kind für meine 
Strieme. 24. Wird Kain siebenfach gerächt, / dann Lamech sieben-
undsiebzigfach.“146 
 
9.3  ǀ Äthiopisches Henochbuch, oder: Erster Henoch (ab 3. Jh. v.Chr., 
älteste apokalyptische Schrift), 8. Kapitel: „Azazel lehrte die Men-
schen Schwerter, Messer, Schilde und Brustpanzer machen und 
zeigte ihnen die Metalle und die Art ihrer Bearbeitung, Armspan-
gen, Schmucksachen, den Gebrauch der Augenschminke und das 
Verschönern der Augenlider, alle Arten von Edelsteinen und aller-
hand Färbemittel. – So herrschte viel Gottlosigkeit; sie trieben Un-
zucht, gerieten auf Abwege und waren auf all ihren Pfaden ver-
derbt. – Semjaza lehrte Beschwörungen und Wurzelschneiden, 
Armaros das Lösen der Beschwörungen, Barakijal die Astrologie, 
Kokabel die Sternbilderkunde, Ezekeel die Wolkenschau, Arakiel 
die Erdzeichen, Samsiel die Zeichen der Sonne und Sariel den 
Mondlauf. – Als die Menschen umkamen, schrieen sie, und ihre 
Stimme drang zum Himmel. […] [10. Kapitel] … Die ganze Erde war 
ja durch die von Azazel gelehrten Werke verderbt worden. Ihm 
schreib alle Sünden zu!“147 

 
Gottes zur theokratischen Rechtfertigung des eigenen Machtanspruchs instru-
mentalisiert wird“ (MAIER 2000, S. 90). 
146 https://www.die-bibel.de/bibel/EUE/GEN.4 (Hervorhebungen: pb). 
147 Übersetzung aus RIESSLER 1928/1975, S. 360-361. – Johann Maier kommentiert: 



70 
 

69. Kapitel: „Und dies sind die Häupter ihrer Engel und die Namen 
ihrer Anführer über 100, 50 und 10. […] Der dritte hieß Gadreel; die-
ser zeigte den Menschenkindern all die Todesstreiche. – Auch ver-
führte er Eva und zeigte den Menschenkindern die Mordwerk-
zeuge, den Panzer, den Schild, das Schlachtschwert, überhaupt alle 
Mordwaffen. – Von seiner Hand stammen diese bei den Erdbewoh-
nern von damals bis in alle Zeiten.“148 
 
9.4  ǀ Äthiopisches Henochbuch (ab 3. Jh. v.Chr.), 52. Kapitel: „Nach 
jenen Tagen an dem Ort, wo ich all die Gesichte über das Verbor-
gene hatte, – ich war nämlich durch einen Wirbelwind entrückt und 
nach Westen geführt worden – Daselbst sahen meine Augen des 
Himmels Geheimnisse all, die noch geschehen sollen, einen Berg 
von Eisen, einen von Kupfer, einen von Silber, einen von Gold, einen 
von Weichmetall und einen von Blei. 
Ich fragte den Engel, der mit mir ging: Was für Dinge sind das, die ich 
im Verborgenen sah? 
Er sprach zu mir: All das, was du sahest, dient der Herrschaft seines 
Gesalbten, damit er stark und mächtig auf Erden werde. 

 
„Die Erfahrung der Kriegssituation und all ihrer Grausamkeiten ließ auch an 
Mächte denken, die übermenschlich, aber zugleich widergöttlich sind. Gen 6,  1-4 
und vor allem im ‚Wächterbuch‘ (äth[iopisches]. Henoch[buch] 6-36) wie im Ju-
biläenbuch wird vorausgesetzt, daß gefallene oder gestürzte Engel auf der Erde 
geheime und gefährliche Fertigkeiten und Kenntnisse gelehrt haben, die sich 
dann auf die weitere Geschichte der Menschheit böse auswirkten. Diese Erklä-
rung verband sich mit einer frauenfeindlichen Tendenz: die gefallenen Himmli-
schen lehrten den Menschen nicht nur gefährliche Fertigkeiten und ermöglichten 
damit die gewaltsame Ausübung von Macht, sie lehrten den Frauen insbeson-
dere Zauberei und Kosmetik. – Die damit verbundene kultur-skeptische Note 
wird ergänzt durch die Ausdeutungen des Stoffes, der schon in Gen 4,  17ff. den 
Kainitern die Erfindung von Kunstfertigkeiten zuschrieb, wobei die Schmiede-
kunst und Waffentechnik Gen 4,  22 dem Tubal-Kain zufällt. – Gewalttaten, Krieg 
und die Kriegstechnik werden in diesen Auslegungstraditionen vor allem in 
Henoch 6-11 sarkastisch als dämonisch verursachte und zivilisationsbedingte Er-
scheinung gegeißelt und eben mit Schmuck und Kosmetik zusammen genannt. 
Die grollende Assoziation von schönen Frauen und Krieg beruht wohl auf Erfah-
rungen der Kriegspraxis, bei der im schlimmsten Fall (Bann) nichts Männliches 
überlebte, sich für eine schöne Frau – auch als Kriegsgefangene – aber immer 
noch allerlei Möglichkeiten boten“ (MAIER 2000, S. 93-94). 
148 Übersetzung aus RIESSLER 1928/1975, S. 399-400. 



71 
 

Und jener Friedensengel gab mir zur Antwort: Wart ein wenig und dir 
wird alles Geheime, was den Herrn der Geister umgibt, geoffenbart 
werden! – Jene Berge, die deine Augen schauten, der Berg von Eisen, 
der von Kupfer, der von Silber, der von Gold, der von Weichmetall 
und der von Blei, sie alle werden vor dem Auserwählten wie Wachs 
vor dem Feuer und wie Wasser, das von oben herab über jene Berge 
fließt; sie werden schwach vor seinen Füßen werden. – In jenen Ta-
gen kann sich keiner retten, weder mit Gold noch mit Silber; nicht 
einer kann entfliehen. – Es gibt dann kein Eisen mehr für den Krieg, 
noch Kleiderstoff für Brustpanzer; Erz wird nichts nützen, noch 
Zinn etwas frommen oder geschätzt sein und Blei bleibt unbegehrt. 
– Alle diese Dinge werden vernichtet und von der Erde vertilgt, 
wenn der Auserwählte vor dem Herrn der Geister erscheint.“ 
 
9.5  ǀ Jubiläenbuch, oder: Kleine Genesis (2. Jh. v.Chr.), 11. Kapitel: „Im 
ersten Jahr der dritten Jahrwoche des 35. Jubiläum heiratete Reu die 
Ora, die Tochter des Kesedsohnes Ur, und sie gebar ihm einen Sohn; 
er hieß ihn Seroch im siebten Jahr dieser Jahrwoche in diesem Jubi-
läum. – Da begannen die Söhne Noes einander zu bekämpfen, ge-
fangenzunehmen und zu töten, Menschenblut auf die Erde zu gie-
ßen, Blut zu genießen, feste Städte, Mauern und Türme zu bauen, 
einen Menschen über das Volk zu setzen und damit den Anfang des 
Königtums zu machen, in den Krieg zu ziehen, Volk gegen Volk, 
Nation gegen Nation, Stadt gegen Stadt, alles Schlimme zu tun, Waf-
fen zu erwerben und ihre Söhne den Krieg zu lehren. – Sie began-
nen, Städte einzunehmen und Sklaven und Sklavinnen zu verkau-
fen. – Und Ur, des Kesed Sohn, baute die Stadt Ur der Chaldäer und 
hieß sie nach seinem und seines Vaters Namen. – Sie machten sich 
auch Gußbilder und beteten an, jeder den Götzen, den er für sich als 
Gußbild gemacht hatte. – Sie begannen auch, Schnitzbilder und un-
reine Bildwerke zu machen, und die bösen Geister halfen mit und 
verführten sie, so daß sie Sündhaftes und Unreines begingen. – Der 
Fürst Mastema bemühte sich ja, all dies zu tun, und er sandte andere 
Geister, die seiner Macht unterstellt waren, um allerlei Schlechtig-
keit, Sünde und Vergehen auszuführen, um zu verderben und zu 
vernichten und auf Erden Blut zu vergießen.“149 

 
149 Übersetzter Text aus RIESSLER 1928/1975, S. 569-570. 



72 
 

9.6  ǀ Jubiläenbuch (2. Jh. v.Chr.), 19. Kapitel: „Im zweiten Jahr der 
sechsten Jahrwoche gebar Rebekka dem Isaak zwei Kinder, Jakob 
und Esau. – Jakob aber war glatt und rechtschaffen; Esau dagegen 
war ein rauher, wilder, haariger Mann; und Jakob wohnte in Zelten. 
– Als die Jünglinge heranwuchsen, lernte Jakob die Schrift. – Esau 
aber nicht; denn er war ein wilder Mann und ein Jäger. Er lernte den 
Krieg, und all sein Tun war wild. – Abraham liebte den Jakob, Isaak 
aber den Esau.“150 
 
9.7  ǀ Referat über Philo von Alexandrien (* um 15/10 v. Chr.; † nach 40 
n. Chr.): „Einen Quellenbereich für sich und völlig anderen Charak-
ters bilden die Schriften des Philo von Alexandrien, der aus alexand-
rinisch-jüdischer Sicht und mit stark philosophierenden Interessen 
schrieb. […] Der Krieg unter Menschen ist […] wie eine Naturkata-
strophe ein Verhängnis, das durch gestörte Harmonie – hier in der 
menschlichen Gesellschaft – erwächst. Er kann daher nie positiven 
Wert gewinnen, auch wenn die Verteidigung bei unmittelbarer Be-
drohung nötig ist – jedoch eben als ein Übel, Folge von Gottlosigkeit. 
[…] Der Ursprung solcher Störungen in der menschlichen Gesell-
schaft liegt im Aufkommen von Fertigkeiten und Bestrebungen, die 
Krieg erst ermöglichen. In De posteritate Caini § 112ff. knüpft auch 
Philo an den Kainiterstammbaum Gen 4,  17ff. die Erfindung ambi-
valenter Zivilisations- und Kulturgüter. Lamechs Frau Zilla symbo-
lisiere mit ihrem Namen – ‚Schatten‘ – körperliche und äußerliche, 
jedoch vergängliche Güter. Gen 4,  22 belegt, daß Macht-, Besitz- und 
Luststreben überhand nahmen; und in diesem Zusammenhang kam 
die Metallbearbeitung auf. Die Rüstung aber führt zum Krieg, der 
Macht und Besitz verschaffen soll. Nie sei ein Krieg um der Tugend 
willen geführt worden, denn die (ungestörte) Natur an sich ist fried-
liebend.“151 (Johann Maier) 
 
9.8  ǀ Referat über den jüdischen Geschichtsschreiber Flavius Josephus (ca. 
37 – 100 n.Chr.): „Jobel (= Tubal-Kain) in Gen 4,  17ff. ist auch für ihn 
(Antiquitates Iudaicae I, 60ff.) Erfinder der Metallbearbeitung und so-
mit der Waffen- und Kriegskunst, mit der er sich die Mittel für seine 

 
150 Übersetzter Text aus RIESSLER 1928/1975, S. 589-590. 
151 MAIER 2000, S. 59-60. 



73 
 

körperlichen Genüsse verschaffte – eine Einschätzung des Krieges, 
die popularphilosophisch-skeptisch klingt und bei Philo noch dezi-
dierter begegnet. Jedoch bei weitem nicht so negativ gefärbt, schon 
gar nicht so dämonisiert wie etwa im ‚Buch der Wächter‘ (Henoch 
1-36) oder im Jubiläenbuch. Allerdings meint auch Josephus (Anti-
quitates I, 72ff), daß die Nachkommen aus der Vermischung von En-
geln und Menschentöchtern (Gen 6,  1-4) gigantenähnliche Kraft-
protze hervorbrachten, welche keine Normen respektierten und nur 
auf ihre eigene Kraft vertrauten.“152 (Johann Maier) 
 

_____ 

 
9.9  ǀ Wer den Tempel bauen darf: „David sprach zu Salomo: Mein 
Sohn, ich hatte es im Sinne, ein Haus zu bauen dem Namen des Ewi-
gen, meines Gottes. Da erging an mich das Wort des Ewigen also: 
Sehr viel Blut hast du vergossen und große Kriege geführt; du sollst 
kein Haus bauen meinem Namen, denn viel Blut hast du vergossen 
zur Erde vor mir. Ein Sohn wird dir geboren, der wird ein Mann der 
Ruhe sein, und ich werde ihm Ruhe schaffen vor all seinen Feinden 
ringsum; denn Salomo [der Friedliche] wird sein Name sein, und 
Frieden und Ruhe gebe ich Israel in seinen Tagen. Er wird meinem 
Namen ein Haus bauen, er wird mir Sohn sein und ich ihm Vater; 
ich werde den Thron seines Königreichs über Israel gründen auf 
ewig.“ (1. Chronik 22,  6–9).153 
 
9.10  ǀ Auch Worte können ein Mordinstrument des Krieges sein [Palästi-
nische Apokryphen; 1. Jh. v.Chr.?]: „Herr, rette meine Seele vor ei-
nem gottlosen und boshaften Menschen, vor einer gottlosen und 
verleumderischen Zunge, die Lug und Trug redet. Vielgewandt 
sind die Worte der Zunge eines boshaften Menschen wie auf der 
Tenne das Feuer, das Halme verzehrt. Er treibt sein greuliches We-
sen, indem er Häuser mit lügnerischer Zunge in Brand steckt, lustig 
grünende Bäume umhaut, … Häuser in Krieg verwickelt mit gifti-
gen Reden.“ (Psalmen Salomos 12,  1-3).154 ǀ s. a. Kriegspropaganda! 

 
152 MAIER 2000, S. 65. 
153 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 154. 
154 Textquelle des Zitats ǀ LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I), S. 286. 



74 
 

9.11  ǀ Der Gegensatz Altar und Kriegsschwert: »Im Buch Exodus finden 
wir folgende Mahnung: „Wenn du einen Altar für mich (Gott) baust, 
benutze keine behauenen Steine, denn dein Eisen ist gegen sie ge-
schwungen worden, wodurch sie entweiht sind“ (Ex. 20,  25). Hierzu 
pflegte Simon Ben Elazar zu sagen: „Der Altar ist dazu gemacht, um 
die Jahre des Menschen zu verlängern, und das Eisen ist dazu ge-
macht, um die Jahre des Menschen zu verkürzen; es ist nicht richtig, 
zu schwingen, was das Leben verkürzt, gegen das, was das Leben 
verlängert.“ – Rabbi Yohanan Ben Zakkai sagt über diesen Schrift-
abschnitt entsprechend der Fassung von Deuteronomium 27,  6: 
„Siehe, es heißt: Du sollst bauen … aus ganzen Steinen! Es sollen 
Steine sein, die den Frieden bringen. Nun, indem man nach der De-
vise kal wachomer, vom Leichteren zum Schwereren, vorgeht, kann 
man folgern: Wenn der Heilige, gepriesen sei Er, über Altar-Steine, 
die weder sehen, hören noch sprechen, aber dazu dienen, Frieden 
zwischen Israel und dem Vater im Himmel herzustellen, sagt: ‚Du 
sollst kein eisernes Gerät gegen sie schwingen.‘ – um wieviel mehr 
sollte derjenige geschützt werden, so daß ihm kein Leid wider-
fahre[n] soll, der Frieden [herbeiführt] zwischen Menschen, zwi-
schen Mann und Frau, zwischen Stadt und Land, zwischen Nation 
und Nation, zwischen Familie und Familie, zwischen Regierung 
und Regierung (Mechilta, Massechet d’wachodesch)!“  « (Zitiert nach 
Rabbiner Jeremy Milgrom155) 
 
9.12  ǀ Nur Friedenssteine (dasselbe Thema): „W’im misbach awonim 
taaseh li lau siwneh eshen gosis ki charb’cho hënafto oleho wat’chalaleho: 
‚Wenn du mir einen Altar aus Steinen errichtest, sollst du sie nicht 
behauen bauen; denn hast du dein Schwert über einen [Stein] ge-
schwungen, so hast du ihn entweiht.‘156 Zu diesem Verse bemerkt 

 
155 MILGROM 2001, S. 36. Textfassung (Übersetzung) und Erläuterung zur Unver-
träglichkeit von Altar und Schwert auch bei: REICHMAN 2024b, S. 569 (vgl. ebd., S. 
569-571 auch den ganzen Abschnitt „Gesetze, die Frieden stiften“). – Vgl. auch 
EHRMANN 2004, S. 130 (aus Talmud und Midrasch): „Der Altar. Beim Bau eines 
Altars durften die Steine nicht mit einem eisernen Werkzeug behauen werden. 
Das Eisen hat die Bestimmung, das Leben des Menschen zu verkürzen; der Altar 
hingegen soll mit Gott aussöhnen und zur Verlängerung des menschlichen Le-
bens beitragen; daher soll das Werkzeug des Mordes nicht berühren die Stätte, 
die dem Menschen langes Leben bringt.“ 
156 Ex. 20, 25. 



75 
 

die Mechilta157: ‚Rabbi Jochanan ben Sackai sagte: Von awonim  
s c h l ë m a u s158 sollst du den Altar bauen, von awonim schematilaus  
s c h o l a u m159, von Steinen, die den Frieden stiften. Wenn nun bei 
leblosen Altarsteinen, weil sie zwischen Israel und seinem Vater 
Frieden zu stiften bestimmt sind, Gtt verlangt: Du sollst kein Eisen 
über sie schwingen — um wieviel soll nur Segen kommen über jene, 
die Frieden stiften in der Familie, in Gemeinwesen, zwischen zwei 
Völkern, zwischen zwei Reichen‘.“160 
 
9.13  ǀ Waffenverbot am Sabbat: „Man darf weder Schwert noch Bogen 
noch Schild noch Keule noch Speer (am Sabbat) tragen, und wenn 
doch jemand dergleichen mit sich führt, muß ein Sühnopfer darge-
bracht werden. Eliezer sagt (es ist erlaubt, weil) sie als Schmuck be-
trachtet werden. Die Weisen antworten (sie können nicht als Orna-
mente angesehen werden, weil) sie widerlich seien, wie geschrieben 
steht: ‚Sie werden ihre Schwerter zu Pflugscharen schleifen und ihre 
Speere zu Rebmessern; Völker werden nicht mehr mit Schwertern 
gegeneinander kämpfen, noch werden sie je wieder Krieg erlernen.‘ 
(Jes 2,  4). (Mischna Sabbat 6,  4).“161 
 
9.14  ǀ Die rabbinische Verwandlung der Waffen: „Die ‚Waffen‘, mit de-
nen Vater Jakob nach Gen. 48,  22 den Sieg erringt, sind nach dem 
Midrasch Weisheit und Gebet; die ‚geharnischten Männer‘, von de-
nen der Talmud spricht, sind die Kämpen des Lehrhauses; der alte 
Titel des ‚Buches der Kriege Gottes‘ kehrt im Mittelalter häufig wie-
der, um das Ringen nach geistigen, zumal weltanschaulichen Wahr-
heiten zu bezeichnen.“162 (Isaak Heinemann) 
 
9.15  ǀ Von Kriegern zu Schriftgelehrten: „Der Tanach berichtet von 
zahlreichen kriegerischen Auseinandersetzungen mit den umlie-

 
157 = Meḵiltā’ = halachischer Midrasch zu Exodus und Deuteronomium. 
158 = „ganze Steine“ im Sinn von: „unbehauene Steine“; vgl. Deut. 27, 5 f. 
159 = wörtl.: „unbehauene Steine [nämlich:] Frieden“. 
160 AGUDAS JISROEL 1918 (nach der im vorliegenden Band mit Erklärungen von 
Harald Faber und Friedrich Erich Dobberahn neu edierten Form). – Zur Stelle 
des Rabbi Johanan ben Zakkai (Mechilta) siehe auch: MILGROM 2001, S. 36. 
161 MILGROM 2001, S. 36. 
162 HEINEMANN 1929, S. 14. 



76 
 

genden Völkern und preist darüber hinaus auch die Personen, die 
dabei für Israel Siege errungen haben. Das rabbinische Judentum 
unterzieht die Berichte aus dem Tanach jedoch einer eigenständigen 
Deutung und verleiht auch den auftretenden Persönlichkeiten eine 
ganz andere Bewertung. – Besonders ist die charakteristische Um-
formung von Persönlichkeiten wie David und Josua, die im Tanach 
als erfolgreiche Krieger beschrieben werden, in fromme rabbinische 
Gelehrte […]. Laut dem Babylonischen Talmud (Babylonischer Tal-
mud Berachot 3b) begann Davids Tagesablauf mit dem Studium der 
Thora. Das Königtum wurde ihm als Belohnung für seinen Eifer als 
Gelehrter übertragen. Der Unterschied zwischen Saul und David 
wurde darin gesehen, dass Ersterer unfähig war, die Ergebnisse sei-
nes Studiums den Menschen zugänglich zu machen, während es 
Letzterem gelang […]. Einige Stellen gehen sogar soweit, David als 
völlig uninteressiert an kriegerischen Angelegenheiten zu beschrei-
ben […].“163 (Hans-Michael Haußig) 
 
9.16  ǀ Wächter der Stadt sind nicht die Militärs: „Rabbi Jehuda ha-Nasi 
sandte Rabbi Hiyya, Rabbi Assi und Rabbi Ammi aus, durch Städte 
im Land Israels zu reisen und ihnen Schriftgelehrte und Lehrer zu 
besorgen. Sie kamen in eine Stadt, in der sie weder Schriftgelehrte 
noch Lehrer fanden. Da sagten sie: ‚Bringt uns die Wächter der Stadt 
herbei‘. Man brachte ihnen die bewaffneten Stadtwächter. Da sagten 
sie: ‚Sind das etwa die Wächter der Stadt? Das sind die Zerstörer der 
Stadt!‘ Da fragten die Bewohner, wer denn die Wächter der Stadt 
seien. Da sagten sie: ‚Die Schriftgelehrten und Lehrer, wie es ge-
schrieben steht: Wenn Gott die Stadt nicht bewacht, dann ist jeder 
Wächter nutzlos‘.“ (Psalmen 127; Palästinensischer Talmud: Cha-
giga 1,  7)164 ǀ  Zum Thorastudium führt Hans Küng aus: „… im rabbi-

 
163 HAUßIG 2024b, S. 1016. 
164 Hier zitiert nach: RABKIN 2024, S. 211. – „Wächter der Stadt“: hiervon leitet sich 
der Name der staatskritischen religiösen Bewegung „Neturei Karta“ im Judentum 
ab (ebd., S. 210). – Vgl. auch die Nacherzählung in EHRMANN 2004, S. 144-145 
(aus Talmud und Midrasch): „Die Hüter der Stadt. Zwei gelehrte Männer reisten 
im Auftrag des Rabbi Juda Hanassi durch das Land, um sich von dem Zustand 
des Unterrichtswesens in den einzelnen Orten zu überzeugen. Sie kamen in den 
Ort, wo sie die Hüter der Stadt zu sehen verlangten. Man führte ihnen die Nacht-
wächter vor. – Das sind nicht die Hüter der Stadt, die könnte man eher Zerstörer 
der Stadt nennen. Die Hüter der Stadt sind jene, welche lehren und lernen. – Die 



77 
 

nischen Judentum wird das Studium der Tora geradezu als Weg 
verstanden, um Gottes Wort zu hören und Gottes Gegenwart 
(‚Schechina‘) zu erfahren. Und vielleicht hat keine andere religiöse 
Tradition die Bedeutung des Studiums der heiligen Texte als eine 
Öffnung, als einen Weg zum heiligen Gott, dem Urheber der Tora, 
so sehr betont wie die jüdische. Und muß man noch hinzufügen, daß 
gerade vom Studium der Tora her auch die für den jüdischen Men-
schen und sein Ethos so wichtige Leidenschaft für das Lernen, für 
Lesen und Schreiben, für Bücher und schließlich für den intellektu-
ellen Diskurs und Disput kommt?“165 
 
9.17  ǀ Städteeroberer sind keine Helden: „Die böse Neigung ist einer der 
Schlüsselbegriffe im Judentum. So steht in den Sprüchen der Väter: 
‚Besser ein Langmütiger als ein Kriegsheld, besser, wer sich selbst 
beherrscht, als wer Städte erobert.‘ (Sprichwörter 16:32). Darin liegt 
der grundsätzliche Unterschied zwischen kriegerischem Helden-
tum und jüdischem Heldentum, weil letzteres im Streben nach mo-
ralischer Vollkommenheit besteht. Aus der Perspektive dieser Lehre 
war es die böse Neigung, die die Juden dazu bewegte, die irdische 
Definition von Heroismus anzunehmen: Städte zu erobern und zu 
beherrschen.“166 (Yakov M. Rabkin) 
 
9.18  ǀ Das Gebet als „Schwert“: „Die Mischna versucht, alle Sätze, in 
denen Kriegsgeräte erwähnt werden, in allegorischer Form zu erklä-
ren: Das Schwert und der Bogen, mit dem unser Urvater Jakob be-
waffnet war (vgl. Genesis 48:22), werden zu Gebeten und guten Ta-
ten (vgl. Midrasch Genesis Rabba, 97:6). Gemäß der Tradition zeigt 
sich das jüdische Heldentum in der Studierstube und nicht auf dem 
Schlachtfeld.“ (Yakov M. Rabkin)167 
 
9.19  ǀ „Es gibt keine gesegnetere Waffe als den Frieden.“ (Jerusale-
mer Talmud, Berachot 82).168 ǀ  „Der Herr (er sei gelobt) hat keine 

 
Lehrer und die Schüler.“ 
165 KÜNG 2007, S. 181. 
166 RABKIN 2024, S. 262. 
167 RABKIN 2024, S. 172. 
168 Zitat hier nach: HERWANGER 2001; ebenso in: FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 

1995. 



78 
 

Waffe gefunden, die dem Volke Israel mehr Segen brächte als der 
Frieden.“ (Babylonischer Talmud: Schluss von ‚Ukzin‘)169 
 
9.20  ǀ „Die Weisen mehren den Frieden auf der Welt.“ (Babyloni-
scher Talmud. Berachot 64)170 
 
9.21  ǀ Wer ist ein Held: „Wer ist ein Held? Wer sich seinen Feind zum 
Freund macht.“ (Talmud. Abot de R. Natan c. 23).171 ǀ  „Wer ist der 
größte der Helden? Der sich den Feind zum Freunde macht!“ (Rabbi 
Nathan z. Mischna, Awot 23).172 
 
9.22  ǀ Wer ist stark?: „Ben Soma spricht: … Wer ist stark? Wer seine 
Leidenschaft bezwingt, denn es heißt (Sprüche 16,  32): ‚Besser ist der 
Langmütige, als ein Held, und [besser] wer sein Gemüt beherrscht, 
als ein Städtebezwinger‘ (Mischna, Avoth IV, 1; vgl. Avot V.11)“173. 
–  Moderne Erläuterung hierzu: „In diesem Zusammenhang ist die Tat-
sache recht interessant, daß der Talmud biblische Kriegshelden in 
‚Helden des Lehrhauses‘ uminterpretiert. Auch Waffen wie das 
Schwert oder der Bogen, wie sie in der Bibel vorkommen, werden in 
der Kommentierung mit ‚Gebet‘ oder ‚Gelehrsamkeit‘ wiedergege-
ben (Berachot 18b), um Worte des Krieges auszumerzen. So ist auch 
der Spruch von Rabbi Nathan zu verstehen: ‚Helden bedeutet immer 
Helden des Thorastudiums‘ (Avoth de Rabbi Nathan 23,  1).“174 
 
9.23  ǀ Waffen sind eine Schande für uns: „Die Mischna (Schabbat 6:4) 
besagt, dass niemand am Schabbat unnötigerweise Waffen tragen 
darf und dass ein Mensch der dieses Verbot übertritt, verpflichtet 
ist, ein Sündopfer dafür zu bringen. Rabbi Elieser hingegen war der 
Meinung, dass Waffen Schmuckstücke für einen Mann sind, mit 

 
169 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995. 
170 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995. 
171 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 96. 
172 Zitat hier nach: HERWANGER 2001. 
173 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 38. 
174 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 38. – Vgl. Psalm 33, 16.20 in der Übersetzung 
von A. Weiser: „Keinem König hilft große Macht, / nicht rettet ein Held sich 
durch Riesenkraft … / Unsere Seel harret des Herrn, / er ist uns Hilfe und Schild. 
/ Denn seiner freut sich unser Herz, / denn wir vertrauen seinem heiligen Na-
men“ (GENSICHEN 1985, S. 104). 



79 
 

denen er am Schabbat ohne Einwände ausgehen kann. Aber alle an-
deren Gelehrten antworteten ihm: ‚Die Waffen sind nur eine 
Schande für uns, wie es heißt (Jesaja 2,  4): Sie sollen ihre Schwerter 
zu Knüppeln und ihre Lanzen zu Schneidemessern umschmieden; 
ein Volk soll nicht das Schwert gegen ein anderes erheben, und man 
soll sich nicht zum Krieg rüsten‘.“175 ǀ  Walter Homolka und Albert H. 
Friedlander führen zur Abscheu vor Waffen aus: „Welch negative Ein-
stellung gegenüber Waffen in talmudischer Zeit eingenommen 
wurde, geht aus Schabbat 6,  4 hervor, wo sie ‚widerwärtig‘ genannt 
werden, weshalb es auch verboten war, sie am Gott geweihten, hei-
ligen Schabbat zu tragen.“176 – Dementsprechend „nicht neu ist die 
Verachtung der Waffen, die sich z. B. in den mittelalterlichen Dar-
stellungen der Pessacherzählung zeigt. Der dort vorkommende 
‚böswillige Sohn‘ oder ‚Verruchte‘ wird gewöhnlich als waffentra-
gender Soldat dargestellt, der ‚kluge Sohn‘ dagegen als friedlieben-
der Weiser“177. 

 
9.24  ǀ Waffen darf man auch gewalttätigen Juden nicht verkaufen (Mai-
monides): „Alles, was man einem Heiden nicht verkaufen darf 
[Mordwerkzeuge], darf man auch einem gewalttätigen Juden nicht 
verkaufen, denn man unterstützt dadurch einen Gesetzesübertreter 
und veranlaßt ihn zu straucheln. Und so übertritt auch jeder, der ei-
nen in irgendeiner Beziehung Blinden zu straucheln veranlaßt und 
ihm rät, was nicht recht ist, oder der einen Gesetzesübertreter unter-
stützt, der doch blind ist und infolge des Gelüstes seines Herzens 
den rechten Weg nicht sieht – auch der übertritt das Verbot [3. Buch 
Mose 19,  14]: „Vor einen Blinden sollst du keinen Anstoß legen.“ 
(Maimonides: Mischne thora hilchot Rozeach [über Mörder] XII, 
14).178 – Dazu vermerkt Simon Bernfeld: „Große Vorsicht schreibt das 
talmudisch-rabbinische Recht beim Verkauf von Waffen vor, damit 

 
175 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b. 
176 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 39. 
177 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 47. – Dort der Verweis auf eine neuere Quelle 
zur entsprechenden Darstellungsform: Erzählung von dem Auszuge Israels aus 
Ägypten an den beiden ersten Peßach-Abenden. Mit Illustrationen. Übersetzt von W. 
Heidenheim. Basel: Victor Goldschmidt Verlag 1991, S. 11. 
178 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 65. 



80 
 

solche nicht in die Hände von gewalttätigen Menschen, gleichviel, 
ob Heiden oder Juden, gelangen.“179 

 
9.25  ǀ Unverträglichkeit von Altar und Eisen (Orthodoxe Rabbinerkon-
ferenz / deutsches Rabbinat): „Kampf und Aggression werden [in 
der rabbinischen Ethik] nirgends verherrlicht. Diese Haltung 
kommt in einer Lehre von Rabbi Jochanan ben Zakkai über das Ver-
bot der Verwendung von Metallwerkzeugen für den Bau des Altars 
zum Ausdruck: ‚Ist es nicht erst recht ein a fortiori Argument? Wenn 
G’tt bei den Steinen des Altars, die weder sehen noch hören noch 
sprechen können, sagt, dass kein Metallwerkzeug gegen sie einge-
setzt werden darf, weil der Altar Frieden zwischen Israel und sei-
nem Himmlischen Vater stiftet, dann ist es sicherlich lobenswert, 
den Frieden zwischen den Menschen zu fördern, zwischen Mann 
und Frau, zwischen einem Stadtstaat und dem anderen und zwi-
schen den Völkern‘ (Megilta baChodesh II).“180 ǀ  Walter Homolka und 
Albert H. Friedlander führen hierzu aus: Es „durfte der Opferaltar für 
Gott nur aus unbehauenen Steinen gebaut sein, denn wäre Eisen 
darüber geschwungen worden, hätte man ihn entweiht (siehe Ex 
20,  22). Diese Tatsache hat besonders in der späteren Auslegung 
Aufmerksamkeit erregt. So geht die Mechilta de-Rabbi-Ishmael 
(Bachodesch 11:51) davon aus, daß der Altar zur Verlängerung der 
tage des Menschen geschaffen worden sei, während das Eisen zu 
dessen Verkürzung diene. Ferner stifte der Altar Friedenzwischen 
Israel und seinem Vater im Himmel, deshalb solle kein eisernes 
Werkzeug der Vernichtung über ihn geschwungen werden (Dtn 
27,  5). Dies wurde aber noch ausgeweitet, denn wenn es schon bei 
Steinen verboten sei, die doch weder sehen, noch hören oder spre-
chen könnten, um wieviel mehr müsse dann auch der friedensstif-
tende Mensch von jedem Übel bewahrt werden (vgl. auch Sifre Ke-
doschim 11,  8 und den Raschikommentar zu Exodus 20,  22). Dazu 
ist noch interessant, daß König David verwehrt wurde, den ersehn-
ten Tempel zu errichten, weil er ‚Blut in Fülle‘ vergossen haben ‚und 

 
179 LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (II), S.  42, 
180 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b. 



81 
 

große Kriege geführt‘ (1 Chr. 22,  8; 28,  3). Erst seinem Sohn Salomo 
wurde dies erlaubt (dazu 1. Kön. 5,  4).“181 
 
9.26  ǀ Rabbi Nachman von Bratzlaw (1772–1810): „ Da s Wor t k a nn 
d a s G ewehr z um Schwei g en br i ng en.“  –  Walter Homolka 
und Albert H. Friedlander sehen den Kern der chassidischen Fröm-
migkeit darin, „daß der Mensch als der verlängerte Arm Gottes auf 
Erden wirkt und sich dementsprechend verhalten muß. Diesem 
‚entsprechend‘ liegt die friedliche Gottesvorstellung prophetischer 
oder besser talmudischer Zeit zugrunde. Der Mensch ist auf der 
Erde, um nach Gottes Willen zu leben. Dieser sein Wille bricht end-
lich auch Gewalt, denn ‚das Wort kann das Gewehr zum Schweigen 
bringen‘ (Rabbi Nachman von Brazlaw). Aus dieser Lebenseinstel-
lung heraus ist auch zu erklären, weshalb sich Chassidim strikt wei-
gerten, Waffendienst zu leisten, wie übrigens auch die meisten an-
deren Juden im 18. Jahrhundert.“182 
 
9.27  ǀ ‚Krieger der Thora‘: „Innerhalb der rabbinischen Literatur fin-
den sich zahlreiche verstreute Aussagen über den Wert des Frie-
dens. Zuweilen werden diese aus Auslegungen von Versen aus dem 
Tanach entwickelt, wie etwa von Ps 34,  15 ‚Suche Frieden und jage 
ihm nach‘, der aufgrund dessen, dass in beiden Versen das Wort ja-
gen vorkommt, mit Spr 21,  21 in Verbindung gebracht wird, wo es 
heißt: ‚Wer nach Frieden und Liebe jagt, wird Leben, Wohltat und 
Ehre finden‘ (Babylonischer Talmud Jevamot 109 a/b). Ebenso fin-
den sich allgemein ethische Aussage ohne Rückgriff auf den Begriff 
šālōm, wie etwa, dass der Mensch zu den Verfolgten und nicht zu 
den Verfolgern gehören möge, was damit verglichen wird, dass un-
ter den Vögeln niemand mehr verfolgt wird als Turteltauben und 
junge Tauben und nur diese hat die Schrift für den Opferdienst für 
tauglich erklärt (Babylonischer Talmud: Baba Qamma 93a). Auf der 
anderen Seite definierten sich die Rabbinen als ‚Krieger‘, jedoch 
nicht im wörtlichen Sinne, sondern als ‚Krieger der Thora“, die mit-
einander einen intellektuellen Kampf um die beste Auslegung von 

 
181 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 95. 
182 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 53. Dort angegebener Literaturverweis zur 
Verweigerung des Kriegsdienstes: Simon DUBNOW, Weltgeschichte des Jüdi-
schen Volkes. Drei Bände. Jerusalem 21971: Band III, S. 25 und 268 f. 



82 
 

Gottes Gesetzen führten […]. Avot de Rabbi Natan Version A, 23 
enthält eine ganze Reihe von Aussagen darüber, wer ein Held ist. 
Als ein solcher gilt etwa jemand, der seinen Trieb besiegt und den 
man deswegen in der Weise ehrt, als hätte er eine ganze Stadt voller 
Helden erobert.“183 (Hans-Michael Haußig). 

 

 
183 HAUßIG 2024b, S. 1015-1016. 



83 
 

10. Einhegung des Krieges – 

Absage an den Rachegedanken 
 
Die einschlägigen rabbinischen Texte zur Einhegung von Kriegsgewalt be-
ziehen sich in erster Linie auf Bestimmungen der Thora – wie Deuterono-
mium 24,  5 (Kriegsbefreiung Jungvermählter), Deuteronomium 20,  10-12 
(Unterwerfungsangebot vor Bann), Deuteronomium 20,19 (Fruchtbaum-

Fällverbot) oder Deuteronomium 21,  10-14 (die schöne kriegsgefangene 
Frau).184 Nach einer Lektüre der Quellenerschließungen in Johann Maiers 
Werk „Kriegsrecht und Friedensordnung in jüdischer Tradition“ (2000) – 
unter besonderer Beachtung der Lehren von Maimonides (1135-1204) 
und Isaak Abrabanel (1437-1508) sowie unter Einschluss der Überlegun-

gen zur messianischen Zeit – wird man freilich ernüchternd zugeben müs-
sen, dass das rabbinische Schriftgut heute keine Basis hergibt für eine Bän-
digung des modernen Krieges (mit all seinen Abgründen) zumindest im 
Sinne der Ideale des ‚Rechtspazifismus‘ (Kriegs-Konventionen, Internatio-
nale Friedensordnung). Die in der Überlieferung enthaltenen Voten wider 

militärische Massenmorde, Rachefeldzuge und Entmenschlichung des 
Gegners fallen gleichwohl eindeutig aus. 

 
10.1  ǀ „Wenn dein Feind hungert, gib ihm Brot zu essen, und wenn 
ihn dürstet, reiche ihm Wasser zu trinken. Denn feurige Kohlen 
sammelst du auf sein Haupt, und der Ewige wird es dir vergelten.“ 
(Sprüche 25,  21–22).185 

 
10.2  ǀ „Habe ich mich je gefreut über das Unheil meines Feindes, 
und war ich darüber freudig erregt, daß ihn Unglück getroffen hat? 
Ich habe ja vielmehr meinen Mund von der Sünde zurückgehalten, 
sein Leben zu verwünschen.“ (Hiob 31,  29–30).186 

 
10.3  ǀ „Ganz sei gemeinsam das Leben und alles verbunden in Ein-
tracht. Gürt’ um die Lenden das Schwert zum Mord nicht, sondern 
zur Abwehr. – Hättest du nie dies nötig, so wenig im Recht als im 
Unrecht! – Ist der Getötete gleich dein Feind, du besudelst die Hand 

 
184 Vgl. die Aufstellung „Kriegsrechtliche Gebote und Verbote im Pentateuch“ in 
MAIER 2000, S. 29-30. 
185 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 93. 
186 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 93. 



84 
 

doch.“ (Pseudo-Phokylides: Nuthetikon 28–31 ǀ um 100 v. Chr, jü-
disch-hellenistisch).187 
 
10.4  ǀ „Folge der Bosheit nicht, durch Rechttun tilge die Rache!“ 
(Pseudo-Phokylides: Nuthetikon 72 ǀ um 100 v. Chr, jüdisch-helle-
nistisch).188 
 
10.5  ǀ Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. – 40/50 n.Chr.): „Damit 
will er uns die Lehre geben, daß wir uns über das Unglück unserer 
Hasser nicht freuen.“ (Philo: De virtutibus [de caritate] [M. II 394, 
C.-W. 116]).189 
 
10.6  ǀ Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. – 40/50 n.Chr.): „Ebenso 
wohlwollend und voller Milde sind seine [des Gesetzgebers] Ver-
ordnungen für Feinde. Er will nämlich, daß diese selbst dann, wenn 
sie [die Israeliten] schon vor ihren Toren sind und in voller Ausrüs-
tung an den Mauern stehen und die Belagerungsmaschinen anlegen, 
noch nicht als Feinde angesehen werden: erst sollen sie durch He-
rolde mit ihnen unterhandeln und sie zum Frieden auffordern, um 
in dem Falle, wenn sie nachgeben, das höchste Gut, Freundschaft, 
zu erlangen, wenn sie aber hartnäckig widerstreben, unter dem Bei-
stande des Gerechten [Gottes] mit der Hoffnung auf Sieg in den 
Kampf zu gehen [5. Buch Mose 20,  10 ff.].“ (Philo: De virtutibus [de 
caritate]  [M. II 393, C.-W. 109]).190 
 
10.7  ǀ Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. – 40/50 n.Chr.): „Keines-
wegs freuen wir uns, o Herr, über die Strafe, die unsern Feind ge-
troffen hat; lehren uns doch deine heiligen Gesetze, die Unglückli-
chen zu bemitleiden.“ (Philo: In Flacc. [M. II 534, C.-W. 121]).191 
 
10.8  ǀ Der jüdischer Historiker Flavius Josephus (ca. 37 – 100 n.Chr.) zu 
Deuteronomium 20,  19: „Im Felde habt acht, keine der extremen 
Härten zu begehen. Wenn während einer Belagerung Bedarf an 

 
187 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 94. 
188 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 94. 
189 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 94. 
190 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 146. 
191 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 94. 



85 
 

Holz zur Anfertigung von Kriegsgeräten eintritt, sollt ihr die Erde 
nicht durch Schlägern von Fruchtbäumen entblößen. Sondern sie 
vielmehr schonen, bedenkend, daß sie zum Nutzen der Menschen 
gewachsen sind, und daß, hätten sie Stimme, sie euch anflehen und 
argumentieren würden, daß sie, in keiner Weise für den Krieg ver-
antwortlich, zu Unrecht so mißhandelt würden, und daß sie, falls sie 
die Möglichkeit hätten, ausgewandert wären und sich in ein anderes 
Land begeben hätten.“ (Antiquitates Iudaicae IV, § 299)192 
 
10.9  ǀ Flavius Josephus (ca. 37 – 100 n.Chr.): „Mild soll auch das Ver-
fahren gegen die Feinde im Kriege sein. Der Gesetzgeber verbietet 
nämlich, ihr Land mit Feuer zu verwüsten, und gestattet auch das 
Fällen der Obstbäume nicht; ja selbst die Plünderung der in der 
Schlacht Gefallenen ist untersagt. Kriegsgefangene, zumal solche 
weiblichen Geschlechts, will er vor Mißhandlung geschützt wissen.“ 
(Flavius Josephus: Gegen Apion II, 29).193 ǀ Nachfolgend Langform. 
 
10.10  ǀ Flavius Josephus (ca. 37 – 100 n.Chr.): „Im übrigen ist es uns 
zur strengen Pflicht gemacht, stets hilfreiche Hand zu leisten. So 
müssen wir jedem, der dessen bedarf, Wasser, Feuer, Nahrung ver-
abfolgen, ihm den Weg zeigen, dürfen keinen unbeerdigt liegen las-
sen. Mild soll auch das Verfahren gegen die Feinde im Kriege sein. 
Der Gesetzgeber verbietet nämlich, ihr Land mit Feuer zu verwüs-
ten und gestattet auch das Fällen der Obstbäume nicht; auch die 
Plünderung der in der Schlacht Gefallenen ist untersagt. Kriegsge-
fangene, zumal solche weiblichen Geschlechtes, will er vor Miß-
handlung geschützt wissen.“ (Josephus: Gegen Apion II, 29).194 

 
192 Übersetzung aus MAIER 2000, S. 64. 
193 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 146. 
194 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 69. – MAIER 2000, S. 62 bemerkt einschränkend 
über Flavius Josephus: In „seiner – recht knappen – Darlegung des Kriegsrechts 
verwischte er die Differenzierung zwischen Pflicht- und Wahlkrieg, löst auch die 
Thematik von jener der Landnahme und der Landtheologie, offensichtlich be-
müht, der jüdischen Kriegstradition ihren offensiven Charakter zu nehmen und 
grundsätzliche Friedfertigkeit zu unterlegen. Daß der angebotene Friede ein Un-
terwerfungsfriede ist, wird erst [Antiquitates Iudaicae] § 300 mit der Erwähnung 
des Tributs deutlich, auch das Thema der Beute und ihrer Verteilung fehlt. Die 
Freistellungen nach Dt 20,5ff. werden bemerkenswerter Weise rein militärisch-
psychologisch begründet.“ 



86 
 

10.11  ǀ Alter Midrasch Sifre zum Deuteronomium (tanaitisch): § 199A. 
„Wenn du anrückst an eine Stadt (Dt 20,  10a) – In Bezug auf den 
Wahlkrieg spricht die Schrift. An eine Stadt – und nicht an eine Groß-
stadt; an eine Stadt – und nicht an ein Dorf. Um gegen sie zu kämpfen – 
und nicht, um sie auszuhungern, und nicht, um sie ausdürsten zu 
lassen, und nicht, um sie durch Krankheiten aussterben zu lassen. – 
§ 199 B: Dann rufe ihr zum Frieden zu (Dt 20,  10b). / Groß ist der 
Friede, denn selbst Tote brauchen Frieden. / Groß ist der Friede, 
denn selbst die Israeliten in ihren Kriegen brauchen Frieden. / Groß 
ist der Friede, denn die Bewohner der Höhe (Engel) brauchen Frie-
den, denn es heißt (Hiob 25,  1): Der Frieden macht in seinen Höhen. / 
Groß ist der Friede, denn man beendet damit den Priestersegen. / 
Und auch Mose liebte den Frieden, da es heißt (Dt 2,  25): Da sandte 
ich Boten aus der Wüste Qedemot an Sihon, den König von Hesbon 
(mit) Worten des Friedens.“195 
§ 200 A: „Und wenn sie Frieden dir entbietet (Dt 20,  11) – möglich-
erweise auch nur zum Teil? – Die biblische Lehre sagt: und dir öffnet 
– ganz und nicht zum Teil. ... soll das ganze Volk, das in ihr sich befin-
det – vor allem die Kanaanäer in ihr – dir frohnpflichtig werden und 
dir dienen. Sagen sie: Wir nehmen auf uns Abgaben, aber nicht Hö-
rigkeit, Hörigkeit, aber nicht Abgaben, dann hört man nicht auf sie, 
bis sie das eine wie das andere auf sich genommen haben. – § 200 B: 
Wenn sie nicht Frieden schließt mit dir und führt mit dir Krieg (Dt. 20,  12) 
– die Schrift sagt dir, daß in dem Fall, da sie sich dir nicht ergeben 
will, sie letzten Ende mit dir Krieg führen wird. / So belagere sie – 
auch um sie auszuhungern, auch, um sie auszudürsten, auch, um 
sie durch Krankheiten sterben zu lassen.“196 [sic!] 

 
195 Übersetzung aus MAIER 2000, S. 81. Johann Maier kommentiert: „Das Lob des 
Friedens ist an dieser Stelle, die eindeutig von einem Unterwerfungsfrieden han-
delt, auf den ersten Blick sachlich nicht am Platz. Ganz ähnliche Äußerungen be-
gegnen, meist formelhaft, noch in anderen rabbinischen Texten auch ohne diesen 
Zusammenhang. Er ist jedoch insofern sachgerecht, als in der Tat die Unterwer-
fung gegenüber Israel als der gottgewollte Zustand vorausgesetzt wird, da ja ein 
solcher Krieg nicht ohne religiöse Legitimation geführt werden soll. Daher ist 
auch die Verwerfung einer extremen Belagerungspraxis im voraufgehenden Ab-
schnitt nicht einfach in Menschenfreundlichkeit begründet (vgl. das Gegenteil 
unten § 200) sondern vom Kriegsziel her zu verstehen, das ja eine Unterwerfung 
mit Tributpflicht vorsieht, im Widerstandsfall zumindest reiche Beute.“ (ebd.) 
196 Übersetzung aus MAIER 2000, S. 81-82. 



87 
 

10.12  ǀ Midrasch zum Deuteronomium: „Der Heilige, gesegnet sei er, 
sprach zu Moses. Ich habe dir befohlen, mit ihm (Sichon) Krieg zu 
führen, doch du bietest ihm Frieden an. Bei deinem Leben, ich be-
stätige deine Entscheidung. Jeder Krieg, zu dem man auszieht, wird 
zuerst mit (dem Angebot des) Friedens eröffnet, wie es heißt (Deut. 
20:10): ,Wenn du dich einer Stadt näherst, um gegen sie zu kämpfen, 
musst du ihr zunächst Frieden vorschlagen.“197 (Midrasch Deutero-
nomium Rabbah Abschn. Schoftim 13). ǀ  Hans-Michael Haußig erläu-
tert hierzu: Yishai Kiel „deutet die Stelle dahingehend, dass der Au-
tor dieses Midrasch den Befehl zur aggressiven Kriegführung gegen 
die sieben kanaanäischen Stämme als moralisch problematisch emp-
funden hat und die Stelle polemisch zu verstehen ist. Moses Zurück-
haltung zur Kriegsführung gegen Sichon wird an anderen Stellen 
noch umfassender gedeutet, so im Midrasch Tanchuma, wo be-
schrieben wird, dass Moses Skrupel hat, Krieg zu führen, weil 
dadurch Unschuldige, die sich keine Sünden zu Schulden kommen 
ließen, getötet werden könnten. Sowohl der Midrasch Tanchuma als 
auch Deuteronomium Rabba sind relativ späte Midraschim. Interes-
santerweise weist die genannte Stelle inhaltliche Übereinstimmun-
gen mit einem Abschnitt aus dem Babylonischen Talmud (Babylo-
nischer Talmud Joma 22b) auf. Hier wird auf den Ausrottungsbefehl 
der Amalekiter an Saul eingegangen (1 Sam 15). Ebenso wie Moses 
äußert auch Saul Skrupel mit dem Argument, dass Unschuldige ge-
tötet werden könnten, die keine Sünden begangen haben …“198. 
 
10.13  ǀ „Bedeutungsvoll ist der Friede, selbst während des Krieges 
soll man auf den Frieden bedacht sein, denn es heißt [5. Buch Mose 
20,  10]: ‚Wenn du dich einer Stadt näherst, sie zu bekriegen, so for-
dere sie zum Frieden auf‘.“ (Talmud. – Jalkut zu 4. Buch Mose 6,  26 
[II § 711]).199 
 
10.14  ǀ „Man darf mit niemand in der Welt Krieg beginnen, ohne 
ihm zuvor den Frieden angeboten zu haben.“ (Talmud. – Sifre zu 5. 
Buch Mose 20,  10).200 

 
197 Übersetzung hier zitiert nach HAUßIG 2024b, S. 1017. 
198 HAUßIG 2024b, S. 1017. 
199 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 147. 
200 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 147. 



88 
 

10.15 ǀ „Man soll zwei-, ja auch dreimal zum Frieden auffordern, be-
vor man den Krieg beginnt.“ (Talmud – Jalkut zu 5. Buch Mose 20,  10 
[II § 923]).201 

 
10.16 ǀ „Denn davon [vom Baum] ißt du“ [5. Buch Mose 20,  19] – 
wenn dich die Thora verwarnt hat, den Baum [während einer Bela-
gerung] zu schonen, der Früchte bringen kann, um so mehr mußt 
du Früchte selbst schonen.“ (Talmud. Jalkut zur Stelle).202 

 
10.17 ǀ „R. Elieser ben Jakob lehrt: Woher ist zu entnehmen, daß eine 
Frau nicht mit Waffen in der Hand in den Krieg ziehen darf? Es heißt 
[5. Buch Mose 22,  5]: ‚Ein Weib soll nicht männliches Zeug tragen‘.“ 
(Talmud. – Nasir 59 a).203 

 
10.18 ǀ „Sie [die Gefangene] soll dein Weib werden“ [5. Buch Mose 
21,  13] – du sollst sie wie [ein jüdisches] Weib behandeln, gegen die 
alle Pflichten zu erfüllen sind [2. Buch Mose 21,  10].“ (Talmud– Jal-
kut zur Stelle [II § 925]).204 
 
10.19 ǀ „ ‚Du sollst sie [die Gefangene] nicht als Sklavin behandeln‘ 
[5. Buch Mose 21,  14] – darauf hat die Obrigkeit zu achten, daß die 
Gefangene nicht als Sklavin behandelt wird.“ (Talmud. – Jalkut zur 
Stelle).205 
 
10.20 ǀ „Rabbi Jochanan erzählt: In der Nacht, als die Israeliten un-
beschädigt das Rote Meer überschritten, wollten Engel einen Lobge-
sang auf den Allerhöchsten anstimmen, aber Gott hielt sie davon ab 
mit den Worten: ‚Die Geschöpfe meiner Hand (die Ägypter) gehen 
im Meere zugrunde, und ihr wollt singen?‘ …“ (Megila 10 b).206 →5.6 
und 6.22. 

 
201 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 147. 
202 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 147. 
203 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 147. 
204 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 147. 
205 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 147. 
206 Hier zitiert aus TOLSTOI 2025, S. 365 (Fajvelʼ Meer Bencelovič Gec). 



89 
 

10.21  ǀ „Wenn deinen Feind hungert, gib ihm Brot, und wenn ihn 
dürstet, reiche ihm Wasser. Wenn du auch annimmst, daß er mit bö-
sen Absichten gegen dich umgehe, er aber hungernd und dürstend 
in dein Haus kommt, gib ihm zu essen und zu trinken.“ (Talmud. 
Midrasch zu Sprüchen c.  27).207 
 
10.22  ǀ „R. Elieser lehrt: Wer seinen Nächsten haßt, gehört zu denen, 
die Blut vergießen.“ (Talmud. Derech erez c. IX).208 
 
10.23  ǀ „Man pflege die Kranken der Heiden wie die Kranken der 
Israeliten.“ (Talmud. Gittin 61 a).209 ǀ „Unsere Meister lehrten: Man 
versorge die Armen aus den Völkern mitsamt den Armen Israels, 
und man besuche die Kranken derer aus den Völkern mitsamt den 
Kranken Israels, und man begrabe die Toten derer aus den Völkern 
mitsamt den Toten Israels, des Friedens wegen.“ (Talmud, Gittin 
61 a).210 
 
10.24  ǀ „Wenn man eine Stadt belagert, darf man sie nicht von allen 
vier Seiten umgeben, sondern eine Seite muß frei bleiben, damit alle, 
die sich retten wollen, dies tun können.“ (Maimonides: Mischne 
thora hilchot Melachim VI,  7).211 
 
10.25  ǀ „Man darf nicht [bei einer Belagerung] Fruchtbäume außer-
halb der Stadt niederhauen und auch nicht der Wasserleitung den 
Wasserzufluß abschneiden. Wer Fruchtbäume niederhaut, soll ge-
züchtigt werden. Dies gilt nicht bloß für eine Belagerung, sondern 
jedermann, der irgendwo Fruchtbäume zwecklos [derech hasch-
chata] niederhaut, soll gezüchtigt werden [vgl. Baba kamma 91 b]. 
Man darf sie nur dann vernichten, wenn sie andern Bäumen oder 
der Saat oder dem Felde des Nachbars Schaden zufügen.“ (Maimo-
nides: Mischne thora hilchot Melachim VI,  8).212 

 
207 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 95. 
208 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 103. 
209 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 118. 
210 Textquelle des Zitats ǀ PORTAL FRIEDENSTHEOLOGIE. 
211 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 147. 
212 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 148. 



90 
 

10.26  ǀ „Eine quellenmäßige Prüfung zeigt uns die Anschauungen 
Israels über Kriegführung auf einer hohen Stufe der Menschlichkeit. 
Die Anlage des Volkes bot dafür eine günstige Grundlage. Der Isra-
elit war heldenmütig und freiheitsliebend, aber nicht angriffslustig 
und gewalttätig. […] Nur der Mann ist Gegner und darf im Kampfe 
getötet werden; Frauen und Kinder dürfen nur der Gefangenschaft 
überliefert werden und haben auch dann Anspruch auf schonende 
Behandlung. Fruchtbäume, die dem Menschen Nahrung spenden, 
dürfen selbst zu Zwecken der Belagerung nicht umgehauen werden. 
In sinngemäßer Erweiterung dieser biblischen Bestimmungen ver-
bietet der Talmud das Zerstören der Wasserzuleitung sowie die Blo-
ckierung einer Festung. Er macht das Verbot des ‚Verderbens, um 
zu verderben‘ zu einem Grundgesetz jüdischer Lebensführung im 
Krieg und Frieden.“ (Rabbiner Salomo Samuel, 1867-1941)213 
 
10.27  ǀ Orthodoxe Rabbinerkonferenz / Das Rabbinat in Deutschland214: 
Es ist jedoch „das Judentum k ei ne b edi ng ung sl os pa zi fi sti -
sche Rel i gi on. Der Weltfrieden ist ein Ideal, das erst in der Zeit 
des Maschi’ach als erreichbar gilt. Maimonides schreibt am Ende 
seines berühmten Kodex Mischne Tora, dass es nur in dieser Zeit 
‚keine Hungersnot oder Krieg, Eifersucht oder Streit‘ geben wird. 
Das Judentum geht davon aus, dass Krieg manchmal gerechtfertigt 
ist, und unterscheidet zwischen einem verpflichtenden Krieg – 
milchemet mizwa – und einem freiwilligen Krieg – milchemet reschut. 
Doch die rabbinische Ethik ist dem Krieg gegenüber abgeneigt. 
Kampf und Aggression werden nirgends verherrlicht.“ 
 
10.28  ǀ Orthodoxe Rabbinerkonferenz / Das Rabbinat in Deutschland215: 
„Philosophie und Halacha gehen im Judentum Hand in Hand. Trotz 
der großen Betonung des ‚Strebens nach Frieden‘ in den Rabbini-
schen Schriften sind der Talmud und der Schulchan Aruch – der jü-
dische Kodex – sehr klar: ‚haba lehorgecha, hashkem lehorgo – wenn 

 
213 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 141-142. Vgl. ebd., S. 141-149 das ganze Kapitel 
„Menschlichkeit in der Kriegsführung“ (1923) mit der Einleitung von Salomo Sa-
muel, sowie die Ausführungen zum ‚Ius ad bellum‘ / ‚Ius in bellum‘ in: GENSI-

CHEN 1985, S. 112-115; KROCHMALNIK 2017; HOMOLKA 2025, S. 15-25. 
214 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b. 
215 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b (Hervorhebungen: pb). 



91 
 

jemand dich töten will, sei ihm voraus und töte ihn zuerst‘ (B.T. San-
hedrin 72 a). – Das Recht a uf Sel b stver tei di g ung  ist im jüdi-
schen Kodex (I:329:6) geregelt: ‚Wenn eine feindliche Gruppe eine 
Stadt bedroht, ohne klare Absichten zu haben (es ist nicht klar, ob 
sie nur kommen, um zu plündern, oder ob sie auch die Absicht ha-
ben, zu töten), muss man sich ihnen bewaffnet nähern und darf den 
Schabbat entweihen. Dies gilt nur für Städte in der Mitte des jüdi-
schen Landes; für Grenzstädte gilt etwas anderes. Hier ist es erlaubt, 
dem Feind entgegenzugehen – auch wenn dies den Schabbat ent-
weihen würde –, wenn er nur ein wenig Heu stehlen will. Rabbi 
Moshe Isserles (1520-1577, Krakau) fügt hinzu, ‚dass diese Bestim-
mungen auch dann gelten, wenn feindliche Banden lediglich mit ei-
nem Angriff drohen‘.“ 

 
10.29  ǀ Orthodoxe Rabbinerkonferenz / Das Rabbinat in Deutschland216: 
„Das Judentum ist eine friedliebende Religion, und von der Tora 
heißt es im weitesten Sinne, dass ‚alle ihre Wege friedlich sind‘ 
(Sprüche 3, 17). Dies steht in krassem Gegensatz zu den Kriegsgeset-
zen im Talmud und im Schulchan Aruch, wo es heißt, dass selbst 
eine Drohung ernst genommen und mit Waffengewalt geahndet 
werden muss. E i n pa ra d oxes Fr i ed ensk onz ept;  auf jeden Fall 
nicht die Idee ‚Du hältst mir die rechte Wange hin und ich halte dir 
die linke hin‘. – Der einzige Krieg, der unter den gegenwärtigen Um-
ständen zulässig ist, ist ein Verteidigungskrieg mit einer gewissen 
präventiven Erweiterung des Begriffs der Selbstverteidigung. Der 
Krieg zur Selbstverteidigung wird von der Halacha nicht nur aner-
kannt, sondern sogar vorgeschrieben. […] Ein Verteidigungskrieg 
wird zu einer milchemet mizwa – einem verpflichtenden Krieg. Wenn 
das Überleben von G’ttes Volk auf dem Spiel steht, wird sogar der 
bewaffnete Kampf zu einem Gebot, an dem sich jeder beteiligen 
muss.“ 
 
10.30  ǀ Rabbiner Baruch Rabinowitz (2006): „Die schriftlich und münd-
lich überlieferte Tora gebietet uns, die Menschen zu lieben. Es geht 
darum, wirklich jeden Menschen als Ebenbild Gottes zu sehen. Es 
steht ja schließlich geschrieben ‚Du sollst nicht töten‘ und ‚Es ist 

 
216 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b (Hervorhebungen: pb). 



92 
 

besser getötet zu werden, als zu töten‘. […] Wenn ein Krieg unver-
meidlich ist, kann man nur schwer über Moral und Ethik reden. Die 
Tora und die jüdischen Weisen widmen jedoch dem Thema Kriegs-
führung sehr viel Aufmerksamkeit. Zahlreiche halachische Gesetze 
lehren, wie man kämpfen muß. So soll zum Beispiel ein Krieg nur 
dann angekündigt werden, wenn alle Schlichtungsversuche erfolg-
los gewesen sind. Man soll nur dann kämpfen, wenn es um Selbst-
verteidigung und Schutz des Nächsten geht. Denn es steht geschrie-
ben: ‚Du sollst nicht stehen bleiben, wenn das Blut deines Bruders 
vergossen wird‘. Man solle sich vor seinem Feind nicht verstecken 
und ihn nicht von hinten angreifen, heißt es im Talmud. Man dürfe 
nur mit dem bewaffneten Feind kämpfen und man solle alles tun, um 
kein ‚unschuldiges Blut‘ zu vergießen.“217 
 
10.31  ǀ Midrasch: „Der Herr (er sei gelobt) verkündet den Söhnen 
Israels, daß sie nur durch den Frieden erlöst werden können.“ (Mi-
drasch zu 5. Mose, 5).218 
 

 
217 RABINOWITZ 2006 (Hervorhebungen: pb). 
218 FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995. 



93 
 

11. Chassidische Friedensweisheit 
 
Wie bestimmt man die Stunde, in der die Nacht endet und der Tag beginnt? 
„‚Es ist dann …‘, sagte der Rabbi, ‚… wenn du in das Gesicht irgendeines 
Menschen blicken kannst und deine Schwester und deinen Bruder siehst. 

Bis dahin ist die Nacht noch bei uns‘.“219 Dorothee Sölle hat die erschüt-
ternde Antwort eines jüdischen Meisters vor einem halben Jahrhundert in 
ihrem Buchband „Sympathie“ mitgeteilt, dabei jedoch keinen Literaturver-
weis hinzugefügt. In manchen populären Sammlungen wird diese Überlie-
ferung zur Frage „Wann ist die Nacht zu Ende?“ mangels Quellenangabe 

einfach als Text aus Martin Bubers „Erzählungen der Chassidim“ aufge-
führt – was aber leider bei der Suche nach einem Ursprung des Lehrstü-
ckes nicht weiterführt.220 Es zeigt sich jedoch hier erneut, dass vor allem 
auch Bubers Vermittlungen zur Frömmigkeit der Chassidim vielen Men-
schen die ‚Religion der Rabbinen‘ als einen Born tiefster Menschlichkeit 

nahegebracht und dem Judentum bei mehreren Generationen zu hohem 
Ansehen verholfen haben. 

 
11.1  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „Das Gefühl der Schülerschaft 
(deren großer Teil sich mit körperlicher Arbeit sein Brot verdienen 
muß), über der ganzen übrigen Welt zu stehen, führt zu mancherlei 
Auswüchsen, die über die unter Rabbi Bunam [von Pžysha] übli-
chen drastischen Kundgebungen den Uneingeweihten gegenüber 
noch weit hinausgehn. Rabbi Mendel selber achtet auf diese Dinge 
nicht. Ihm ist es jetzt, da ihm die erste verwegene Hoffnung zerstört 
ist, darum zu tun, seine Wahrheit nach außen und innen zu wahren. 
Was er Wahrheit nennt, ist nicht ein Inhalt, sondern eine persönliche 
Beschaffenheit; sie ist das, ‚was man nicht nachmachen kann‘; er 
deutet das Psalmwort, Gott sei allen nahe, die ihn mit der Wahrheit 
anrufen: mit der Beschaffenheit der Wahrheit; und er lehnt den Frie-
den, sogar mit der Schule eines Freundes, ab, wenn man ihn durch 
einen Verzicht auf die Selbstbehauptung der ‚Wahrheit‘ erkaufen 
muß. Nicht minder streng aber, ja womöglich noch strenger, wahrt 
er den Standort der Wahrheit nach innen: auch aus einem Gottesge-
bot, lehrt er, darf man sich kein Götzenbild machen, das einem die 

 
219 SÖLLE 1978, S. 55 (in vielen populären Sammlungen wird diese Überlieferung 
mangels Quellenangabe einfach als Text aus Martin Bubers „Erzählungen der 
Chassidim“ aufgeführt). Vgl. z. B. www.kirche-im-swr.de/beitraege/?id=3034 
220 Vgl. BUBER 1949; BUBER-WERKE 16 – 18. 



94 
 

Wahrheit verdeckt, und mit ‚Gott‘ muß man Gott selber meinen und 
nicht ein ‚Gußbild‘ der Phantasie. Daß nur wenige der Schüler – 
Schüler und frühere Gefährten wie der Gerer Rabbi, der hier ‚ein 
wahres Stück Feuer‘ sah und sich daher ‚darunter legte‘ – die strenge 
Lehre von der persönlichen Wahrheit (‚Wahrheit ist nicht, bis der 
ganze Mensch eins und einig wird in Seinem Dienst und eine Wahr-
heit von Beginn bis Ende der Lettern der Schrift‘, hat sie später ein 
Schüler umschrieben) in ihr Leben aufgenommen und zu Leben ge-
macht haben, ist verständlich genug.“221 (Martin Buber) 
 
 
11.2  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „A m a l e k.  Rabbi Chanoch 
[von Alexander] sprach: ‚Solang Amaleks Zwingherrschaft dauert, 
weiß man nicht, daß man nichts ist. Wird Amaleks Zwingherrschaft 
unterbrochen, merkt man, daß man nichts ist‘.“222 
 
 
11.3  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „D i e  S c h l a c h t  g e g e n  
A m a l e k.  Einst fand Rabbi Pinchas von Korez sich in seinem Got-
tesglauben verwirrt und wußte sich keinen Rat, als zum Baalschem 
[Israel ben Elieser] zu fahren. Da hörte er, daß der eben in seinen 
Wohnort gekommen sei. In großer Freude lief er in die Herberge. 
Dort waren etliche Chassidim um den Meister versammelt, und der 
sprach eine Lehrrede über den Schriftvers, wo von den ausgestreck-
ten Händen Mose in der Stunde des Kampfes gegen Amalek gesagt 
wird, sie seien emuna, das heißt Vertrauen, Glauben, gewesen. – ‚Es 
geschieht einem zuweilen‘, sagte der Baalschem, ‚daß man in seinem 
Gottesglauben verwirrt wird. Die Abhilfe dafür ist, Gott zu bitten, 
daß er einem den Glauben stärke. Denn das eigentliche Übel, das 
Amalek Israel zufügte, war, daß er durch seinen geglückten Überfall 
sie in ihrem Glauben an Gott erkalten ließ. Darum lehrte sie Mose 
durch seine zum Himmel ausgestreckten Hände, die wie das Ver-
trauen und der Glaube selber waren, Gott um die Stärkung des 
Glaubens bitten, und dies allein ist es, worauf es in der Stunde des 
Kampfes gegen die böse Macht ankommt.‘ Rabbi Pinchas hörte es, 

 
221 BUBER-WERKE 18, S. 183-184. 
222 BUBER-WERKE 18, S. 723. 



95 
 

sein Hören selber war ein Gebet, und schon im Gebet fühlte er sei-
nen Glauben erstarken.“223 

 
11.4  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „D i e  G e b u r t  e i n e r  
M e l o d i e.  Einmal sprach der Czortkower Rabbi: ‚Zuweilen ge-
schieht’s, Krieg entbrennt zwischen zwei Reichen, und der Krieg 
zieht sich durch dreißig Jahre hin. Da wird aus der Stimme der Stöh-
nenden, die im Kampfe fielen und aus der Stimme der triumphie-
renden Sieger eine Melodie geboren, auf daß man sie vor dem Zad-
dik singe …‘.“224 

 
11.5  ǀ [Die Geschichten des Rabbi Nachman] „Bald nach seiner Rückkehr 
[aus Palästina] ließ [Rabbi Nachmann] sich in Bratzlaw nieder. Aber 
schon bevor er hinkam, hatten einige Zaddikim, die ihn seiner An-
schauungen wegen haßten, einen heftigen Kampf gegen ihn entfacht, 
der bis an sein Lebensende dauerte und die wildesten Feindselig-
keiten erzeugte; auch nach seinem Tode bekriegten die Gemeinden 
der anderen die seine und wollten von keinem Frieden wissen. Er 
selbst wunderte sich über den Streit nicht. ‚Wie sollen sie nicht wider 
uns streiten?‘ sagte er oft. ‚Wir sind gar nicht von der Welt des Jetzt, 
und deshalb kann uns die Welt nicht ertragen.‘ Es fiel ihm nicht 
ein, die Feindschaft zu erwidern. ‚Die ganze Welt ist voll des Streites, 
jedes Land und jede Stadt und jedes Haus. Aber wer in sein Herz 
aufnimmt die Wirklichkeit, daß der Mensch an jedem Tage stirbt, 
denn er muß jeden Tag ein Stück von sich seinem Tode abgeben, wie 
soll der noch seine Tage mit Streit verbringen können?‘ Er wurde 
nicht müde, in seinen Widersachern Gutes zu finden und sie zu recht-
fertigen. ‚Bin ich es denn‘, fragt er, ‚den sie hassen? Sie haben sich 
einen Menschen ausgeschnitzt und streiten wider ihn.‘ Und er 
wiederholte das Gleichnis des Baalschem: Einmal standen Spiel-
leute da und spielten, und eine große Schar bewegte sich im Rei-
gen nach der Stimme der Musik. Da kam ein Tauber heran, der 
nichts von Tanz und Klängen wußte, und verwunderte sich und 
dachte in seinem Herzen: ‚Wie närrisch sind doch diese Menschen: 
die einen schlagen mit ihren Fingern an allerlei Geräte und die an-

 
223 BUBER-WERKE 18, S. 213. 
224 BUBER-WERKE 18, S. 487. 



96 
 

dern drehen sich hin und her.‘ So rechtfertigte Rabbi Nachman 
seine Feinde. Ja, er sah ihren Zorn und ihr Wüten als einen Segen 
an: ‚Alle Worte des Lästerns und aller Grimm der Feindschaft 
wider den Echten und Schweigsamen sind wie Steine, die gegen 
ihn geworfen werden, und er baut aus ihnen sein Haus‘.“225 

 
11.6  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „D i e  S c h e i d e w a n d. Zu 
dem Wort der Schrift [Deuteronomium 5, 5] ‚Ich stehe zwischen 
dem Herrn und euch‘ sprach Rabbi Michal: ‚Das Ich steht zwischen 
Gott und uns. Wenn der Mensch Ich sagt und sich das Wort seines 
Schöpfers anmaßt, scheidet er sich von ihm. Wer aber sein Ich dar-
reicht, vor dem besteht keine Scheidewand mehr. Denn von ihm 
ist geschrieben: ‚Ich bin meines Freundes, und nach mir steht sein 
Verlangen‘ – wenn mein Ich meines Freundes geworden ist, steht 
sein Verlangen nach mir‘.“226 
 
11.7  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „Rabbi Schmelke hätte derglei-
chen [eine Roßkur mit den Menschen durchführen] nicht vermocht, 
schon weil ihm die Schwächen des einzelnen Menschen nicht 
wichtig genug waren. Seine Grundhaltung zu den Menschen, auch 
zu seinen Feinden, war eben jene strömende Liebe, die er predigte. 
Er hat auf Schüler und Freunde (sein Lehrhaus war auch in Ni-
kolsburg eines der Hauptzentren der Bewegung) und durch sie auf 
viele einen großen Einfluß ausgeübt.“227 

 
11.8  ǀ Die Erzählungen der Chassidim ǀ „D e r  W i d e r s a c h e r.  
Rabbi Mosche Teitelbaum war von Jugend auf ein Feind der chassi-
dischen Lehre, denn sie erschien ihm als eine arge und unbändige 
Ketzerei. Einst weilte er zu Gast bei seinem Freunde, Rabbi Jossef 
Ascher, der gleich ihm den Neuerern entgegen war. In jenen Tagen 
war das Gebetbuch des Meisters Lurja, des Ehrwürdigen, dessen 
Wort der Vorfahre des chassidischen Wortes ist, im Druck ausgege-
ben worden. Als es vor die beiden gebracht wurde, entriß Rabbi Mo-
sche dem Boten den schweren Band und warf ihn zu Boden. Rabbi 

 
225 BUBER-WERKE 16, S. 75-76. 
226 BUBER-WERKE 18, S. 298. 
227 BUBER-WERKE 18, S. 150. 



97 
 

Jossef Ascher aber hob ihn auf und sagte: ‚Es ist ja doch ein Gebet-
buch, und man darf es nicht verächtlich machen.‘ – Als man dem 
Lubliner diesen Vorfall berichtete, sprach er: ‚Rabbi Mosche wird 
ein Chassid werden, Rabbi Jossef Ascher wird ein Gegner bleiben. 
Denn wer großen Brand der Feindschaft hat, kann zu Gott entbren-
nen; wessen Widerwille aber kalt ist, dem ist der Weg verschlossen.‘ 
Und so geschah es.“228 

 
11.9  ǀ [Die Geschichten des Rabbi Nachman : Die Geschichte von dem Kö-
nigssohn und dem Sohn der Magd.]  „… Da verstand der Jüngling, wa-
rum ihn der Waldgeist hierher gewiesen hatte, und er kehrte zum 
Tore zurück und begehrte Einlaß und vermaß sich, die Tat zu 
vollbringen. Die Wache führte ihn zu der Versammlung der Fürs-
ten. Die saßen im Königssaale rings im Kreis und waren in großen 
Nöten und wußten sich keinen Rat. Und die Fürsten sprachen zu 
ihm: ‚Wisse, daß auch wir keine Narren sind, aber der verstorbene 
König war ein großmächtiger Weiser, also daß wir alle gegen ihn 
nur als Narren geachtet sind; darum nannte man das Land das 
närrische Land mit dem weisen König. Und der König hinterließ  
einen Sohn; auch er ist weise, aber nur so viel, daß er gegen uns 
ein Narr ist; und deswegen hat der alte König sterbend befohlen, 
daß der Name des Landes umgekehrt werde, bis einer käme, der  
ihm an Weisheit gleich wäre und den ersten Namen wiederher-
stellte. Dem, der das vermag, solle sein Sohn die Herrschaft überge-
ben. Wisse also, Jüngling, wessen du dich unterfängst, und daß 
die Prüfung schwer ist. In unserer Stadt ist ein wundersamer und 
furchtbarer Garten, der in uralter Zeit von einem Riesengeschlechte 
gepflanzt wurde. Darin wachsen gewaltige Waffen von Stahl und 
silbernes Kriegsgerät und goldenes Kriegsgerät auf weitem Feld wie 
Bäume aus der schwarzen Erde hervor. Betritt jedoch ein Mensch 
den Garten, dann erheben sich die Geister des vergangenen Riesen-
geschlechtes, das ihn gepflanzt hat, und verfolgen ihn, und er wird 
von unsichtbaren Mächten gejagt, bis er aus dem Garten flieht. 
Nun wollen wir sehen, ob du ein Weiser seist und die Geister zu 
bezwingen vermögest.‘ Der Jüngling ließ sich den Weg zum Garten 
zeigen. Ringsum war eine Mauer gezogen, ein verrostetes Tor hing 

 
228 BUBER-WERKE 18, S. 594. 



98 
 

offen in den Angeln, kein Wächter war zu sehen, und im weiten 
Umkreis gewahrte er nichts Lebendiges. In einer Vertiefung der 
Mauer neben dem Tor stand hinter silbernem Gitter die Bildsäule 
eines Menschen mit goldener Krone und goldenem Königsmantel, 
aber das Antlitz und die Hände waren aus Elfenbein. Über dem 
Bilde war eine alabasterne Tafel in die Mauer eingelassen, darauf 
standen in leuchtenden Zeichen die Worte: ‚Der hier steht, war ein 
König dieses Landes in alter Zeit, und vor ihm und nach ihm war 
ewiger Krieg, aber zu seinen Tagen war Friede.‘ Der Jüngling be-
rührte das Gitter, und alsbald sprang es auf. Da verstand er, daß 
ihm geboten war, durch diesen König die Geister zu bannen und 
den Garten zu erlösen. Und er ergriff die Bildsäule und betrat 
mit ihr den Garten und stellte sie in der Mitte des Gartens auf. 
Nichts regte sich, und er kam in Frieden heraus. Da ging er hin 
und sagte es den Fürsten an, und sie kamen herbei, und er führte 
sie in den Garten in Frieden.“229 

 
11.10  ǀ Rabbi Nachman von Bratzlaw (1772–1810): „ Dur ch F r eud e 
k ommt F ri ed en i n di e Wel t .“230 
 
 
 

 
229 BUBER-WERKE 16, S. 117-118. 
230 Zitat hier nach: HERWANGER 2001. 



99 
 

12. Friedensgebet und Segen 

 
Der Mönch Prosper von Aquitanien wünschte im 5. Jahrhundert n. Chr., 

dass der Ausgangspunkt des Gebets im Einklang stehe mit dem Glaubens-

leben – sodass also am Gebet die Grundlage des Glaubens erkennbar wird 
(Lex orandi, lex credendi ǀ Richtschnur des Betens und Glauben stimmen 
überein). Das Leitwort der jüdischen Gebetspraxis und des Synagogengot-
tesdienstes – Schalom – liegt offen zutage: „Der Friede ist ein hohes Gut, 

und alle Gebete schließen mit der Bitte um Frieden, und auch der Pries-
tersegen (4. Buch Mose 6,  26) schließt mit der Verheißung des Friedens.“ 
(Sifre zu 4. Buch Mose 6,26)231 An hohen jüdischen Festtagen erweist sich 
die Universalität der Friedensliturgie in dem Ansinnen: „Auf dass alle Er-
schaffenen sich vereinigen in einem Bunde.“ – Die beiden jüdischen The-

ologen Walter Homolka und Albert H. Friedlander schreiben: Die Textbe-
funde „zeigen hinreichend, daß im Gebet ebenso wie in der talmudischen 
Literatur der Friede ein zentrales Thema ist. ‚Jedes wahrhaftige Gebet ist 
mit den Samen Jakobs verbunden; jeder siegreiche Krieg mit dem Samen 
Esaus.‘ (Gittin 57  b) Die Vorstellung von Gott als Friedensbringer hat … die 

des Kriegsgottes endgültig verdrängt.“232 

 
12.1  ǀ „Di e Wa ffe Isr a el s  i st  da s G eb et; es ist eine von seinen 
Vätern ererbte Waffe, die es nie verlassen hat. In der größten Gefahr 
nahmen die Erzväter und Mose zum Gebete ihre Zuflucht; alle Pro-
pheten priesen das Gebet als einzige Waffe Israels. David ging dem 
mit mächtigen Waffen angetanen Riesen bloß mit dem Namen Got-
tes bewaffnet entgegen. Die von Esau abstammenden Generationen 
prahlten gegen Israel mit der von ihrem alten Vater ererbten Kraft 
und ihrem Schwerte; Israel setzte nur das Gebet von den Vätern er-
erbt entgegen.“ (Talmud: Jalkut 67 b).233 
 
12.2  ǀ „Der Priestersegen schließt ab mit ,Gott gebe dir Frieden‘, um 
zu sagen, daß kein Segen irgendeinen Wert hat, wenn nicht der 
Friede mit ihm verbunden ist“ (Bemidbar rabbah XI,  7).234 
 

 
231 LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I),  S. 361. 
232 HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 43. 
233 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 40. Vgl. auch ebd., S. 43 zur 
talmudischen Friedensliebe: „Jedes wahrhaftige Gebet ist mit dem Samen Jakobs 
verbunden; jeder siegreiche Krieg mit dem Samen Esaus (Gittin 57 b).“ 
234 Zitiert nach DIENEMANN 1929. 



100 
 

12.3  ǀ Der jüdische Philosoph Philo von Alexandrien (ca. 15/10 v.Chr. – 
40/50 n.Chr.): „Darum ist es mir erstaunlich, wie manche Menschen 
es wagen können, einem Volke [wie den Juden] Menschenfeind-
schaft zur Last zu legen, dessen Gemeinsinn und Liebe zu allen 
Menschen aller Orten so weit geht, daß es sogar seine Gebete, Fest-
feiern und Opfer im Namen des gesamten Menschengeschlechts 
verrichtet und dem wirklich seienden Gotte sowohl in seinem eige-
nen Namen dient wie in dem der anderen Völker, die sich der Pflicht 
dieses Dienstes entzogen haben.“ (Philo: De specialibus legibus II 
[de septenario] [M. II 294, C.-W. 167]).235 
 
12.4  ǀ Der jüdische Geschichtsschreiber Joseph Flavius (ca. 37 – 100 v. 
Chr.): „Wir bringen Opfer und beten zu Gott vor  a ll em für  d a s 
Wohl  und  d a s Gl ück  d er ga nz en Wel t  und darauf für uns 
selbst, weil das Gebet, welches vor allem auf alle sich erstreckt und 
darauf auch auf einzelne Personen, ist, wie wir glauben, Gott viel 
angenehmer“236. 
 
12.5  ǀ F ri ed en mi t a ll en Menschen. Midrasch Sifre Numeri 42 
im Anschluß an die letzten Worte in Num 6,  26 (… und gebe dir 
Frieden): „Bei deinem Eingang Frieden und bei deinem Ausgang 
Frieden mit allen Menschen.“237 
 
12.6  ǀ „Und es sprechen nicht die Vorbeigehenden: ‚Des Ewigen Se-
gen über euch – wir segnen euch im Namen des Ewigen‘ [Ps. 129,  8]. Die 
Heiden sagen nicht zu uns: Des Ewigen Segen über euch, aber wir ru-
fen ihnen doch zu: ‚Wir segnen euch im Namen des Ewigen‘.“ (Talmu-
disch: Jeruschalmi Schebiit IV,  2).238 
 
12.7  ǀ „Mein Gott, bewahre meine Zunge vor Bösem und meine Lip-
pen, daß sie nicht Trug reden, und gegen die, die mir fluchen, möge 
meine Seele schweigen.“ (Tägliches Gebet, Abschluß der 18 Bene-
diktionen. ǀ Nach Talmud Berachot 17 a).239 

 
235 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 83. 
236 Hier zitiert nach: TOLSTOI 2025, S. 373 (Fajvelʼ Meer Bencelovič Gec, 1853-1932). 
237 Übersetzung nach MAIER 2000, S. 91. 
238 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 84. 
239 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 95. 



101 
 

12.8  ǀ „Laß Frieden, Heil und Segen, Gunst, Gnade und Erbarmen 
kommen über uns und über ganz Israel, dein Volk. Segne uns alle, 
unser Vater, insgesamt mit dem Lichte deines Antlitzes! Denn in 
dem Lichte deines Angesichtes gabst du uns, Ewiger, unser Gott, die 
Lehre des Lebens und die Liebe zur Milde und Menschlichkeit, und 
Gerechtigkeit und Segen und Erbarmen und Leben und Frieden.“ 
(Tägliches Morgen- und Abendgebet: Schluß der 18 Benediktio-
nen).240 
 
12.9  ǀ „Es segne dich der Ewige und behüte dich! Es lasse der Ewige 
sein Antlitz dir leuchten und sei dir gnädig! Es wende der Ewige 
sein Antlitz dir zu und gebe dir Frieden!“ (Aus dem täglichen Mor-
gengebet, nach dem Pentateuch)241 
 
12.10  ǀ „Möge es Dein Wille sein, Ewiger, mein Gott und Gott mei-
ner Väter, daß unser Haß sich nicht erhebe gegen den Nächsten, und 
nicht des Nächsten Haß gegen uns, nicht unser Neid gegen den 
Nächsten hervorkomme und des Nächsten Neid nicht gegen uns! 
Möge Deine Lehre unsere Häuser alle Tage unseres Lebens füllen 
und mögen unsere Worte Eingang vor Dir finden.“ (Jerusalemer Tal-
mud: Berachot IV,  2).242 
 
12.11  ǀ „Möge es Dein Wille sein, oh Herr unser Gott, Frieden zu 
schaffen in der himmlischen Familie und in der Familie [Völkerfa-
milie] hier unten.“243 (Altes Gebet von Rab Safra: Talmud. Berachot 
17 a). 
 
12.12  ǀ „Fülle des Friedens wollest Du Deinem Volke Israel verlei-
hen für alle Zeit, denn Du bist der Herr alles Friedens, und so möge 
es Dir gefallen, zu segnen Dein Volk Israel zu jeder Zeit und zu jeder 
Stunde mit Deinem Frieden. Gepriesen seist Du, Ewiger, der sein 
Volk Israel mit dem Segen des Friedens begnadet.“244 (Achtzehnte 
Benediktion des Amidagebets). 

 
240 Textquelle ǀ BERNFELD 2025, S. 157. 
241 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 41. 
242 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 95. 
243 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 42. 
244 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 42-43. 



102 
 

12.13  ǀ „Fülle des Friedens und des Lebens komme über uns aus 
lichten Höhen. Der Frieden schafft in seinen Höhen, er lassen Frie-
den walten über uns, über ganz Israel und die gesamte Mensch-
heit.“245 (Friedensbitte aus der jüdischen Liturgie). 
 
12.14  ǀ „Gib, o Ewiger, unser Gott, dass wir in Frieden uns niederle-
gen und am Morgen zu neuem Leben wieder erwachen. Breite über 
uns aus das Zelt des Friedens, leite uns nach Deinem Willen, um-
hege uns, halte fern von uns Feind und Schwert, Hunger und Seuche 
und birg uns im Schatten Deiner Fittiche … Behüte unseren Aus-
gang und unseren Eingang zum Leben und zum Frieden von nun 
an bis in Ewigkeit und breite über uns aus das Zelt Deines Friedens. 
Gepriesen seist Du, Ewiger, der das Zelt des Friedens ausbreitet 
über uns und ganz Israel und Jerusalem.“246 (Das bereits im Talmud 
erwähnte ‚Haschkivenu‘, nach dem Midrasch) – s.  u. 
 
12.15  ǀ Abendgebet für Sabbath und Festtage (Sidur Tefilot Yisra՚el): 
„Lasse uns, G o t t unser Gott, uns niederlegen zum Frieden, und 
lasse uns unser König, wiederaufstehen zu Leben, breite über uns 
die Decke Deines Friedens aus, statte uns von Dir ausgehend mit 
einem guten Vorsatz aus, hilf uns um Deines Namens willen, 
schütze uns und halte fern von uns Feind und Pest, Schwert, Hunger 
und Kummer, entferne vorwärts und rückwärts Hindernis von uns 
und birg uns in dem Schatten Deiner Flügel. Denn unser schützen-
der und rettender Gott bist Du, wie Du, Gott, ein gnaden- und er-
barmungsvoller König bist. Schütze unser Ausgehen und unser Ein-
gehen zu Leben und Frieden von jetzt in Ewigkeit und breite über 
uns aus die Decke Deines Friedens. Gesegnet seist Du, G o t t, der 
die Decke des Friedens breitet über uns, über sein ganzes Volk Israel 
und über Jeruschalaim.“247 – s.  o. 
 
12.16  ǀ Abendgebet für Sabbath (Sidur Tefilot Yisra՚el): „Gesegnet seist 
Du G o t t, der sein Volk Israel mit Frieden segnet. – Mein Gott, be-
wahre meine Zunge vor Bösem und meine Lippe vor trüglich reden. 

 
245 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 42. 
246 Hier zitiert nach HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993, S. 43. 
247 Textquelle ǀ HIRSCH 1895, S. 267 (Übersetzung neben dem hebräischen Text). 



103 
 

Lasse meine Seele schweigen denen, die mir fluchen, und meine 
Seele allem gegenüber dem Stande gleich sein. Öffne mein Herz in 
Deiner Lehre, und in Deinen Geboten strebe ernst meine Seele. Alle 
aber, die Böses über mich sinnen, deren Plan störe und vereitle de-
ren Absichten. Thue um Deines Namen willen, thue um Deiner 
Rechten willen, thue um Deiner Heiligkeit willen, thue um Deiner 
Lehre willen, darum lasse frei werden, die Du Deiner Liebe wür-
digst, lasse Deine Rechte in Heil sich zeigen und erhöre mich! Seien 
zum Wohlgefallen die Reden meines Mundes und das Sinnen mei-
nes Herzens vor Deinem Angesichte, G o t t, mein Hort und mein 
Erlöser! Der Frieden in seinen Höhen schafft, Der schaffe Frieden 
über uns und über ganz Israel – und saget: Amen.“248 

 
12.17  ǀ Abendgebet für Sabbath (Sidur Tefilot Yisra՚el): „Es sagte Rabbi 
Elasar: Rabbi Chanina sagte: Die Schüler der Weisen mehren den 
Frieden in der Welt, denn es heißt (Jesaias 54,  13): und alle deine 
Söhne Schüler G o t t e s, dann wird reich der Friede deiner Söhne. 
Lies nicht: Ba najich (deine Söhne), sonder Bannajich: deine Erbauer. 
Reicher Friede wird denen, die deine Lehre lieben, und ihnen wird 
kein Unfall. Sei Friede in deinem Weichbild, Zuversicht in deinen 
Schlössern. Um meiner Brüder und Genossen willen möchte ich 
Frieden dir anwünschen, um G o t t e s unseres Gottes Hauses wil-
len möchte ich Gutes für Dich erflehen. G o t t gebe seinem Volke 
allem obliegende Macht, G o t t segne sein Volk mit dem Frieden.“249 

 
12.18  ǀ Friedensgebet des Rabbi Nachman von Bratzlaw (1772–1810): „Es 
sollte kein Haß, keine Eifersucht, Rivalität, Triumphalismus oder 
Engstirnigkeit zwischen Menschen, nur Liebe und großer Friede 
sein, so daß jeder vom anderen Liebe erfahren und sicher sein sollte, 
daß jeder wünscht, dem anderen widerfahre Gutes, daß er sie liebe 
und daß er ihren Erfolg wolle, so daß alle zusammenkommen, mit-
einander sprechen und einander die Wahrheit erklären können.“250 
 

 
248 Textquelle ǀ HIRSCH 1895, S. 279 (Übersetzung neben dem hebräischen Text). 
249 Textquelle ǀ HIRSCH 1895, S. 285 (Übersetzung neben dem hebräischen Text). 
250 Hier zitiert nach MILGROM 2001, S. 51. 



104 
 

12.19  ǀ Friedensgebet des Rabbi Nathan von Bratzlaw (1780–1844): 
„Möge es Dein Wille sein, Ewiger, unser G-tt und G-tt unserer Väter, 
dass Du Kriege und Blutvergießen von der Welt nimmst und gro-
ßen, wunderbaren Frieden über die Welt bringst. ‚Möge kein Volk 
gegen ein anderes das Schwert erheben, noch Krieg weiterhin ler-
nen‘ (Jeschaja 2,  4), nur mögen alle Bewohner der Erde die Wahrheit 
erkennen und wissen, dass wir nicht auf diese Welt kamen, um zu 
streiten und zu kriegen, und nicht um Hass, Neides, Ärgers und 
Blutvergießens willens, G-tt behüte, nur sind wir hier, um Dich zu 
erkennen und anzuerkennen, ewig Gesegneter. Möge der Vers in 
Erfüllung gehen: ‚Und Ich bringe Frieden über die Erde, auf dass ihr 
euch schlafenlegt und euch keiner aufschreckt, und schaffe wilde 
Tiere weg aus dem Land, und kein Schwert gehe durch euer Land.‘ 
(3. Buch Moses 26,  6).“251 

 
12.20  ǀ Die Erzählungen der Chassidim. „David von Lelow [gest. 1813] 
ist eine der liebenswertesten Gestalten des Chassidismus. Weise 
und kindlich zugleich, allen Wesen aufgeschlossen und doch ein Ge-
heimnis im Herzen hegend, der Sünde fremd, aber den Sünder vor 
den Verfolgern schützend, ist er das Beispiel des Zaddiks, dem erst 
die chassidische Wahrheit, die ihn von der Asketik befreite, ermög-
licht hat, zu werden, was er ist. […] Er erklärte sich nicht würdig, 
ein Zaddik zu heißen, weil er die Seinen mehr als die anderen Men-
schen liebe. Frieden zwischen Menschen zu stiften war ihm eine 
höchste Aufgabe, und darum wurde ihm – so erzählt die Überliefe-
rung – gewährt, durch sein bloßes Gebet an einem Ort des Haders Frie-
den zu stiften. Er lehrte, man solle die Menschen, die man zur Um-
kehr bewegen wolle, nicht schelten und ermahnen, sondern als gu-
ter Freund mit ihnen umgehn, den Sturm ihres Herzens besänftigen 
und sie durch die Liebe zur Erkenntnis Gottes bringen. Er hat denn 
auch selber viele, die sich weithin verirrt hatten, auf den rechten 
Weg geführt.“252 (Martin Buber) 
 

 
251 Gebet für den Frieden von Rabbi Natan aus Breslav [Nathan Sternhartz, 1780-1844; 
Chassid], deutsche Übersetzung von Rabbiner Jaron Engelmayer. In: ORTHO-

DOXE RABBINERKONFERENZ 2022a; vgl. auch noch: FRIEDENSGEBET 2018; PORTAL 

ERZBISTUM MÜNCHEN 2025. 
252 BUBER-WERKE 18, S. 171-172. 



105 
 

12.21  ǀ Die Erzählungen der Chassidim. „An einem Sabbatvorabend 
ging Rabbi Baruch im Hause auf und nieder und sprach wie allemal 
erst den Friedensgruß an die Engel des Friedens und dann das Ge-
bet: ‚Ich bekenne meinen Dank vor dir, Herr mein Gott und Gott 
meiner Väter, für alle Gnade, die du an mir getan hast und die du 
an mir künftig tun wirst.‘ Da hielt er inne und schwieg eine Weile 
und redete: ‚Warum soll ich dir für künftige Gnaden danken? Je-
weils, wenn eine Gnade kommt, will ich den Dank dafür sprechen.‘ 
Sogleich aber entgegnete er sich selber: ‚Vielleicht wirst du mir ein-
mal Gnade erweisen, und ich werde nicht imstande sein, dir gebüh-
rend zu danken – darum muß ich es jetzt tun.‘ Und er brach in Trä-
nen aus.“253 
 
12.22  ǀ Rabbiner Max Dienemann (1875-1939) über die Gebetssprache: 
„Widerspiegelung jüdischer Gebetsform ist es, wenn im [christli-
chen] Tischgebet der Vers: ‚Du öffnest deine Hand und sättigst alles 
Lebendige mit Gnade‘ eine besondere Rolle spielt, wenn, gleich der 
Einleitung zum gemeinsamen Tischgebet im jüdischen Ritus, auf die 
Aufforderung zum gemeinsamen Dank der Satz folgt: ‚Es sei der 
Name Gottes gelobt von nun an bis in Ewigkeit‘. – In dem [christli-
chen] Gebet beim Antritt einer Reise sind die Eingangsworte: ‚Möge 
der allmächtige und barmherzige Gott uns führen auf den Weg des 
Friedens und des Gelingens, … daß wir in Frieden, Heil und Freu-
den in unser Heim zurückkehren‘ fast wörtlich übereinstimmend 
mit dem jüdischen Weggebet: ‚Möge es dir wohlgefällig sein, daß du 
uns zum Frieden führest und uns zum Frieden schreiten läßt und 
uns an den Ort unseres Begehrs leitest zum Leben, zur Freude und 
zum Frieden und uns in unser Heim zurückkehren läßt zum Frie-
den‘. – Die in den christlichen Gottesdienst vielfach eingestreuten 
Worte: Hosianna, Hallelujah, Amen, Friede sei mit euch, sind wörtlich 
fortlebendes Gut der jüdischen Gebetssprache.“254 
 
12.23  ǀ Union Prayer Book 1922/24: „Gewähre uns Frieden, Deine 
kostbarste Gabe, o Du ewige Quelle des Friedens, und befähige Is-
rael, der Bote des Friedens unter den Völkern der Erde zu sein. 

 
253 BUBER-WERKE 18, S. 243. 
254 LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (III), S. 427. 



106 
 

Segne unser Land, dass es immer ein Hort des Friedens und ein An-
walt des Friedens in den Räten der Nationen sein möge ... Gepriesen 
bist du, o Herr, Geber des Friedens.“ (Union Prayer Book der ‚Union 
of American Hebrew Congregations‘, 1922/24)255 
 
12.24  ǀ Friedensgebet aus dem Reformjudentum: „Möge der Geist brü-
derlicher Liebe und gegenseitiges Verstehen alle Wunden heilen. 
Lass, o Herr, das Getöse des Kriegs an allen Enden der Welt ver-
stummen, auf dass ein jeder bei seinem Weinstock und unter seinem 
Feigenbaum sitzen kann und keiner ihn aufschreckt … Gib, o himm-
lischer Vater, dass Dein Reich, das Reich der Wahrheit und des Frie-
dens sich ausbreite, und lass die Tage nahen, da Du erkannt sein 
wirst als der Herr über die ganze Erde. Amen!“256 
 
12.25  ǀ Rabbi Aryeh Citron (USA): „Der letzte Abschnitt der sechs 
Mischna-Volumen sagt: ‚Groß ist der Friede, denn G-tt hat für [Sei-
nen] Segen kein anderes Gefäß gefunden als den Frieden.‘ Das heißt, 
dass G-tt seinen Segen einzig und allein in eine Familie, eine Ge-
meinde, ein Land sendet, wenn dort Frieden herrscht.“257 
 
12.26  ǀ Orthodoxe Rabbinerkonferenz / Das Rabbinat in Deutschland: 
„Das Hebräische Wort für Frieden lautet Schalom. Es kommt von 
dem Verb schalem, was vollständig oder perfect bedeutet. Es hat den 
Beiklang von Harmonie. Die Tora verwendet den Begriff Schalom in 
einem innerpsychischen, zwischenmenschlichen, internationalen 
und religiösen Sinn. Alles in allem lässt sich Schalom am besten mit 
‚ein Zustand vollkommener Harmonie in jeder Beziehung‘ überset-
zen. – In der jüdischen Tradition ist dieses Konzept der vollkomme-
nen Harmonie von zentraler Bedeutung. Es gibt kaum ein Gebet in 
unserer Liturgie, das nicht das Wort Schalom enthält, vom priester-
lichen Segen bis zum Dankgebet nach der Mahlzeit (Levitikus Rabba 
9, 9). Schalom ist die jüdische Grußformel zu Beginn und am Ende 
jeder Begegnung. Begrüßung und Erwiderung werden im Hebräi-
schen als ‚Bitten um die Harmonie von‘ und ‚Antworten nach der 

 
255 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 110. 
256 Hier zitiert nach: HOMOLKA 2025, S. 110. 
257 CITRON 2025. 



107 
 

Harmonie von‘ bezeichnet (Berachot 2:1). Auf diese Weise erhält die 
Begrüßung eine tiefere Dimension: Man fragt nach dem Niveau der 
Harmonie des anderen. ‚Schalom ist einer der G’ttesnamen‘ (B.T. 
Schabbat 10 b) und ‚G’tt fand nur den Frieden würdig als Instrument 
zur Bewahrung aller Segen‘ (Uktsin 3:12). Dem Talmud zufolge ist 
es sogar erlaubt, die Wahrheit zu verletzen, um den Frieden zu er-
halten (B.T. Jewamot 65 b).“258 
 
 

_____ 
 
 
 

 
258 ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b. 



108 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 
 
 

 



109 
 

Forderung 
einer weltumspannenden 

Völkerverbrüderung 
 

Auszug aus einem Vortrag des Jahres 18961 

 
Dr. Ludwig Stein, 

Rabbiner, Philosoph und Pazifist 
 
 

 
[…] Der große, aller phantastischen Ausschmückung gründlich ab-
holde, legendenzermalmende Aristoteles weiß dem Menschen nicht 
viel mehr nachzurühmen, als daß er ein ζῷον πολιτικόν [Zoon po-
litikon] gleich den Ameisen, Bienen und Bibern auf gesellschaftli-
ches Zusammenleben gestelltes Thier sei. Aber auch in Bezug auf 
die Zukunft der Menschheit hält der den ständigen Kriegszustand 
kündende Fatalismus nicht lange vor. Aristoteles und nach ihm die 
Epicureer kündigen bereits der Menschheit einen geradlinigen Fort-
schritt vom barbarisch-rohen Kriegszustand der Urzeit zu immer 
friedlicheren Formen sozialen Zusammenlebens und höherer Gesit-
tung an. Der cynisch-stoische Kosmopolitismus, der eine bewußte 
Zurückbiegung in den hypostasirten Naturzustand der Menschheit 
fordert, die aufkeimende Richtung der Staatsromane, die sich viel-
fach in eine dithyrambische Schilderung eines künftigen Frie-
densidylls zuspitzen, die Begründung des ersten Weltreiches seitens 
Alexander’s des Großen, welche der staunenden Menschheit die 
Perspective eröffnet, wie bisher in ständigem Kriegszustande be-
findliche Staaten vor einander Ruhe haben könnten, sobald sie sich 
nur zu einem Weltreiche verbänden: das Alles zusammengenom-
men läßt jenen großen Gedanken eines ewigen Friedens heranreifen, 
der später in der Lehre Jesu seinen glücklichen Ausdruck gefunden 

 
1 Textquelle ǀ  Auszug aus: Das Ideal des ewigen Friedens und die soziale Frage. Zwei 
Vorträge von Dr. Ludwig Stein, ord. Professor der Philosophie an der Universität 
Bern. Berlin: Verlag von Georg Reimen 1896, S. 4-6 (Anmerkungen nachfolgend 
fortgelassen; Überschrift hier nur redaktionell, pb). 



110 
 

hat. Das „Weltreich“ Alexanders war wohl der entscheidende An-
stoß zur Erfassung des kosmopolitischen Gedankens eines „Welt-
friedens“. Wenigstens waren die Stoiker, deren Philosophie dem 
„Weltreich“ Alexanders zeitlich unmittelbar nachfolgte, die ersten, 
die vermittelst ihrer Logos-Lehre einen das Weltganze durchdrin-
genden Fortschritt gekündet und die Vereinigung der gesammten 
Menschheit zu einem einzigen „Weltstaat“ gefordert haben, „dem 
keine andern Staaten gegenüberstehen, weil alle Grenzen der Völker 
in einer allgemeinen Verbrüderung aller Menschen sich aufheben“. 
Dieses stoische Ideal des „ewigen Friedens“ zu künden und in leb-
haften Farben auszumalen, haben sich besonders Philo von Ale-
xandrien und die späteren cynisch-stoischen Diatriben angelegen 
sein lassen. 

Auf der semitischen Seite der Cultur gewahren wir ein gleiches, 
allmäliges Hinauswachsen über jenen, den Urvölkern natürlichen 
engherzigen Nationalismus, der in jedem Fremden ohne Weiteres 
einen zu vernichtenden Feind sah. Dem aufkeimenden Kosmopoli-
tismus, den Staatsromanen und Weltreichsgedanken bei den Grie-
chen läuft parallel die Messiasidee der Juden. Der im alten Testa-
ment Abraham ertheilte Segen „und es werden durch dich alle Fa-
milien der Erde gesegnet werden“, ist der erste Markstein in der 
Idee eines künftigen ewigen Völkerfriedens. Und wenn der Prophet 
Jesaias ausruft: „Gott richtet zwischen den Völkern, entscheidet un-
ter den Nationen; sie schmieden ihre Schwerter zu Sicheln und ihre 
Spieße zu Winzermessern. Nicht mehr erhebt Volk gegen Volk das 
Schwert und sie lernen nicht mehr den Krieg“, wenn Sacharja ausruft: 
„Gott verkündet den Frieden den Völkern und seine Herrschaft 
reicht von Meer zu Meer, von Strom zu Strom bis an’s Ende der 
Erde“, und wenn endlich wieder Jesaias mit unvergleichlichem 
dichterischen Pinsel den ewigen Frieden der Zukunftsmenschheit in 
den weissagenden Worten malt: „Gerechtigkeit wird sein Gurtband 
und Treue seine Waffe sein, und es weidet der Wolf mit dem 
Lamme, der Leopard lagert beim Böcklein sich, Kalb und Löwe und 
feister Stier in einer Heerde und ein junger Knabe leitet sie“, so 
scheint es mir ausgemacht, daß in der Messiasidee des Propheten-
thums die Forderung einer weltumspannenden Völkerverbrüde-
rung, d. h. also eines ewigen Friedens, ihren schärfsten und präg-
nantesten Ausdruck gefunden hat. 



111 
 

In der Lehre Jesu strömen nun die aus dem Griechenthum kom-
menden kosmopolitischen Ideen mit der dem Judenthum entsprun-
genen Messiasidee zusammen. Und aus dieser Gedankenkreuzung 
erwächst im Urchristenthum die Idee eines sich mälig verwirkli-
chenden religiösen Weltreiches. Was die Propheten traumhaft kün-
den, das postulirt das Christenthum als erfüllbare, mit aller Energie 
durchzusetzende Forderung. […] 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Dr. Ludwig Stein (1859-1930) – ungarisch-schweizerischer 
Philosoph, Soziologe, Rabbiner, Publizist und Pazifist; Mitglied des ständi-
gen Komitees des Internationalen Friedensbüros. Frühe Schrift: Das Ideal 
des ewigen Friedens und die soziale Frage (zwei Vorträge, 1896). 
 
 



112 
 

Er spottet der Kriegswagen, 
der schnaubenden Rosse und 

ihrer bewehrten Lenker … 
 

Auszug aus: „Nationaljudenthum“ ǀ  18971 

 
Dr. Moritz Güdemann, 
Oberrabbiner in Wien 

 
 
 
[…] Die alten Völker sind recht eigentlich durch den Krieg entstan-
den, durch ihn gross geworden, und durch ihn wieder zu Grunde 
gegangen. Er füllte ihr Dasein von Anfang bis zu Ende aus. Die 
Kriegsfackel entflammte die nationale Begeisterung, an ihrem Feuer 
wurde das Band geschmiedet, welches die Massen einigte und zu 
einer Nation machte. Mit der Kriegsfackel steckte eine Nation das 
Staatsgebäude der anderen in Brand. Wie der Krieg dem einzelnen 
Menschen Gelegenheit gab, kraft seiner überragenden Stärke zum 
gefeierten Helden sich aufzuschwingen, so entzündete sich an ihm 
und in ihm bei der Menge das Nationalgefühl, das Volksbewusst-
sein, und demgemäss bildete sich bei ihr der Volksbegriff. Ganz im 
Gegensatze zu diesem turbulenten Vorgange entwickelten sich Volk 
und Volksbegriff in Israel. Sie sind nicht unter dem Zeichen des 
Schwertes entstanden, nicht aus Blut und Eisen geschmiedet. Nicht 
nach einem grossen Kriege, bei einer geräuschvollen Siegesfeier, an-
gesichts eroberter Trophäen und gefesselter Kriegsgefangener, son-
dern bei einer stillen Bundesfeier in der Wüsteneinsamkeit war es, 
dass Moses Israel zurief: ,,Lausche und höre Israel, an diesem Tage 
bist du zum Volke geworden dem Ewigen, deinem Gotte“ (V. 
M[ose]. 27,9). In diesen Worten ist der Werde- und Entwicklungpro-
cess Israels richtig so angegeben, wie wir ihn an der Hand der Ge-
schichte verfolgen können. Der Volksbegriff war in Israel ein ande-

 
1 Textquelle ǀ Auszug aus: Dr. Moritz GÜDEMANN, Oberrabbiner in Wien: Natio-
naljudenthum. Leipzig und Wien: M. Breitenstein’s Verlags-Buchhandlung 1897, 
S. 13-23 und 42-43 (Überschrift hier nur redaktionell, pb). 



113 
 

rer als überall, denn er war unzertrennlich von seinem Gottesbegriff. 
Beide sind mit eins entstanden. Indem Israel ein Volk wurde, wurde 
es zugleich das Volk Gottes. Unmöglich konnten daher in ihm das 
bloss volksmässige Nationalbewusstsein und Nationalgefühl so 
stark vorschlagen, wie anderwärts im Alterthum und selbst in der 
Gegenwart. Sie hatten für Israel ihren Ursprung in Gott, aber auch 
ihre Schranke an Gott. Ohne seinen Gott wäre Israel seiner selbst als 
eines Volkes sich niemals bewusst geworden, er hat es zu seinem 
Volke, und damit überhaupt zu einem Volke gemacht.2 

 
[II.] Fragen wir nun weiter: Wie hat sich bei diesem in der Vorstel-
lung Israels herrschend gewesenen Volksbegriff sein Verhältniss zu 
den übrigen Völkern und zur Menschheit überhaupt gestaltet? Es 
liegt auf der Hand, dass es mit dem nackten, sozusagen physischen 
Nationalismus oder Nativismus der alten Völker diesen nicht entge-
gentreten konnte, weil er in ihm nicht vorhanden war, oder doch 
keinesfalls gezüchtet wurde, dahier, wie wir gezeigt haben, in dem 
Individuum das Persönliche, und in der Gesammtheit das Nationale 
vor dem Göttlichen, welchem beiden sich unterordneten, oder in 
welchem sie aufgiengen, zurücktrat. Eine unvoreingenommene 
Lektüre der Bibel führt zu der Erkenntniss, dass Israel an den heid-
nischen Völkern gerade diese ihre Accentuierung des nationalen 
Moments als das sie charakterisirende Merkmal, wovon es selber 
sich frei wusste, erkannte. Dies ist der Sinn der hebräischen Ausdrü-
cke „Ammim“, „Leumim“, „Gojim“, womit die Völker, insofern sie 
als Völker, als nationale Individualitäten sich selbst betonten – es 
heisst deshalb häufig Völker, Nationen ohne bestimmten Artikel – 
im Unterschiede von Israel bezeichnet werden. „Im Unterschiede 
von Israel“ ist vielleicht nicht ganz erschöpfend gesagt, deutlicher 
und unmissverständlich wäre zu sagen: im Unterschiede von dem 
durch seinen Gottesbegriff bedingten Volksbegriff Israels. Denn 
Gott tritt hier überall, sozusagen, vor die Front, so dass nicht eigent-
lich Israel, sondern sein Gott den Völkern, und in diesen wiederum 
ihren Göttern gegenübergestellt wird. „Der Ewige regiert, es frohlo-

 
2 Die Bibelstellen, welche diese Anschauung bezeugen, sind ungemein zahlreich, 
vgl. II. M[ose]. 6,7; 19,6, III. M[ose]. 26,12. V. M[ose]. 7,6; 14,2; 26,18; 27,9; 29,12. I. 
Sam. 12,22. II. Kön. 11,17. Jerem. 7,23; 11,4 und sonst. 



114 
 

cket die Erde, es freut sich der Inseln Menge.“ (Ps. 97,1.) „Der Ewige 
regiert, es zittern die Völker, er thront auf Cherubim, es wanket die 
Erde.“ (Ps. 98,1.) „Erzählet unter den Völkern seine Herrlichkeit, un-
ter allen Nationen seine Wunder. Denn gross ist der Ewige und sehr 
gerühmt, furchtbar ist er über alle Götter. Denn alle Götter der Völ-
ker sind nichtig, aber der Ewige hat die Himmel geschaffen. Hoheit 
und Pracht ziehen ihm voran, Triumph und Ruhm sind in seinem 
Heiligthum. Spendet dem Ewigen, Völkergeschlechter, spendet 
dem Ewigen Ehre und Triumph. Sprechet unter den Völkern: Der 
Ewige regiert.“ (Ps. 96,1 f.) „Stelle, o Ewiger, ihnen eine Warnung 
hin, erfahren sollen die Völker, dass sie Sterbliche sind“. (Ps. 9,21.) 
„Höret dies, all’ ihr Völker, horchet auf, all’ ihr Weltenbewohner! So 
der Leute Söhne, wie der Herren Söhne, zumal reich und arm. Scha-
fen gleich wandern sie in die Gruft, der Tod weidet sie, und auf sie 
treten Gerechte, ein Morgen- – und ihre Gestalt verwest, da die Gruft 
ihre Wohnung geworden. Aber Gott löst meine Seele aus der Hand 
der Gruft, denn er fasst mich an“. (Ps. 49,2 f.) „Was ist der Mensch, 
dass du seiner gedenkest, und der Menschensohn, dass du auf ihn 
siehest? Und lässest ihn um ein Geringes Gott nachstehen, und mit 
Ehre und Glanz krönest du ihn“. (Ps. 8,5 f.) „Heil dem Volke, dessen 
Gott der Ewige ist, der Nation, die er sich zum Eigenthum erkoren, 
vom Himmel blickt der Ewige, siehet alle Menschenkinder. Aus der 
Stätte seines Sitzes schauet er auf all’ die Bewohner der Erde. Der 
insgesammt ihr Herz gebildet, der merket auf all’ ihre Thaten. Nicht 
ist der König siegreich durch des Heeres Menge, ein Held wird nicht 
gerettet durch Fülle der Kraft. Eitel ist das Ross zum Siege, und 
durch die Fülle seiner Stärke führt es nicht von dannen.“ (Ps. 
33,12 f.) „Diese vertrauen auf Kriegswagen, jene auf Rosse, wir aber 
preisen den Namen des Ewigen, unseres Gottes. Jene stürzen und 
fallen, wir aber stehen und halten uns aufrecht.“ (Ps. 20,8 f.) Dies 
sind einige Stellen aus den Psalmen, in welchen die Vorstellung Is-
raels von den Völkern und seine Stellung zu den Völkern gekenn-
zeichnet ist. Israel selbst ist hier gar nicht genannt, es handelt sich 
also nicht um ein selbstgefälliges Hervorheben und Herausstreichen 
des eigenen Volksthums, der eigenen Individualität – immer bleibt 
Gott im Vordergrunde, er ist es, in dessen Namen der israelitische 
Dichter zu den Völkern redet. Und was sagt er ihnen? Vor diesem 
Gott wird alle irdische Macht und Grösse, die den Stolz der Natio-



115 
 

nen ausmachen, zu nichte, er spottet der Kriegswagen, der schnau-
benden Rosse und ihrer bewehrten Lenker, – aber bei seiner Grösse 
und Erhabenheit erweist er sich zugleich als den gütigen Vater sei-
ner Geschöpfe, „er siehet alle Menschenkinder“. Es ist nicht wohl denk-
bar, dass bei dieser Vorstellung von Gott und Menschen – in Israel 
Werth gelegt werden konnte auf die unterscheidenden Zufälligkei-
ten der Geburt, Abkunft, Heimat u.s.w., da sie doch nur schwache 
Grenzlinien sind, die vor der alles gleichmachenden, in dem er-
wähnten 49. Psalm mit erschütternder Gewalt geschilderten Macht 
des Todes vollends verschwinden. So erscheinen jene trennenden 
Zufälligkeiten als Hinfälligkeiten, denen gegenüber es nur ein Blei-
bendes, Unumstössliches gibt: „Der Ewige regiert“. Dies ist ebenfalls 
eine alle Unterschiede ausgleichende Thatsache, aber sie erdrückt 
den Menschen nicht, wie die Macht des Todes, sondern richtet ihn 
auf. Allerdings ist die Verschiedenheit der Völker nicht wegzuleug-
nen und von Gott, der jedem derselben sein Gebiet zugewiesen, 
selbst gesetzt. Dies gilt auch für Israel. „Da der Höchste den Völ-
kern3 Besitz gab, da er schied die Menschensöhne, stellte er fest die 
Grenzen der Nationen4, entsprechend auch der Anzahl der Kinder 
Israels4“ (V. M[ose]. 32,8). Aber sofort wird, um dem Missverständ-
niss vorzubeugen, als ob es sich für Israel je darum handeln könnte, 
seinen Lebenszweck vom Landbesitz abhängig zu machen, und es 
an die Scholle zu binden, hinzugefügt: „Denn des Ewigen Theil ist 
sein Volk, Jakob das Los seines Besitzes“ (das. 9). Unter diesem Ge-
sichtspunkte, von welchem angesehen Israel nicht sowohl Besitzer, 
als vielmehr selbst Besitz, und zwar Gottes ist, konnte in ihm der mit 
der Scholle verwachsene Nativismus gar nicht aufkommen. Autoch-
thonie oder Aboriginität hat Israel, wie andere Völker des Al-
terthums, nie für sich in Anspruch genommen. Hochmuth des Ein-
heimischen gegen den Fremden gab es in Israel nicht, konnte es gar 
nicht geben, denn der Einheimische kam gar nicht aus dem in ihrer 
immer lebendig erhaltenen Bewusstsein, selbst ein Fremder zu sein, 
heraus. Ganz im Gegensatze zu der Sage von Antäus verschwand 

 
3 Im Texte fehlt der hinweisende Artikel. 
4 D. h. auch Israel hat sein Land so gut wie die anderen Völker von Gott zuge-
wiesen erhalten. Ergänze  (ונם ) למםפך ב״י wobei in  מםפך die Zählbarkeit, die Klein-
heit Israels hervorgehoben ist, welcher die Kleinheit des Landes entspricht. עמים 
gleichbedeutend mit שבטים zu fassen, ist wegen des Parallelismus unzulässig. 



116 
 

gleichsam der Erdboden, als eine vorübergehende Erscheinung, un-
ter den Füssen des Israeliten. Er bot ihm keinen Halt, diesen suchte 
er anderswo. „Ein Fremdling bin ich bei dir, ein Beisasse, wie alle 
meine Väter“ (Ps. 39,13). „Ein Fremdling bin ich auf Erden“ (das. 
119,19). In nicht weniger als neunundvierzig Variationen wird die 
Rechtsgleichheit des Einheimischen und Fremden, die Pflicht, den 
Fremdling wie sich selbst zu lieben, ihn nicht zu kränken u.s.w. vor-
geschrieben. Derartige Bekenntnisse und Anschauungen waren 
doch nur bei einem Volke möglich, dessen Lebenszweck nicht mit 
der Scholle verknüpft war, das seinen Beruf überhaupt nicht durch 
territoriale oder nationale Grenzen beschränkt sah, sondern dessen 
Blick und Sehnsucht auf ein Höheres, Ewiges, Allgemeines gerichtet 
waren. Dieses war die eigentliche Heimat Israels, die sozusagen 
transscendentale Richtung begründete seine Eigenthümlichkeit, 
seine Individualität. Dadurch wusste es sich von den Völkern unter-
schieden und über sie erhoben, dadurch fühlte es sich aber auch 
zum Lehrer der Völker berufen. Diese Berufung findet ihren bered-
testen Anwalt und Verkünder in dem sogenannten zweiten Jesajas, 
was deswegen bewerkenswerth ist, weil dieser Prophet nach der 
Zerstörung des Reiches, also zu einer Zeit weissagte, wo Israel gar 
kein Land mehr besass, und wenn er auch die Hoffnung auf Wie-
dererrichtung des Reiches nicht aufgab, so erblickte er doch den Be-
ruf Israels nicht hierin, sondern in dessen über alle territorialen und 
nationalen Grenzen hinaus sich erstreckenden geistigen Fernwir-
kung auf die Menschheit. Seine über diesen Punkt sich verbreiten-
den Aussprüche lassen an Klarheit und Bestimmtheit nichts zu 
wünschen übrig und lauten wie folgt: „Ich der Ewige habe dich be-
rufen zum Heile, und deine Hand gefasst und dich gebildet, und 
dich eingesetzt zum Bunde für das Volk, zum Lichte der Nationen, 
blinde Augen zu öffnen, herauszuführen aus dem Kerker den Ge-
fesselten, aus dem Gefängnisshause die Bewohner der Finsterniss“ 
(Jes. 42,6 f). „Und er sprach: Zu gering ist es, dass du mir seiest ein 
Knecht, aufzurichten die Stämme Jakobs und die Geretteten Israels 
zurückzuführen, so stelle ich dich hin zum Lichte der Nationen, dass 
mein Heil gelange an das Ende der Erde“ (das. 49,6). „Steh’ auf, 
leuchte, denn es kommt dein Licht und die Herrlichkeit des Ewigen 
bestrahlt dich. Denn siehe, Finsterniss bedecket die Erde, und Wol-
kendüster die Völker, – doch dich wird der Ewige bestrahlen, und 



117 
 

seine Herrlichkeit wird über dir erscheinen. Und es wandeln Natio-
nen bei deinem Lichte, und Könige bei deinem Strahlenglanze“ (das. 
60,1 f). Was konnte gegenüber dieser „bis an das Ende der Erde“ rei-
chenden Heilsaufgabe das auf sich selbst sich beschränkende natio-
nale Moment bedeuten! Sehr richtig sagt Cornill5): „Juda ist durch 
das babylonische Exil als Nation ebenso zu Grunde gegangen, wie 
Israel durch das assyrische, aber es gestaltete sich um zum Juden-
thum, aus dem Staate wurde eine Kirche, aus dem Volke eine Ge-
meinde. Und dies zum Judenthum gewordene Juda hatte eine Welt-
mission ohne Gleichen zu erfüllen: an ihm hing die Zukunft und die 
Weiterentwicklung der Religion.“ In der Erfüllung dieser seiner re-
ligiösen Aufgabe, nicht in der Betonung und Hervorkehrung des na-
tionalen Charakters ist denn auch die so oft missdeutete „Auser-
wählung“ Israels begründet, welche, wie schon aus der bisherigen 
Ausführung hervorgeht, so wenig darauf angelegt war, nativisti-
schen Dünkel und nationale Eitelkeit zu wecken, dass man vielmehr 
sagen muss, sie zielte darauf ab, diese Eigenschaften, welche bei den 
Völkern des Alterthums vorzugsweise ausgebildet waren, in Israel 
nicht aufkommen zu lassen. Deshalb wird es so oft an seine Klein-
heit erinnert. Oder wie hätte sonst seine Auserwählung gar in einem 
Athem mit seiner Kleinheit betont werden können, wie es in dem 
Satze geschieht: „Nicht weil ihr die meisten seid unter allen Völkern, 
hat Gott Gefallen an euch gefunden und euch erwählt, denn ihr seid 
die wenigsten von allen Völkern“ (V. M[ose]. 7,7). Die Erwählung 
eines Volkes trotz oder gar wegen seiner Kleinheit kann doch nur 
unter der Voraussetzung Sinn haben, dass dieses Volk auf dasjenige 
verzichte, oder keinen Werth lege, was für die übrigen Völker der 
Gegenstand ihres Ehrgeizes, und das Zeugniss ihrer Bevorzugung 
ist. Und was dies bei den alten Völkern war, ist bekannt; der Staat, 
dem als Bürger anzugehören, den Stolz jedes Einzelnen, und dessen 
Vergrösserung die Absicht und Aufgabe der gesammten Politik bil-
dete. Für diese politischen Begriffe besitzt die hebräische Sprache 
nicht einmal adäquate Ausdrücke, – ein Mangel, der gewiss nicht 
zufällig ist, und in dem man einen stillschweigenden Protest gegen 
die ausschlaggebende Gewalt dieser das gesammte Alterthum be-
herrschenden Begriffe erblicken mag. Dieser Protest findet aber 

 
5 Der israelitische Prophetismus (Strassburg, Trübner 1894) S. 116. 



118 
 

auch seinen positiven, beredten Ausdruck bei dem Sänger des 87. 
Psalms, welcher von der eben wiedererrichteten Zionsstadt erhofft, 
dass sie den Mittelpunkt auch für die Grossmächte des Alterthums 
Egypten, Babylon u.s.w., deren Bürger auf ihre Aboriginität stolz 
sind6, bilden werde. Ihr nativistischer, nationaler Dünkel werde, wie 
der Dichter hofft, dem sie ergreifenden Bedürfniss weichen, gebo-
rene, oder vielmehr wiedergeborene Angehörige Zion’s, als gleich-
sam ihres „höheren Vaterlandes“7, zu werden. In der Verwirklichung 
dieser Hoffnung erblickte Israel nicht bloss die eigene Zukunft, son-
dern auch die der gesammten Menschheit. Wie es sich aber diese 
Zukunft vorstellte und ausmalte, dass dieselbe nicht anders als auf 
den Trümmern der die Völker auseinander haltenden, einseitigen 
nationalen und politischen Interessen sich aufbauen, und einen Zu-
stand allgemeiner Glückseligkeit herbeiführen werde, ersieht man 
aus ihrer übereinstimmenden, begeisterten Schilderung bei den Pro-
pheten Micha (4,1 f.) und Jesaja (2,3 f.): „Und viele Nationen werden 
hingehen und sprechen: Wohlan, lasset uns hinaufgehen zum Berg 
des Ewigen, zum Hause des Gottes Jakobs, dass er uns lehre von 
seinen Wegen, und wir wandeln auf seinen Pfaden, wenn von Zion 
wird ausgehen die Lehre, und das Wort des Ewigen von Jerusalem. 
Und er wird richten zwischen den Völkern, und entscheiden vielen 
Nationen, und sie werden stumpf machen ihre Schwerter zu Sicheln, 
und ihre Lanzen zu Rebenmessern. Nicht wird erheben Volk gegen 
Volk das Schwert und nicht lernen sie fürder den Krieg.“ Wenn, wie 
aus den übereinstimmenden Schilderungen zweier Propheten (und 
auch aus anderen ähnlichen Stellen) hervorgeht, dem Volke Israel 
dieser messianische, völkerversöhnende, völkerverschmelzende 
Zustand als sein Ideal, und die Herbeiführung desselben als seine 
göttliche Sendung vorschwebte, so ergibt sich daraus mit Nothwen-
digkeit, dass es in der Ausbildung und Begünstigung eines schrof-
fen, ausschliessenden nativistischen Nationalitätsbewusstseins nicht 
das Heil der Völker, am aller wenigstens aber sein eigenes Heil er-
blicken konnte. 
[…]  

 
6 Dies der Sinn der Worte  וה ילך שם Jeder thut sich auf seine politische Zuständig-
keit etwas zu Gute. 
7 Worte Ewald’s z. St. 



119 
 

[IV.] […] Lassen wir uns nicht das Kuckucksei der Nationalität in un-
ser Nest legen, es wird nichts Gutes davon ausgebrütet. Wie sagt 
doch Grillparzer? „Von Humanität – durch Nationalität – zur Besti-
alität.“ Diesen Entwicklungsgang können die Juden durch ihre Er-
fahrungen während der letzten Jahrzehnte am besten bestätigen, 
und sie sind davor gewarnt, ihn selber mitzumachen. Es gibt für sie 
nur eine Richtschnur, dass sie an ihrem Glauben festhalten und 
nicht um den zweifelhaften Preis, wieder eine Nation zu werden, 
auf das Verdienst verzichten, überall auf Erden Zeugniss abzulegen 
von der Wahrheit des Prophetenwortes, das noch seiner Erfüllung 
harrt, mit welcher das Judenthum, die Menschheit und Zion zu-
gleich zu ihrem Rechte kommen werden: „Es wird der Ewige König 
sein über die ganze Erde, an jenem Tage wird der Ewige einzig und 
sein Name einzig sein.“ (Secharja 14.9). 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  „Der 1835 in Hildesheim geborene Moritz Güdemann stu-
dierte bis 1862 am Jüdisch-Theologischen Seminar in Breslau und war an-
schließend als Rabbiner in Magdeburg tätig. Vier Jahre später wurde er nach 
Wien berufen, wo er ab 1892 als Oberrabbiner wirkte. Neben seiner Tätigkeit 
als Rabbiner trat Güdemann auch als Verfasser mehrerer Werke zur Ge-
schichte und Kultur des Judentums sowie zu Antisemitismus und Apologe-
tik auf. Er starb im August 1918 in Baden bei Wien“ (https://www.bsb-muen 
chen.de/sammlungen/bestandsueberblick/ns-raubgutforschung/restitution 
en/moritz-guedemann/). Mit seiner Schrift „Nationaljudenthum“ (1897) 
wollte Güdemann vor einem – nicht mehr religiös verstandenen – „Juden-
tum der Kanonen und Bajonette“ warnen. – Literaturhinweis: Margit 
SCHAD, „Es müsste so sein, dass man einstens erzählen kann, wie die Juden [...] zu 
Predigern des Friedens unter den Menschen wurden.“ Die deutsch-jüdische Pre-
digt im Ersten Weltkrieg – Max Dienemann und Moritz Güdemann. In: 
Aschkenas – Zeitschrift für Geschichte und Kultur der Juden, Band 16 (2006), 
Heft 1, S. 77–101. Vgl. ebd., S. 100 auch den Tagebuch-Eintrag Güdemanns 
vom Mai 1915: „Den größten Bankerott in diesem Weltkrieg erleidet die 
Weltreligion. Wo sind die großen Phrasen von der Feindesliebe, von dem 
Heil und dem Frieden, die vor 1900 Jahren in die Welt gekommen sind und 
die Erlösung gebracht haben! […] Wie hoch erhebt sich dagegen unsere 
Thora mit ihren alten Ermahnungen zur Menschenliebe, zu Treue und Red-
lichkeit und friedlicher Gesinnung. Wie erhaben und kraftvoll steht das Ju-
dentum da!“ 
 



120 
 

Offener Brief an 
den Grafen Leo N. Tolstoi 

 

über die Jüdische Religion aus dem Jahr 18981 

 
Faiwel Goetz 

[Fajvelʼ Meer Bencelovič Gec, 1853-1932] 
 
 

„Amicus Plato sed 
magis amica veritas“. 

 
 
 
Hochverehrter Lew Nikolajewitsch ! 

Außerstande die laufende Literatur zu verfolgen, bin ich erst in 
diesen Tagen dazu gekommen, Ihre überaus originelle und sehr 
lehrreiche Abhandlung „Religion und Sittlichkeit“ zu studieren. 

Bei aller Wertschätzung der großen Vorzüge dieser Abhandlung, 
besonders ihres Abschnittes, in welchem Sie mit unwiderleglicher 
Überzeugungskraft den innern Zusammenhang der Ethik mit der 
Religion und die gänzliche Abhängigkeit der Erstern von der Letz-
tern nachweisen, muss ich dennoch, im Interesse der Wahrheit, ge-
gen einige Ihrer wesentlichen Ausführungen Einwendungen ma-
chen: 

Sie behaupten, das charakteristische Wesen des Christentums sei 
das Prinzip des Erfüllens des göttlichen Willens als Zweck des 
menschlichen Lebens. Und da Sie dieses Prinzip in der jüdischen Re-
ligion zu vermissen glauben, der Sie ein national-egoistisches Prin-

 
1 Textquelle dieses Auszuges ǀ  F. GOETZ [Faiwel Goetz = F. Gec]: Leo Tolstoi und 
das Judentum. Riga: Buchdruckerei „Splendid“ [1927]. [68 Seiten]. – Stillschwei-
gende Korrektur von Satzfehlern und behutsame Bearbeitung (Schreibweise, 
Zwischenüberschriften) durch den Herausgeber des vorliegenden Sammelban-
des. – Ungekürzter Text und Darstellung der Hintergründe in: Leo N. TOLSTOI, 
Begegnung mit dem Judentum. Briefe und andere Zeugnisse des Dichters, nebst 
Darstellungen von jüdischen Zeitgenossen. Ausgewählt und eingeleitet von Pe-
ter Bürger. (= Tolstoi-Friedensbibliothek: Band-Signatur TFb_B013). Hamburg: 
BoD 2025, S. 63-72 und 331-388. 



121 
 

zip als ihr charakteristisches Kennzeichen beilegen, setzen Sie sie zu 
einer heidnischen Religion zweiter Stufe herab. 

[…] Weniger neu und originell ist Ihre Behauptung, als ob die 
jüdische Ethik, welche ganz und gar auf dem reinsten Monotheis-
mus, auf der jüdischen Religion begründet ist, welche die geistige 
Gottähnlichkeit und Gotteskindschaft des Menschen (I. M[ose]. 
1, 26; V. M[ose]. 14,1), die Einheit des Menschengeschlechts, die 
Gleichheit und Brüderlichkeit der Menschen nach ihrer Abstam-
mung von einem Menschenpaar lehrt und in ihrer „Geschichte des 
Menschen“ (I. M[ose]. 5,1), in ihrer einzig dastehenden Völkertafel 
es einprägt, dass die jüdische Ethik an nationalem Egoismus leidet; 
das ist zwar, wie gesagt, weniger neu und originell. Darin sind 
Ihnen andere Gegner des Judentums zuvorgekommen; aber ist es 
etwa deswegen mehr wahr? 

[…] Die […] Verkündigung von Jesus Christus steht im inneren 
Zusammenhang mit folgenden Versen im Evangelium nach Markus 
12, 28-43. Als einer von den Schriftgelehrten Jesus frug: „Welches ist 
das vornehmste Gebot von allen?“ so antwortete Jesus: „das vor-
nehmste Gebot von allen Geboten ist das: ‚Höre, Israel, der Herr, 
unser Gott ist ein einziger Gott. Und du sollst deinen Gott lieben von 
ganzem Herzen … du sollst deinen Nächsten lieben als dich selbst‘“ 
(Lev. 19, 18) „Es ist kein anderes größeres Gebot, denn diese“. (Zu 
der Parallelstelle im Math. 22, 40 wird noch hinzugefügt: „In diesen 
zwei Geboten hängt das ganze Gesetz und die Propheten“). Darauf 
folgt die Antwort des Schriftgelehrten: „Meister, du hast, wahrlich, 
recht geredet; denn es ist Ein Gott, und ist kein anderer außer ihm. 
Und ihn lieben von ganzem Herzen, von ganzem Gemüt, von gan-
zer Seele und von allen Kräften und lieben seinen Nächsten als sich 
selbst, das ist mehr, denn Brandopfer und alle Opfer“. Da Jesus aber 
sah, dass er vernünftig antwortete, sprach er zu ihm: „Du bist nicht 
ferne von dem Reiche Gottes“. 

Es ist nicht überflüssig zu bemerken, dass der Pharisäer, der so 
feierlich seine Übereinstimmung mit der Meinung von Jesus Chris-
tus erklärt hat, in den von ihm angeführten Worten die Überzeu-
gung des Pharisäertums überhaupt ausgesprochen hat. Schon 100 
Jahre zuvor hat der große Pharisäer, Hillel, gelehrt: „Was dir ver-
hasst ist, tu es deinem Nächsten nicht; das ist die ganze Lehre – alles 
übrige ist Deutung“ (Schab 31 a). Derselben Lehre in verneinender 



122 
 

Form begegnen wir im Buche Tobit 4, 16: und später in Apost. G. 15, 
20 u. 29, welche Jesus in positiver Form ausgedrückt hat: „Alles nun, 
was ihr wollt, dass euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen; das 
ist das Gesetz und die Propheten“ (Math. 7, 12; Luc. 6, 31). 

Philon der Alexandriner, ein Zeitgenosse von Jesus, sagt bei der 
Schilderung des Vorlesens der Thora in den Synagogen: unter ande-
rem: „Sie (die Juden) betrachten alle Erscheinungen geleitet von drei 
Rücksichten: ob sie übereinstimmen mit der Li eb e z u G ott,  mi t 
d er  L i eb e z u d en Tug end en und  mi t d er  L i eb e z um 
Nä chsten“  (Quod omnia prob. lib. II 458). An einem andren Orte, 
wo er vom selben Gegenstand spricht, konstatiert er: „Denn alle un-
zähligen Vorschriften basieren auf zwei wesentlichen Lehren: die ei-
nen beziehen sich auf Gott, hinsichtlich der Frömmigkeit und Hei-
ligkeit; und die andern beziehen sich auf Menschen und haben zu 
ihrem Inhalt Li eb e und G er echtig k ei t“ (De septen II 282). Im be-
kannten Briefe vom Pseudo-Aristeas, welcher vor Chr. geschrieben 
ist, begegnen wir folgender Stelle: „Die Wurzel der Frömmigkeit ist 
Liebe, sie ist eine Gottesgabe und wer sie besitzt, vereinigt in sich 
alle Tugenden“ (Haverkampf II, S. 124). 

Und ungefähr ein Jahrhundert später hat dasselbe gelehrt der 
große Rabbi Akiba, (von welchem im Talmud gesagt wird, dass er 
würdig war die Thora zu empfangen anstatt Moses): „Und liebe den 
Nächsten wie dich selbst (III M[ose]. 19, 18), das ist das Hauptprin-
zip der Gebote der Thora“ (Sifro Kdoschim 4), welcher Lehrsatz fast 
wörtlich übereinstimmt mit der Lehre des Apostel Paulus in seiner 
Epistel an die Römer 13, 9: (Math 19, 19; II. Galat. 5, 14). 

Aus all diesen Zitaten geht deutlich hervor, dass Alles, was Jesus 
als das wesentliche Element einer wahren Religion betrachtet hat, 
noch vor und nach ihm von den vornehmsten Lehrern der jüdischen 
Religion als solches anerkannt worden ist. Es ist daher ganz begreif-
lich, dass der Begründer des Christentums die jüdische Religion 
nicht bloß nicht als Heidentum betrachtet, sondern auch verkündet 
hat: er sei „nicht gekommen das Gesetz und die Propheten aufzuhe-
ben, sondern zu erfüllen“. 

[…] Die Alt-Testamentlichen Lehren und Gebote über die Liebe 
zu Gott und zum Nächsten sind von den Schriftgelehrten, den Pha-
risäern bis auf die Zeit von Jesus Christus schon voll und ganz er-
läutert worden. 



123 
 

Und wenn Jesus lehrte: „Alles, was sie (die Pharisäer) euch zu 
beobachten befehlen, beobachtet und tut es“, so ist ja klar, dass er 
ihre Lehre durchaus nicht verworfen hat, und es ist somit nur eine 
weitere Konsequenz, dass er, in Übereinstimmung mit dem Phari-
säern, als die Hauptgebote des Gesetzes und der Propheten die 
Liebe zu Gott und zum Nächsten hervorhebt, dass er aber die Erfül-
lung des göttlichen Willens unerwähnt lässt, weil es bei ihr auf die 
Gesinnung, auf das Motiv, das ihr zu Grunde liegt, wesentlich an-
kommt. 

Auf Grund vergleichender Forschung des Neuen Testaments mit 
den ihm gleichzeitigen Traditionen der jüdischen Religion kommt 
Prof. D. Chwolsohn2 zur Überzeugung, dass: [„]mit der Lehre Jesus 
von der Liebe, vom Frieden, von Gnade, Sanftmut, Ergebenheit dem 
Ewigen stimmt in Wirklichkeit die Lehre der Pharisäer über diese 
Gegenstände vollständig überein, und zu den meisten Aussprüchen 
von Jesus Christus kann man Parallelstellen aus der alten rabbini-
schen Literatur anführen“, was auch geschehen ist zum Teil von ihm 
selbst im zitierten Werke, zum Teil von andern christlichen Gelehr-
ten, auf welche er hinweist. 

[…] Laut Ihrer Theorie geht die Ethik aus der Religion hervor. 
Wenn, wie oben zur Genüge dargetan ist, die Hauptprinzipien der 
jüdischen Religion die Einzigeinigkeit Gottes und die ideale Liebe 
zu Ihm und zum Nächsten sind, wie könnte aus solchen erhabenen 
Prinzipien eine Ethik hervorgehen, der ein national-eigennütziges 
Prinzip zu Grunde liegt ? Schon der Monotheismus an sich bedingt 
die absolute Vollkommenheit Gottes, welche konsequent das Sitt-
lich-Gute, wie auch die universale Liebe zu allen Seinen Geschöp-
fen, in sich schließt. Und wenn Sein allgütiger Wille, wie die jüdische 
Religion lehrt, die Quelle der Ethik ist, dann ist ja konsequenterma-
ßen aus ihr jedes engherzige national-egoistische Prinzip eo ipso aus-
geschlossen. Es sei denn, dass die jüdische Ethik ausnahmsweise in 
schroffem Gegensatze zu der jüdischen Religion stände, was bis jetzt 
noch niemand behauptet hat. 

Herausreißen einzelner Sätze aus dem Kontexte an dieser oder 
jener Stelle der Bibel oder aus dem unermesslichen talmudisch-

 
2 [D. CHWOLSOHN] „Über einige mittelalterliche Beschuldigungen gegen Juden“. II. 
Auflage S. P. b. 1880 V 25. 



124 
 

rabbinischen Schrifttum, welche Anlass zu Ihrer besagten Behaup-
tung geben könnten, dürfte vielleicht nicht unmöglich sein; aber das 
wäre ebenso wenig überzeugend und ungerecht, wie wenn ein Geg-
ner das Christentum des Partikularismus und der Unduldsamkeit 
auf Grund einzelner Sätze des Neuen Testaments, wie, zum Beispiel, 
der von: Math. 15, 26; Mark 16, 16; Joh. 3, 36; II Ep. Joh. 1, 10; II Paul-
Galat. 6, 10 und noch and., beschuldigen würde. 

Die Beschuldigung der jüdischen Religion des engen Nationalis-
mus ist, wie gesagt, durchaus nicht neu. Sie gehört vielmehr zu den 
landläufigen Anklagen, welche die Gegner des Judentums und die 
Judenfeinde so oft in Umlauf setzen. Das einzige neue in Ihrer Be-
schuldigung besteht nur darin, dass, während gewöhnlich dem ver-
meintlichen Nationalismus des Judentums der Universalismus des 
Christentums entgegengesetzt wird, Sie demselben vermeintlichen 
Nationalismus des Judentums das Prinzip vom Erfüllen des göttli-
chen Willens entgegenstellen, „welches Sichlossagen von der eignen 
Persönlichkeit und von der der Gesammtheit erfordert“. Da nun das 
Prinzip vom Erfüllen des göttlichen Willens, wie oben dargetan, 
auch der jüdischen Religion eigen ist, so wird das Entgegenstellen 
dieses Prinzips dem Quasi-Nationalismus des Judentums von selbst 
aufgehoben. Immerhin haben Sie besagte Beschuldigung wiederholt 
hervorgehoben, und daher muss ihr die vollste Aufmerksamkeit zu-
gewendet werden. 

Der rühmlichst bekannte christliche Religionsphilosoph und ge-
wiegte Theologe W. S. Solowjoff ist auf Grund eingehender verglei-
chender Quellenstudien schon längst zur Überzeugung gekommen, 
dass „zwischen der Gesetzlichkeit des Talmuds und der neutesta-
mentlichen auf Glauben und Altruismus begründeten Ethik im 
Prinzip kein Widerspruch zu finden ist. Der prinzipielle Streit zwi-
schen Judentum und Christentum besteht nicht auf sittlichem, son-
dern auf religiös-metaphysischem Gebiete, in der Frage von der 
gottmenschlichen Bedeutung und dem Opfer Christi“3. 

Solowjoff war wahrlich nicht der einzige, welcher besagte Be-
schuldigung mit gehöriger Sachkenntnis widerlegt hat. Dasselbe ha-
ben gewiegte Fachmänner vor und nach ihm mit gebührendem Er-
folg getan. Aber die Sache ist an sich so klar und einleuchtend, dass 

 
3 [SOLOWJOFF:] „Der Talmud und die polemische Literatur über denselben“. 



125 
 

es überflüssig ist, auf Autoritäten zu verweisen oder auf sie sich zu 
berufen. Es genügt, die besagte Beschuldigung näher ins Auge zu 
fassen und in die einschlägigen Quellen sich zu vertiefen, um von 
ihrer ganzen Haltlosigkeit sich zu überzeugen. Dieselbe beruht ganz 
und gar auf einem Missverständnis, auf einer Begriffsverwechse-
lung. Man verwechselt die sozialökonomische Verfassung des anti-
ken Judäa mit der jüdischen Ethik. Erstere hatte tatsächlich einen 
nationalen Charakter. Einerseits stand sie im innern Zusammen-
hang mit dem religiösen Kultus und Ritual (Tempeldienst, Hohe-
priester, Priester und Leviten) und mit den aus diesen erfolgten 
Rechten und Pflichten, die durchweg national waren; andererseits 
war sie verschmolzen mit der historischen Vergangenheit Israels 
und der Landesverteilung unter den Kindern Israels, die wiederum 
ganz national waren. Aber diese Umstände haben die jüdische Ethik 
durchaus nicht gehindert, im weitesten Sinne universal zu sein. Als 
folgerichtiges Ergebnis der jüdischen monotheistischen Religion 
konnte sie gar nicht anders sein. 

Schon die Idee des Monotheismus an sich bildet die Grundlage 
zu einem allumfassenden Universalismus. Hat der Einigeinzige das 
Universum aus Nichts geschaffen, ist Er allein der Schöpfer und Er-
halter der ganzen Schöpfung, so müssen seine Beziehungen zu al-
lem Daseienden universal sein. Und da nach der jüdischen Religion 
der universale Wille Gottes die Quelle der Ethik ist, so kann mithin 
die jüdische Ethik nicht anders als universal sein. Zwar wird in der 
Bibel Gott oft „Gott Israels“ genannt, aber nicht im Sinne eines aus-
schließlich nationalen Gottes des Volkes Israels, sondern in dem 
Sinne, dass das jüdische Volk Ihn zuerst erkannt und anerkannt und 
von Ihm der Welt verkündet hat, ganz so wie er auch „Gott Abra-
hams, Isaaks und Jakobs“ genannt wird. 

Die sittlichen Eigenschaften, welche die Bibel Gott zuschreibt, 
haben absolut nichts nationales. „Gott ist barmherzig, allgütig, lang-
mütig, groß an Gnade und Wahrhaftigkeit“ etc. etc. (II M[ose]. 34, 6-
7). In allen diesen aufgezählten Attributen Gottes, die im Talmude 
unter dem Namen „die 13 göttlichen Eigenschaften“ bekannt sind 
und von der jüdischen Theologie als ganz besonders wichtig erach-
tet, und in den feierlichsten Momenten des Gottesdienstes gelesen 
werden, ist keine Spur von irgend einer Nation. Gott wird in der 
Bibel auch „der Fremdenliebende“ genannt. Ein Psalm des jüdi-



126 
 

schen Rituals, welchen jeder religiöse Jude drei Mal täglich liest – Ps. 
145, ist vom Anfang bis zu Ende vom erhabensten universalem 
Geiste durchdrungen. In ihm wird d i e G nad e und  G üte G ottes  
z u a l l en seinen Geschöpfen verherrlicht, und „Seine Nähe Allen 
die Ihn anrufen“ wird mit besonderem Nachdruck hervorgehoben. 
Durch einen solchen Universalismus zeichnen sich auch die Ps. 146, 
6-9, Ps. 68, 32 und noch viele andere aus4. 

Charakteristisch ist in dieser Beziehung folgende talmudische 
Legende: „Rabbi Jochanan erzählt: In der Nacht, als die Israeliten 
unbeschädigt das Rote Meer überschritten, wollten Engel einen Lob-
gesang auf den Allerhöchsten anstimmen, aber Gott hielt sie davon 
ab mit den Worten: ‚Die Geschöpfe meiner Hand (die Ägypter) ge-
hen im Meere zugrunde, und ihr wollt singen?‘ …“ (Megila 10 b). 
Die Einheit Gottes an sich regelt die gegenseitigen Beziehungen un-
ter den Menschen: „Haben wir nicht alle einen Vater? Hat uns nicht 
ein Gott geschaffen? Warum verraten wir denn einer den anderen?“ 
(Maleachi 2, 10). Denselben Gedanken, nur noch anschaulicher aus-
gesprochen, begegnen wir im Talmud: „Und liebe den Nächsten wie 
dich selbst“ (III M[ose]. 19, 18). Rabbi Akiba sagt: „Das ist Das große 
Prinzip der Thora“. Darauf bemerkte Ben-Asai: „Das Buch der Ab-
stammung des Menschen, die genealogische Tabelle der Menschheit 
von ei nem himmlischen Vater und die Abstammung der Mensch-
heit von ei nem Urahne, Adam, ist ein wichtigeres Prinzip“. (Sifro 
Kdoschim 3). 

Mit Bezugnahme auf den Bibelvers „Im Gottes Ebenbild geschaf-
fen“ (I M[ose]. 1, 26; 2, 7), soll der Mensch, nach der Ethik des Juden-
tums, sich alle Mühe geben, Gott in sittlicher Beziehung ähnlich zu 
sein: „Wie Er gnädig und allgütig ist, so gnädig und gütig soll auch 
der Mensch sein“ (Schab 133 b). Diese sittliche Mahnung wiederholt 
sich oft im talmudisch-rabbinischen Schrifttum (Sote 14 a und in den 
Parallelstellen). Bildlich anschaulich ist folgende Legende: „Als Mo-
ses zu Israel sagte: ‚Folget dem Ewigen, eueren Gott, in Seinen We-
gen‘, wandte sich Israel zu ihm und sagte: Moses, unser Lehrmeis-
ter! ist es denn einem Menschen möglich Gott in Seinen Wegen zu 
folgen, von wem es heißt, dass ‚Sein Weg in Wetter und Sturm ist‘ 
(Nahum 1, 4), ‚Dein Weg im Meere‘ (Ps. 77, 20), ‚Der Ewige wird 

 
4 (Is. 2, 1-4; Jer. 31, 28-29; Jona 4, 12; Micha 9, 1; Sof. 3, 9; Sach 14, 9.) 



127 
 

kommen im Feuer‘ (Jes. 66, 4). ‚Nein‘, antwortete Moses, ‚folgen Gott 
auf allen Seinen Wegen, die gnädig und rechtschaffen sind, bedeutet 
Ihm ähnlich sein in Gnade und Rechtschaffenheit, und diejenigen, 
welche so verfahren, sind die Aufbewahrer Seiner Gebote und Ver-
ordnungen‘.“ (Jalkut II, 702). 

Wie Gott, so soll auch der Mensch sein, der Seines Wohlwollens 
gewürdigt werden will. Was kann universaler und erhabener sein, 
als das sittliche Ideal, welches der gottbegnadete königliche Psalm-
dichter gezeichnet hat, in folgendem Psalm: „Wer wird auf des 
Herrn Berg gehen, und wer wird stehen an seiner heiligen Stätte? 
Der unschuldige Hände hat und reines Herzens ist, der nicht Lust 
zu loser Lehre hat und schwört nicht fälschlich“ (Ps. 24, 3-4). 

„Es ist dir gesagt, o Mensch! was gut ist, und was der Herr von 
dir fordert, nämlich: Gottes Wort halten und Liebe üben und demü-
tig sein vor deinem Gott“ (Micha 6, 8; Jes. 58, 6-9; Jerem. 9, 22-23). 
Also keine Spur von nationalem Egoismus. Dass das hebräische 
Wort „reia“, der Nächste, welches im Gebote: „Liebe den Nächsten 
wie dich selbst“ (III M[ose]. 19, 18) vorkommt, eine universale Be-
deutung hat, ist daraus zu ersehen, dass dasselbe Wort „reia“ im II 
M[ose]. 11, 2 gebraucht wird, wo ausdrücklich von den Ägyptern die 
Rede ist. Das geht auch aus dem, im selben Kapitel, vorkommenden 
Gebote, den Fremden zu lieben, hervor: „Wenn ein Fremdling bei 
dir in euerem Lande wohnen wird, sollst du ihn nicht beengen. Er 
soll bei euch wohnen, wie ein Einheimischer unter euch, und sollst 
ihn lieben wie dich selbst; denn ihr seid auch Fremdlinge gewesen 
in Ägyptenland“ (III M[ose]. 19, 33-34). 

Gestützt auf diese Vorschrift im Zusammenhange mit der Vor-
schrift: „Verabscheue nicht den Ägypter, denn du bist ein Fremdling 
in seinem Lande gewesen“, und in Betracht ziehend, dass die Ägyp-
ter uralte Feinde Israels waren, weist Güdemann nach, dass im Ge-
bote von der Liebe zum Fremdling die Liebe zum Feinde einge-
schlossen ist, worauf, übrigens, in der Bibel viele Andeutungen vor-
handen sind5: (wie II M[ose]. 23, 4-5; Ps. 35, 13-14; Spr. Sal. 24, 17; 

 
5 Was anbetrifft Liebe zum Feinde, so dürfte genügen, das Zeugnis des berühm-
ten christlichen Theologen und Semitologen August WÜNSCHE hier anzuführen: 
„Auch der Talmud lehrt Feindesliebe nach ihrem biblischen Prinzipe in bedeu-
tend entwickelter Form“. Neue Beiträge zur Erläuterung der Evangelien aus Talmud 
und Midrasch, pg. 65-67 (Göttigen 1878). 



128 
 

25, 21; Jol. 31, 29–30 [gemeint wohl Job/Hiob 31, 29-30, pb]). Vorschrif-
ten über das Verhalten zum Fremdlinge im Geiste der weitgehends-
ten Menschenliebe wiederholen sich sehr oft in der Bibel: (II M[ose]. 
22, 20; 23, 9; IV M[ose]. 15, 15-16; V M[ose]. 10, 19; 24, 14; u. in v. and. 
Orten), die jeden Nationalismus ausschließen. 

Dass der universale Charakter der Ethik, so bestimmt und ent-
schieden wie in der Bibel, auch im Talmud zum Ausdruck kommt, 
ist aus den oben angeführten Lehren von den talmudischen Kory-
phäen Hillel, Rabbi Akiba und Ben Asai zu ersehen, zu welchen es 
sich leicht noch sehr viele andere aus der talmudisch-rabbinischen 
Literatur hinzufügen lässt. 

Der Kürze halber werden wir nur einige wenige diesbezügliche 
Zitate anführen: 

Hillel lehrte: „Folge dem Beispiel Arons (Hohepriester), welcher 
den Friede liebte und zu erlangen strebte, der ‚Brioth‘ (der ausge-
dehnteste Begriff für Menschen) liebte und sie für die Thora ge-
wann“ (Aboth 1,  12). „Wohltätigkeit üben, Menschen gnadenrei-
che Hilfe erweisen [–] übersteigen in ihrem (sittlichen) Werte alle 
Gebote der Thora zusammen genommen“ (Jer. Pea 1, 15). „Man ist 
verpflichtet in gleicher Weise, die Armen der Heiden, wie die der 
Juden zu ernähren, ihre Kranken zu besuchen (heilen), ihre Hinge-
schiedenen zu beerdigen“ (Gittin 61 a). Auch hinsichtlich der Ehren-
erweisung macht der Talmud keinen Unterschied zwischen Juden 
und Heiden. „Vor einem grauen Haupte sollst du aufstehen und die 
Alten ehren“ (III M[ose]. 19, 31) muss auch auf Heiden Anwendung 
finden: „Wenn der Alte ein Heide ist, so sind wir verpflichtet, ihm 
Ehre zu erweisen und ihm unsere stützende Hand zu reichen, wenn 
er der Stütze bedürftig ist“ (Maimonid H. Talmud Th. 6. 9). Rabbi 
Ismail lehrte: „Nehme jeden Menschen freudig auf“ (Aboth. 13, 16). 
Rabbi Matisia Sohn des Charosch lehrte: „Komme jedem Menschen 
mit deinem Gruß zuvor“ (ibidem 4. 20). 

Für den Universalismus der talmudischen Ethik dürfte wohl fol-
gende Lehre besonders charakteristisch sein. „613 Gebote hat Moses 
erhalten, welche König David auf 11 zurückgeführt hat, wie sein 
Psalm lautet: ‚Herr, wer wird in deiner Hütte wohnen? Wer wird in 
deinem heiligen Berge bleiben? – 1) Wer tadellos wandelt; 2) wer 
Gerechtigkeit übt; 3) redet die Wahrheit vom Herzen; 4) wer mit der 
Zunge nicht verleumdet; 5) seinem Nächsten kein Arges tut; 6) sei-



129 
 

nen Nächsten nicht schmäht; 7) das Verächtliche verabscheut; 8) die 
Gottesfürchtigen ehrt; 9) wer sich selbst zum Schaden geschworen 
und hält es; 10) wer sein Geld nicht auf Wucher gibt (selbst Heiden, 
wie der Talmud hinzufügt) und keine Geschenke wider den Un-
schuldigen nimmt‘ (Ps. 15). Darauf hat Jesaia sie auf 6 reduziert: 
‚Wer ist unter uns, der bei einem verzehrenden Feuer wohnen 
möge? … 1) Wer in Gerechtigkeit wandelt; 2) redet was recht ist; 3) 
verachtet geraubtes Geld; 4) seine Hände von Bestechung wegzieht; 
5) wer seine Ohren zustopft, dass er nicht Blutschulden hört; 6) und 
seine Augen schließt, dass er nicht Böses sehe‘ (Jes. 33, 14-15). Micha 
hat dieses auf 3 reduziert: ‚Dir, o Mensch, ist gesagt, was gut ist, und 
was der Herr von dir fordert: 1) Gerechtigkeit üben; 2) Tugend lie-
ben und 3) in Keuschheit wandeln vor deinem Gott‘ (Micha 6. 8). In 
der Folge hat sie Jesaja in 2 zusammengefasst: ‚So spricht der Herr: 
1) Haltet das Recht und 2) übet Gerechtigkeit‘. Schließlich hat sie der 
Prophet Habakuk in einem Gebot eingeschlossen: (Hab. 2, 4). ‚Der 
Rechtschaffene wird seines Glaubens leben‘.“ (Makot 24 a). 

Der universale Charakter der jüdischen Ethik ist durchweg von 
dem Begriffe ‚Gott‘ nach der jüdischen Religion bedingt. Ist einmal 
nur ein einziger Gott, so muss er konsequent, als Alleiner [All_Ei-
ner], universal sein und als solcher, seinem Wesen nach, absolut 
vollkommen, und in dieser Eigenschaft ist er der Allweise, Allge-
rechte, Allgnädige, Allgütige und der Inbegriff des Sittlich-Guten 
und muss Sein Wille, – der nicht ein Effekt, eine Aufwallung der 
Leidenschaft, oder des Gefühls, sondern eine ewig unvergängliche, 
unveränderliche Eigenschaft, oder Abspieglung Seines göttlichen 
Wesens ist, – [Gottes Wille] kann nur absolut sittlich – gut sein. Gott 
kann nur das Sittlich-Gute wollen. So muss denn die Seinem Willen 
entströmte Ethik, als dessen adäquater Ausdruck und zugleich als 
Lebens-Gesetz des im Ebenbilde Gottes geschaffenen Menschen, so 
uni ver sal  sei n, wi e i hr Ur quel l ist, und nicht bloß die ganze 
Menschheit, sondern alles Lebende6, ja auch alles Seiende7 umfas-
sen. Das Erkennen und Bekennen des Alleinen [All_Einen], also des 
universalen Gottes, als die Grundlage des Judentums, der jüdischen 
Religion, bringt die Ethik mit sich, die in der Thora und Propheten 

 
6 II M[ose]. 20, 10; 23. 4-5; 12; VM. 32, 1-7; Spr. S. 12, 10; B–Mezia 32-b, 35-a. 
7 V M[ose]. 20, 19-20; Maim, H. Me. 3-10. 



130 
 

zum Ausdruck kommt, deren Widerhall das Gewissen des Men-
schen ist, und muss die Ethik als solche notwendig universal und als 
die Lehre vom Sittlich-Guten unbedingt id eal  und vom jed en E i -
g ennutz , auch vom na ti ona l en, absolut frei sein. 

Ganz anders der religiöse Kultus und [das] Ritual des Juden-
tums. Eng verbunden mit der historischen Vergangenheit (der Bund 
mit den Patriarchen, die Erlösung aus Ägypten, die Wüstenwande-
rung, die Offenbarung am Sinai, die Eroberung des verheißenen 
Landes … und dergleichen mehr) und mit der religiösen Berufung 
Israels, „ein Reich der Priester und ein heiliges Volk zu sein“ (II 
M[ose]. 19,  6), hat die jüdische Religion erstens, Zeremonien und Ge-
bräuche, welche denkwürdige historische Begebenheiten des jüdi-
schen Volkes symbolisieren und dadurch ins Gedächtnis zurückru-
fen, und daher eo ipso national sind; und zweitens, hat sie eine ganze 
Reihe erziehlicher Vorschriften und Satzungen, die den Zweck ha-
ben, den Juden zu der von der göttlichen Vorsehung ihm auferleg-
ten obengenannten kulturellen Berufung vorzubereiten, wie Vor-
schriften und Satzungen, welche zu Selbstbeherrschung, zu freiwil-
ligem Verzichten auf gewisse Genüsse und zu manchen Entbehrun-
gen anhalten, um dadurch die Disziplin des Willens zu bewirken. 
Solche Vorschriften und Satzungen sind desgleichen national, weil 
sie nur für Juden obligatorisch sind, aber nicht für andere Völker, 
die eine ganz andere Vergangenheit und auch eine andere histori-
sche Mission als Juden haben. Daher eben hat der religiöse Kultus 
der Juden einen nationalen Charakter. 

Aber auch der jüdische religiöse Kultus ist nicht in jeder Hinsicht 
national, und allenfalls nicht ausschließend. Er ist national nur in 
Bezug auf Pflichten, die er auf Juden auferlegt, aber er stellt nicht 
die Erreichung ewiger Seligkeit, oder den Anteil am künftigen Le-
ben Jenseits in Abhängigkeit von ihrer Beobachtung. Während die 
jüdische Religion den Juden verpflichtet, die Zeremonien und Ge-
bräuche zu beobachten, welche mit so manchen Entbehrungen und 
Entsagungen verbunden sind, bietet sie ihnen [den Juden] kein 
Prärogative als Ersatz und erkennt ihm [dem Juden] keine Vorrechte 
zu, welche sie nicht auch anderen Nationen zugesteht. „Die Recht-
schaffenen aller Völker haben Anteil an der künftigen Welt“ ist der 
religiöse Terminus für unbegrenzte Gleichstellung. Unter dem Be-
griff „Rechtschaffene der Völker der Welt“ sind zu verstehen solche 



131 
 

Angehörige fremder Völker, welche die 7 Gebote der Noachiden be-
obachten (das Verbot von Götzendienst, Entheiligung des göttlichen 
Samens, Mord, Ehebruch, Gebrauch eines Gliedes von einem leben-
den Tiere als Nahrung, das Gebot der Gerichtsbarkeit), welche die 
sittlichen Bedingungen des menschlichen Zusammenlebens bilden. 
Solche „Rechtschaffene“, welche in der jüdischen Gesetzen als „Ger 
toschew“ bezeichnet werden, d. h. „eingewanderte Ansiedler“, sind 
als solche in jeder Beziehung Juden gleich gestellt. 
 

„Die Thora ist öffentlich vor aller Welt in einem allen zugängli-
chen Orte gegeben, weil wenn man sie im jüdischem Lande ge-
geben hätte, dann könnten vielleicht Juden den andern Völkern 
sagen: Ihr habt keinen Anteil an derselben. Daher ist die Thora 
gegeben worden öffentlich, vor aller Welt, in einem allen zu-
gänglichen Orte, damit jeder, wer es nur will, sie sich aneignen 
kann und soll“ (Mechilta zu II M[ose]. 19). 

 
Im Anschluss an die Deutung des Verses V. M[ose]. 28,  8 teilt Rabbi 
Jehuda (im II sec. nach Ch.) mit, dass das Mosaische Gesetz in den 
Steinen des Altars in 70 Sprachen eingraviert war, und Gott in den 
Seelen der Völker der Welt die Anregung geweckt hat, Abschreiber 
zu schicken, welche die Lehre von den Steinen des Altars kopieren 
sollen. (Sota 32 a, 35 b). 

„Nichtjuden, die sich mit dem Studium der Thora befassen, glei-
chen, der Würde nach, den Hohenpriestern“ (Sanhed. 59 b). 

„Wisse“, sagte Majmonid, „dass vor Gott nur das Herz (die Ge-
sinnung) maßgebend ist, dass alles nach den Absichten des Herzens 
desjenigen, welcher was vollzieht, zu bewerten ist, und daher haben 
die Weisen der Wahrheit, unsere Lehrer, eingeschärft: ‚die Recht-
schaffenen der Völker der Welt haben einen Anteil an der künftigen 
Welt‘, wenn sie erfasst haben, was aus der Erkenntnis Gottes folgt 
und durch gute Sitten ihre Seelen vervollkomm[ne]t haben. Es un-
terliegt keinem Zweifel, dass jeder, der seine Seele durch gehörige 
Grundsätze und mit gebührender Weisheit in der Erkenntnis des 
Schöpfers gebildet hat – sicherlich, zu den Besitzern der künftigen 
Welt gehört, daher haben die Weisen der Wahrheit (die wahren Wei-
sen), unsere Lehrer, gelehrt, dass ein Heide, welcher sich mit dem 
Studium der Thora befasst, seiner Würde nach, einem Hohenprie-



132 
 

ster gleich ist, weil für den Schöpfer8 das ganze Wesen der Sache, 
der ganze Zweck des Thorastudiums die Veredelung und Vervoll-
kommnung der Seele ist“. 
 

„Ich rufe Himmel und Erde als Zeuge, dass wie ein Jude, so auch 
ein Heide, wie ein Mann, so eine Frau, wie Sklave, so ein[e] Skla-
vin – jeder, gemäß seinen Verdiensten, des heiligen Geistes ge-
würdigt wird“ (Tone d’be Eliahu). 

 
Die jüdischen Propheten, die der Überzeugung waren, dass die 
Hauptgrundlagen der Sittlichkeit mit allen aus ihr hervorgehenden 
Verzweigungen für alle Völker obligatorisch sind, pflegten mit ihren 
Ermahnungen, mit ihrer Predigt von Reue und Besserung an ver-
schiedene Völker sich zu wenden, speziell von Jeremia wird direkt 
gesagt: „Zum Propheten der Völker habe ich dich bestimmt“ (Jerem. 
1,  5). 

Wenn wir bei allem dem weder bei den Propheten, noch später 
bei den Schriftgelehrten ein besonderes Streben nach Bekehrung der 
Nachbarvölker zum jüdischen religiösen Kultus begegnen, so er-
klärt es sich nicht durch etwaige nationale Exklusivität, sondern 
durch die besondere Anschauung des Juden auf seinen religiösen 
Kultus. 

Wenn zur Erreichung voller Gleichstellung der Heiden mit Ju-
den in allen Beziehungen, nicht ausgenommen den „Anteil an künf-
tiger Welt“, d. h. jenseitige Seligkeit, „die Beobachtung der 7 Noa-
chidischen Gebote“ genügt, so liegt keine Notwendigkeit vor, sie 
zur Beobachtung des jüdischen religiösen Kultus zu bekehren, der 
einen jüdisch-nationalen Charakter hat. Übrigens war Missionstä-
tigkeit den Juden durchaus nicht fremd, nur sollte sie in lebendiger 
Tat des ganzen Volkes bestehen. Die jüdische Missionstätigkeit soll 
im herzerhebenden persönlichen Beispiele, im mustergiltigen Le-
benswandel betätigt werden … Durch vorbildliches Leben und 
Handeln soll das jüdische Volk Lehrer und Leiter der Völker wer-

 
8 Rabbi Jeremia, sich stützend auf die Verse III M[ose]. 18, 5; Jesaja 26, 2, in wel-
chen nicht erwähnt wird weder vom Hohenpriester, noch vom Leviten oder Is-
raeliten, sondern nur vom Menschen, oder „Rechtschaffenen“, schließt daraus, 
dass wenn ein Heide das Gesetz erfüllt, er einem Hohenpriester gleich kommt 
(Sifra 18). 



133 
 

den, es soll ihnen als ein beherzigenswertes Muster und Ideal die-
nen. (V. M[ose]. 4,  6-8; 28,  9-109). 

Freilich ganz anders ist es, wenn ein Nichtjude aus eigenem An-
trieb, aus innerer Überzeugung in engen Bestand der jüdischen Na-
tion aufgenommen zu werden, mit ihr sich inniglich zu verschmel-
zen, in allen Beziehungen Jude zu werden wünscht, nach der talmu-
dischen Terminologie ein „Ger Zeddek“, d. i. ein „rechtschaffener 
Ankömmling“ sein will, dann wird er ohne weiteres aufgenommen, 
aber nicht eher als nachdem man ihn mit all den Entbehrungen und 
Entsagungen bekannt gemacht hat, welche der jüdische religiöse 
Kultus bedingt, und er sich verpflichtet ihn gewissenhaft zu be-
obachten. Schon der Prophet Jesaja wendet sich zu den Heiden mit 
den Worten: „Und der Fremde, der zum Herrn sich getan hat, soll 
nicht sagen: Gott hat mich abgesondert von seinem Volke … Und 
die Kinder des fremden Volkes, die sich zum Herrn getan haben, 
ihm zu dienen und seinen Namen zu lieben, auf dass sie seine 
Knechte seien … Die will ich zu meinem heiligen Berge bringen, und 
will sie erfreuen in meinem Bethause …“ (Jes. 56,  3-7). 

Aber auch der jüdische religiöse Kultus enthält ein universales 
Element, welcher darin besteht, dass so wie einst im Tempel bei der 
Darbringung der Opfer, so auch jetzt beim Gottesdienst durch Ge-
bete, nicht bloß das Wohl der Juden, sondern auch das der Mensch-
heit berücksichtigt wird. 

Nach dem Beispiel des Königs Solomon’s, der bei der Einwei-
hung des Tempels sich an Gott mit dem Gebet gewendet: „Wenn 
auch ein Fremder, der nicht von Deinem Volke Israel ist, kommt aus 
fernem Lande um Deines Namens willen … und kommt, dass er be-
tet vor diesem Hause: So wollest Du hören im Himmel … und tun 
alles, darum der Fremde Dich anruft“ (I Kön. 8,  41-43), wurde zu 
allen Zeiten für das Wohl aller Völker gebetet. 

Rabbi Pinchas lehrte: „70 Kälber pflegte Israel am Laubhütten-
feste zum Opfer darzubringen für die 70 Völker der Erde“ (Jalkut 1, 
252). 

Rabbi Jehoschua Sohn Levis sagte: „Wenn die Völker der Erde 
wüssten, was für ein Heil für sie das Jerusalemsche Heiligtum war, 

 
9 Sieh GRAETZ G. d. J. Bnd III, Aufl. 3, p. 423-434, und „Der Einfluß des jüdischen 
Geistes auf die antike Welt“ (Österreichische Wochenschrift 1897 No 3). 



134 
 

so hätten sie es mit beschützenden Heeren umgeben, weil es für sie 
heilvoller als für die Israeliten war“. Er leitet dieses vom Gebete Sa-
lomons ab: Für Israel flehte er: „dass Du gebest einem jeglichen, 
nach seinem ‚Lebenswandel‘, aber in Bezug auf die Fremden betete 
Salomon: ‚tue alles, darum der Fremde dich anruft‘“ (Bamidbar r. 1). 

„Die Priester anderer Nationen“, sagt der Philosoph Philon der 
Alexandriner (25 v. bis 40 n. Chr.), „beten [zu] Gott für das Wohl 
ihres Volkes, aber der Jerusalemsche Hohepriester fleht zu Gott für 
das Wohl aller Völker“. 

Sein Zeitgenosse Joseph Flavius (geb. 37 v. Chr.) sagt: „Wir brin-
gen Opfer und beten zu Gott vor  a ll em für  d a s Wohl  und  d a s 
G l ück  d er  ga nz en Wel t  und darauf für uns selbst, weil das Ge-
bet, welches vor allem auf alle sich erstreckt und darauf auch auf 
einzelne Personen, ist, wie wir glauben, Gott viel angenehmer“. 

Was aber, mehr als alles andere für den universalen Geist des 
Judentums spricht – ist die messianische Idee, welche das wesentli-
che Prinzip der religiös-ethischen Weltanschauung des Judentums 
ist. Diese Idee, in Ermanglung einer bestimmten und festgestellten 
Formulierung in den ersten Quellen der jüdischen Religion, lässt 
verschiedene Deutungen zu. Die älteste und verbreiteste ist dieje-
nige, welche von Anhängern aller religiöser Richtungen: von den 
Rabbinisten, wie von den Karäern, „Chassidim“ und „Misnagdim“, 
von den Gesetzestreuen, wie von den Reformjuden anerkannt wird, 
nämlich: die religiös-ethische, die von einem erhabenen universalen 
Geist durchdrungen ist und in den Lehren der Propheten Jesaja, Mi-
cha und Sacharia begründet ist: „Es wird zur letzten Zeit der Berg, 
da des Herren Haus ist, feststehen, höher denn alle Berge und über 
alle Hügel erhaben werden, und werden alle Heiden dazulaufen 
und viele Völker hingehen und sagen, kommt, lasst uns auf den Berg 
des Herrn gehen, zum Hause des Gottes Jakobs, dass er uns lehre 
seine Wege und wir wandeln auf seinen Steigen! Und er wird rich-
ten unter den Heiden und strafen viele Völker. Da werden sie ihre 
Schwerter zu Pflugscharen und ihre Spieße zu Siecheln machen. 
Denn es wird kein Volk wider das andere ein Schwert aufheben, und 
hinfort nicht mehr kriegen lernen“ (Jes. 2,  2-4; 12,  1-5; 42,  4; 49,  6; 
51,  5; Joil [Joël] 3,  5; Micha 1-24 [sic; Micha 4,  1-5 (?)]; Sach. 14,  9). 

Von einem solchen universalen Geiste und von einer allumfas-
senden Liebe zur Menschheit sind die meisten Gebete messiani-



135 
 

schen Inhalts erfüllt und durchdrungen, welche Juden noch bis 
heute begeistern, wie zum Beispiel: das Schlussgebet des täglichen 
Gottesdienstes, das drei Mal täglich wiederholt wird: „Und daher 
hoffen wir zu Dir, o Herr, unser Gott, bald zu schauen die Herrlich-
keit Deiner Allmacht. Verschwinden werden die Götzenbilder von 
der Erde, die Idole werden vollends vernichtet werden, damit die 
Welt sich ver vol l k om[mne]t i m Rei che d es  Al l mä chti g en 
und  a ll e  Ki nd er  d es F l ei sches sollen deinen Namen anrufen, 
dass a ll e  B ösewi chte d er  E r d e z u Dir g eführ t wer d en, 
d a ss al l e  B ewohner  d er  Wel t  erkennen und wissen, dass vor 
Dir jed es Kni e sich beugen, jede Zunge schwören muss“. 

Zur Kategorie solcher Gebete gehöret dasjenige, welches am 
Neujahrfest und Versöhnungstag, in der T[e]fila, also im Hauptteil 
des Gottesdienstes gelesen wird: „Verbreite, o Herr! deine Furcht 
über alle deine Geschöpfe“ … „Mögen, doch alle kommen Dir die-
nen“ … 

Al so a uch hi nsi chtl i ch d es jüd i schen Kul tus und  Ri -
tua l s  i st  d a s Jud entum fr ei  von na ti ona l er  Abg eschl os-
senhei t .  
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Faiwel Goetz / Fajvelʼ M. Bencelovič Gec (1850-1932), jüdi-
sche Publizist und Pädagoge. 1927 veröffentlichte er in deutscher Sprache 
ein kleines Buch über den von ihm sehr verehrten Wladimir Sergejewitsch So-
lowjow (V. S. Solovʼev, 1853-1900), mit dem ihn eine langjährige Freund-
schaft verband. Darin vermittelte er – entlang ausführlicher ‚Primärzitate‘ – 
die Haltung des als ‚Judenfreund‘ geltenden russischen Religionsphiloso-
phen zum Judentum und würdigte dessen gesellschaftliches Engagement 
für die rechtliche Gleichstellung der Juden in Russland. Im Jahr 1890 begann 
auch ein zwei Jahrzehnte währender Austausch von Faiwel Goetz mit Leo 
N. Tolstoi, dem er ebenfalls ein eigenen kleines Werk gewidmet hat. Die 
Broschüre trägt den Titel „Leo Tolstoi und das Judentum“; sie enthält den oben 
auszugsweise dargebotenen „Offenen Brief“. – Literatur: Leo N. TOLSTOI, 
Begegnung mit dem Judentum. Briefe und andere Zeugnisse des Dichters, 
nebst Darstellungen von jüdischen Zeitgenossen. Ausgewählt u. eingeleitet 
von Peter Bürger. (= Tolstoi-Friedensbibliothek: Band-Signatur TFb_B013). 
Hamburg: BoD 2025.



136 
 

Nietzscheanismus und Judentum 
 

Haschiloach, 1898 ǀ Ost und West, 19021 
 

Achad Haʿam 

 
 
 

Aus dem betäubenden Stimmengewirr, welches im chaotischen 
Durcheinander unseres öffentlichen Lebens umhertobt, heben sich 
seit kurzem von Zeit zu Zeit fremdartige Stimmen heraus, von de-
nen besonders eine, neue Worte verkündend, allgemeine Aufmerk-
samkeit erregt und die seltsamsten Empfindungen weckt. […] Jene 
Worte heißen: „Umwertung aller Werte“, und die Idee, – nun, es ist 
kein Leichtes, sie aus dem umgebenden Nebel herauszuheben und 
ihr eine scharfe und präzise Fassung zu geben. […] 

Der ganze Geschichtsverlauf des jüdischen Volkes von den Pro-
pheten bis auf die Gegenwart herab erscheint ihnen, den Verkün-
dern jener „Worte“, als ein einziger großer Irrtum, der unverzüglich 
einer radikalen Berichtigung bedarf. Denn während dieses ganzen 
Zeitraumes stellte das Judentum das geistige abstrakte Ideal über 
die körperliche materielle Kraft, die „Schrift“ über das „Schwert“, 
und erdrückte dadurch in den einzelnen Volksgliedern das Streben 
nach der Durchsetzung ihrer individuellen Kräfte. Sie verdrängte 
das Leben „in natura“ vor dem Leben „in effigie“, und der reale Jude 
wurde gewissermaßen das bloße Anhängsel einer abstrakten Mo-
raltheorie. In diesem Zustande kann das jüdische Volk unmöglich 
länger unter den übrigen Völkern leben oder sich gar eine nationale 
Existenz auf eigenem Boden gründen. Da nun die Sehnsucht nach 
einer nationalen Renaissance jetzt wieder erwacht ist, müssen wir 
daher vor allen Dingen die bei uns herrschenden Moralwerte um-
werten, müssen wir den ganzen historischen, uns von den Vätern 

 
1 Textquelle des Auszuges ǀ  Achad HA’AM: Umwertung aller Werte. In: Achad 
Ha’am: Am Scheideweg – Erster Band. Aus dem Hebräischen von Israel Friedla-
ender. 2., verbesserte und vermehrte Auflage. Berlin: Jüdischer Verlag 1913, S. 
252-271; hier daraus nur ein kleiner Auszug. – Der Aufsatz erschien zuerst 1898 
in der Monatsrevue „Haschiloach“; die deutsche Übersetzung mit dem von uns 
übernommenen abweichenden Titel „Nietzscheanismus und Judentum“ wurde zu-
erst im Jahrgang 1902 der Zeitschrift „Ost und West“ veröffentlicht. 



137 
 

überkommenen Bau, weil er auf dem Fundamente jenes gefährli-
chen Irrtums – der Vorherrschaft des Geistes über die Materie und 
der Unterordnung des individuellen Lebens unter abstrakte Moral-
gesetze – basiert, erbarmungslos und mit einem Male in Trümmer 
schlagen und an dessen Stelle von Grund auf einen neuen Bau er-
richten, auf der Basis der neuen Werte, die dem Materiellen den Vor-
rang über das Ideale verleihen sollen, die die lebensdurstige Men-
schennatur von den sie einschnürenden Fesseln befreien und in ihr 
den Drang wecken sollen nach Durchsetzung ihrer Kräfte und Wil-
lensimpulse, nach gewaltsamer Erlangung ihrer Wünsche in schran-
kenloser Freiheit. 

Und in derselben Weise wie die übrigen „neuen Worte“, die lär-
mend unsere Literatur durchschwirren, ist auch die Losung von der 
„Umwertung aller Werte“ [Friedrich Nietzsche] nicht in unserer ei-
genen Mitte entstanden und nicht aus den Bedürfnissen unseres ei-
genen Lebens herausgewachsen, sondern auf „fremdem Gefilde“ 
fanden unsere Schriftsteller die neue Pflanze fix und fertig vor und 
lasen sie auf, um damit ihr Volk zu beglücken, ohne vorher zu über-
legen, ob und inwiefern der Boden des Judentums für das Wachs-
tum derselben geeignet erscheint. […] 

Um daher dem menschlichen Typus die Fähigkeit zur Vervoll-
kommnung wieder zu verleihen, müssen die moralischen Werte 
gänzlich umgeprägt werden und muss der Begriff „gut“ dieselbe 
Bedeutung erhalten, die er einst im Altertum hatte, als die griechi-
sche und römische Kultur noch nicht durch die jüdische Moral be-
siegt waren: nämlich „gut“ ist der Starke, der die Kraft zur Erweite-
rung und Erhaltung seines Lebens und den Willen zur Macht besitzt, 
ohne sich irgendwie um den Schaden zu kümmern, der durch ihn 
für den großen Haufen der Schwachen und Minderwertigen ent-
steht, weil nur er, der Übermensch, allein den Kernpunkt und End-
zweck des Menschengeschlechts darstellt, die übrigen aber nur dazu 
da sind, ihm dienstbar zu sein und die Leiter zu bilden, auf der er in 
die Höhe steigt und die ihm entsprechende Stufe erklimmt. […] 

Bisher galt als das Kriterium die Verringerung des Schmerzes in 
der Welt und die Vergrößerung des Glücksquantums in der 
Menschheit. Alles, was geeignet schien, mehr oder minder zur Er-
reichung jenes Zieles beizutragen, sei es direkt oder indirekt, sei es 
in der Gegenwart oder in naher oder ferner Zukunft –, alles dies galt 



138 
 

als „gut“. Was hingegen in irgendwelcher Beziehung die gegenteili-
gen Folgen erwarten ließ, galt als „böse“. Nunmehr aber vernehmen 
wir, dass die sittlichen Eigenschaften und Handlungen nicht im Ge-
ringsten nach ihren Folgen für die Masse der Menschen gewertet 
werden sollen. Denn die Entfaltung der individuellen Kraft in den 
höchsten Exemplaren des Menschengeschlechts und die durch sie 
bewirkte Erhöhung des Arttypus zu einer über die große Menschen-
mehrheit hinausragenden Stufe, – dieses ist das „Gute“ an sich, wel-
ches seinen Endzweck in sich selbst findet und keinerlei Sanktion 
durch irgendein andersartiges Kriterium benötigt. […] 

Die Umwandlung des moralischen Kriteriums auf dem bezeich-
neten Wege, – dies ist der menschliche Gesichtspunkt in der Lehre 
von der „Umwertung aller Werte“. Nicht die Erhöhung der mensch-
lichen Art in ihrer Gesamtheit ist der Endzweck des sittlich Guten, 
sondern die Höherentwicklung des menschlichen Typus in den 
höchsten Individuen der Art über die allgemeine Stufe hinaus. […] 
Hier tritt uns der Philosoph nicht mehr als Mensch, sondern als Arier 
entgegen, der eine besondere Hinneigung zu der körperlichen Kraft 
und Schönheit empfindet und die Vorstellung von seinem Ideal sei-
nem persönlichen Geschmacke anpasst. Wir sind daher zur Annahme 
berechtigt, dass, wenn derselbe Nietzsche einen jüdischen Ge-
schmack gehabt hätte, er auch dann das Kriterium für die morali-
schen Werturteile geändert und den Übermenschen als den absolu-
ten Endzweck hingestellt haben könnte. Aber die charakteristischen 
Züge des Übermenschen wären dann gänzlich verschieden von den 
bisherigen ausgefallen, nämlich Durchsetzung der sittlichen Kraft, 
Zurückdrängung der tierischen Triebe, Streben nach Wahrheit und 
Gerechtigkeit in Tat und Gedanken und ununterbrochener Kampf 
gegen Unwahrheit und Ungerechtigkeit, kurz, jenes sittliche Ideal, 
das uns das Judentum ins Herz gepflanzt hat. Wer kann uns denn 
den Beweis erbringen, dass die Änderung des Kriteriums notwen-
dig auch eine Änderung des jüdischen Geschmackes und seine Unter-
drückung durch den arischen bedingt? dass nicht die sittliche Stärke 
und die innere Schönheit den Menschen zum Übermenschen ma-
chen, sondern einzig und allein die körperliche Kraft und die äußere 
Schönheit der „blonden Bestie“? […] 

Wenn wir nun anerkennen, dass der letzte Endzweck der Über-
mensch ist, so müssen wir auch gleichzeitig anerkennen, dass einen 



139 
 

wesentlichen Teil dieses Endzwecks das Übervolk bilden muss: dass 
irgendwo in der Welt ein Volk existiere, dessen Geistesanlagen es in 
höherem Maße als die übrigen Völker für eine sittliche Entwicklung 
prädisponiert machen und dessen ganze Lebensführung von einer 
hohen, über den gewöhnlichen Durchschnittstypus hinausragenden 
Ethik durchweg bestimmt werde, so dass dieses Volk den fruchtba-
ren Boden bilde, der von vornherein besonders günstige Wachs-
tumsbedingungen für den Übermenschen besitzt. 

Dieser Gedanke entrollt vor unseren Augen ein weites Pano-
rama, innerhalb dessen das Judentum in einem neuen, erhabenen 
Lichte erscheint, und in dessen Gesichtskreis viele Mängel, welche 
die anderen Völker an uns auszusetzen haben, und welche die jüdi-
schen Apologeten abzuleugnen oder zu entschuldigen suchen, die 
Eigenschaft besonderer Vorzüge gewinnen, die dem Judentum zum 
Ruhme gereichen, und die weder der Ableugnung noch der Ent-
schuldigung bedürfen. 

Fast allgemein wird die moralische Genialität des jüdischen Vol-
kes anerkannt und dessen Überlegenheit über die anderen Völker 
auf diesem Gebiete zugestanden2. Es bleibt sich gleich, auf welchem 
Wege es zu dieser Überlegenheit gelangte, und unter welchen Um-
ständen diese Fähigkeit in ihm zur Ausbildung kam. Jedenfalls se-
hen wir, dass schon in alter Zeit das Volk diese Selbsterkenntnis ge-
wonnen hat und sich dieses seines Vorrangs über die umgebenden 
Völker bewusst geworden ist. Diese Erkenntnis kleidete sich – ent-
sprechend dem Geiste jener Zeiten – in den religiösen Glauben, dass 
es Gott auserwählt habe, „um es über die anderen Völker zu setzen“, 
nicht, als sei es zur Weltherrschaft berufen, „denn es ist ja das ge-
ringste unter allen Völkern“, sondern zur sittlichen Vervollkomm-
nung, „dass es ihm sei ein Volk des Eigentums …, und dass es alle 
seine Gebote befolge“3, dass es in sich in jeder Generation den höchs-
ten Moraltypus verkörpere, dass es immerdar das Joch der härtesten 
sittlichen Pflichten auf dem Nacken trage, nicht etwa in der Absicht, 
der übrigen Menschheit irgendwie Nutzen oder Nachteil zu brin-
gen, sondern einzig und allein, damit dieser höhere Typus zur Exis-

 
2 Auch Nietzsche gibt dies an mehreren Stellen seiner Schriften zu. Vgl. zum Bei-
spiel „Zur Genealogie der Moral“ (Leipzig 1894), p. 51. 
3 Deuteronomium 26, 19. 7, 7. 26, 18. 



140 
 

tenz gelange4. Dieses Bewusstsein seiner ethischen „Auserwählt-
heit“ trug das Volk alle Generationen hindurch in seinem Herzen 
und schöpfte in ihm Trost für alle seine Leiden. Es war – von weni-
gen Ausnahmen abgesehen – niemals bestrebt, durch Assimilierung 
fremder Volkselemente an Ausdehnung zu gewinnen, nicht, weil 
das Judentum engherzig ist, wie die Gegner behaupten, oder weil es 
besonders eines der hauptsächlichsten Kennzeichen des höheren 
Typus darin besteht: „nie daran denken, unsere Pflichten zu Pflich-
ten für jedermann herabzusetzen; die eigene Verantwortlichkeit 
nicht abgeben wollen, nicht teilen wollen“5. Es muss in der Tat als 
einzigartige Erscheinung anerkannt werden, dass das Judentum le-
diglich dadurch seine Bekenner vor den übrigen Menschen „ausge-
zeichnet“ hat, dass es jenen nur hohe und schwere Pflichten aufer-
legte, während es diesen das Joch ungemein erleichterte und ihnen 
den Anteil am zukünftigen Leben zusicherte, bloß als Äquivalent 
für die Erfüllung der fundamentalsten Moralpflichten (der „sieben 
noachidischen Gebote“). Erst mit dem 19. Jahrhundert, nachdem die 
französische Revolution das Panier der Gleichheit und Brüderlich-
keit unter allen Menschen erhoben und das Wohl der Allgemeinheit 
als das allerhöchste ethische Ideal proklamiert hatte, erst jetzt began-
nen die Vertreter des Judentums sich der Vorstellung von der Aus-
erwähltheit des jüdischen Volkes in ihrer alten Bedeutung zu schä-
men, da diese Vorstellung mit dem Gedanken der vollkommenen 
Gleichheit und dem Streben nach dem Wohl der Allgemeinheit im 
Widerspruch stand. Um nun das Judentum dem neuen Zeitgeiste 
anzupassen, erfanden sie die bekannte Lehre von der „Mission Isra-
els unter den Nationen“, d. h., sie brachten den Gedanken der nati-
onalen Auserwähltheit mit dem Ideal der allgemeinmenschlichen 
Gleichheit dadurch in Einklang, dass sie jene als Mittel zu dieser er-
klärten. Israel ist zwar das auserwählte Volk. Aber wozu ist es aus-
erwählt? Um Glück und Brüderlichkeit unter allen Menschen zu 
stiften, indem es sie den rechten Lebenswandel lehrt, gemäß der 
göttlichen Lehre, die ihm zu diesem Zweck offenbart wurde. […] 
Zwar sprachen die Propheten die Hoffnung aus, dass das Judentum 

 
4 Nietzsche sagt an einer Stelle, dass selbst ganze Geschlechter und Stämme unter 
besonderen Umständen die Stufe des Übermenschen erreichen können. […]. 
5 Jenseits von Gut und Böse (Leipzig 1894), p. 264. 



141 
 

auf den ethischen Zustand auch der übrigen Völker günstig einwir-
ken werde. Aber sie dachten sich diesen Erfolg als ein Resultat, das 
sich von selbst aus dem Vorhandensein des höheren Moraltypus in-
nerhalb des jüdischen Volkes ergeben wird, nicht aber, dass die 
Existenz dies jüdischen Volkes nicht Selbstzweck sei, sondern ledig-
lich dem Streben nach der Herbeiführung jenes Erfolges zu dienen 
habe. Die Völker sind es, die da rufen: „Wohlan, lasset uns hinaufzie-
hen den Berg des Herrn, dass er uns lehre seine Wege, dass wir wan-
deln in seinen Pfaden!“6 – nicht etwa, dass die Juden riefen: „Wohlan, 
lasset uns hinausziehen zu den Völkern, dass wir sie lehren die 
Wege des Herrn, dass sie wandeln in seinen Pfaden!“ […] 

Ich hatte hier lediglich die Absicht, nachzuweisen, dass die Lehre 
von der Umwertung aller Werte durchaus geeignet ist, mit der 
Lehre des Judentums eine tiefe und innige Verbindung einzugehen 
und dessen Gedankenschatz in erwünschter und seiner Eigenart 
entsprechender Weise durch „neue, aber nicht fremde Ideen“ zu be-
reichern, oder, eigentlich gesagt, nicht einmal neue, denn schon vor 
acht Jahrhunderten lebte auch im jüdischen Volke ein Dichterphilo-
soph, Jehuda Halevi, der Wesen und Wert der Idee der Auserwählt-
heit erkannte und sie zum Grundstein seines Systems machte in ei-
ner dem obigen ähnlichen Weise, wenn auch in anderem Stile7. 

Was wurde nun aus diesem Gedanken unter der Hand unserer 
jungen Schriftsteller? – Seine fundamentale Neuheit und Originali-
tät wurde von ihnen beiseite gelassen, und sie entnahmen ihm bloß 
das „neue Wort“ und das arische Element, welches ihm das persön-
liche Empfinden seines Schöpfers [Friedrich Nietzsche] beigesellt 

 
6 Jesaia 2,  3. Micha 4,  2. 
7 Vgl. das Buch Kusari (das religionsphilosophische Werk Jehuda Halevis) im 
ersten Abschnitt, in welchem dargelegt wird, dass das „Element des Göttlichen“ 
sich immer nur in einzelnen hervorragenden, für die Aufnahme desselben be-
sonders disponierten Individuen verkörpert, deren Vorrang auf ihre auserlesens-
ten und dieses Vorzuges würdigsten Nachkommen übergeht. Die diese Aus-
zeichnung genießen, sind die Auslese, der „Kern“. Die übrigen – man möchte 
sagen die „Vielzuvielen“ – sind bloß die „Schale“, der „Umschweif“, wie Nietz-
sche sagen würde. Die zwölf Söhne Jakobs waren infolge besonderer Veranlagung sämt-
lich jenes Vorranges teilhaftig, der sich deswegen in besonders ausgedehntem Male auf 
das von ihnen abstammende Volk Israel übertrug. Die Juden sind daher das auserwählte 
Volk. Als solches sind sie das Herz unter den Nationen, welches rascher und feiner emp-
findet, aber auch in viel höherem Maße Schmerzen und Leiden ausgesetzt ist. 



142 
 

hatte. Und mit diesem wollen sie ihr Volk beglücken und es in seinem 
Greisenalter umgestalten! Nicht die Befreiung des höheren Typus 
von seiner Gebundenheit an das Wohl des großen Haufens wurde 
ihnen zur Hauptsache, sondern die Befreiung des materiellen Le-
bens von seiner Gebundenheit an ein geistiges Prinzip, das ihm 
Schranken auferlegt. Eine derartige Anschauung kann aber niemals 
mit dem Judentum vereinigt werden. Es ist daher nicht zu verwun-
dern, wenn sie einen „Riss“ in ihrer Seele empfinden und nun zu 
lärmen beginnen: neue Werte! neue Tafeln! An Stelle der „Schrift“ 
komme das „Schwert“, an Stelle der Propheten – die blonde Bestie! 
Besonders nahm dieser Lärm im letzten Jahre überhand, und wir 
hören tagtäglich den Ruf, dass unsere ganze nationale Welt bis auf 
den Grund zertrümmert werden müsse, um alles von Grund auf neu 
zu bauen. Aber man sagt uns nicht, wie man mit einem Streiche die 
nationale Grundlage eines Jahrtausende alten Volkes in Trümmer 
schlägt, und wie man einem Volke eine neue Lebensordnung 
schafft, nachdem man den innersten Kern seines Wesens vernichtet 
und seinem historischen Lebensgeist den Garaus gemacht hat. 

Wir können es begreifen – und auch dulden –, wenn einzelne 
Glieder des jüdischen Volkes, hingerissen von dem Ideal des Über-
menschen in seinem Nietzscheschen Sinne und begeistert von der 
Predigt Zarathustras, die Propheten Israels verleugnen und ihr indi-
viduelles Leben nach diesen „neuen Tafeln“ einzurichten suchen. 
Aber wir können es nicht begreifen – geschweige denn dulden –, 
wenn wir die seltsame Erscheinung beobachten, dass diese Stürmer 
die neue Lehre dem jüdischen Volke aufoktroyieren wollen, um 
durch sie das Leben der gesamten Nation umzuwandeln, und in dem 
naiven Glauben befangen sind, dass dieses Volk, dessen ganzer Le-
bensinhalt fast seit dem Moment, da es auf den Schauplatz der Ge-
schichte trat, gewissermaßen einen ununterbrochenen heftigen Pro-
test seitens der geistigen Stärke gegen die Kraft der Faust und des 
Schwertes bildet; dessen ganzer Lebensmut seit seinen Uranfängen 
bis auf die Gegenwart herab lediglich aus dem tiefen Glauben an 
seine sittliche „Mission“, an seine Pflicht und seine Fähigkeit, dem 
Ideal der sittlichen Vollkommenheit näher zu kommen, als die übri-
gen Völker, hervorquillt; – dass dieses Volk imstande sei, nach einer 
Geschichte von Jahrtausenden mit einem Schlage seine Werte um-
zuwerten und auf seinen nationalen Vorrang in der Welt der Sitt-



143 
 

lichkeit zu verzichten, um in der Welt des Schwertes das fünfte Rad 
am Wagen zu sein; dass es sein großes Heiligtum für den Gott der 
Gerechtigkeit und Heiligkeit in Trümmer schlagen werde, um an 
seiner Stelle ein erbärmliches und winziges Altärchen (denn mehr 
vermag es ja nicht!) dem Götzen der körperlichen Stärke zu errich-
ten. […] 

An dieser Stelle erinnere ich mich, dass die genannten Schrift-
steller speziell meine Wenigkeit öfters einer unverdienten Ehre wür-
digen und mir zu Danke verpflichtet zu sein vorgeben, weil auch ich 
in einem meiner Aufsätze Klage darüber führte, dass wir ein „Volk 
der Schrift“ sind8. Nur dass ich mich nach ihrer Ansicht zu diesem 
meinen „Widerspruch“ in Widerspruch setzte, indem ich gleichzei-
tig für die Bedeutung der „nationalen Güter“ und ihre natürliche 
Entwicklung eintrat und nicht, wie sie, die Forderung stellte, die 
„Schrift“ mit Stumpf und Stiel auszurotten. Aber auch hier stürzten 
sie sich lediglich auf das „neue Wort“ und klammerten sich daran, 
ohne in dessen innern Sinn einzudringen. Nicht die Existenz der 
Schrift an und für sich beklagte ich, sondern deren Versteinerung: 
dass ihre Entwicklung unterbrochen wurde, dass das moralische Ge-
fühl des menschlichen Herzens nicht mehr in ihr waltet, wie es frü-
her im Judentum der Fall war, als noch die „Gottesstimme in der 
Menschenbrust“ unter der direkten Einwirkung der Lebens- und 
Naturerscheinungen stand und infolgedessen die „Schrift“ gezwun-
gen war, ihren Inhalt in unmerklicher Weise nach und nach umzu-
gestalten und mit dem sittlichen Bewusstsein des Volkes in Einklang 
zu bringen. Nicht also der Vorherrschaft des „Schwertes“ über die 
„Schrift“ sprach ich das Wort, sondern ich trat für den Vorrang der 
sittlichen Kraft ein, die seit unvordenklichen Zeiten im Bewusstsein 
unseres Volkes wurzelt und die allein die „Schrift“ erzeugte und al-
lein den Geist der „Schrift“ in allen Epochen gemäß den Bedürfnis-
sen derselben regenerierte. […] 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Achad Haʿam (1856-1927) [Ascher Ginsburg], Sohn eines chassi-
dischen Dorfhändlers in der Ukraine; ab 1907 lebte er in London und ab 1922 bis 
zu seinem Tod in Tel Aviv – zionistischer Schriftsteller, Soziologe und Philosoph; 
er mahnte an den jüdischen „Vorrang in der Welt der Sittlichkeit“ gemäß dem Erbe. 

 
8 S. den Aufsatz „Die Lehre des Herzens“, [in: Am Scheideweg I. 21913,] S. 96. 



144 
 

Der Friedensgedanke 
im Judentum 

 

(1901/1908)1 

 
Samuel Meisels 

 
 

 
Der Tempel in Jerusalem wurde mit folgendem Spruch eingeweiht: 
„Friede sei in deinen Mauern, ungestörte Ruhe in deinen Hallen.“ 
Der Segensspruch der Priester lautete: „Gott segne und behüte dich, 
er leuchte dir sein Angesicht und er sei dir gnädig und er schaffe dir 
Frieden.“ In alten Zeiten war die übliche Begrüßungsformel: „Zum 
Leben! Friede mit dir, Friede deinem Hause und allen, die mit dir 
sind, Friede!“ 

Friede ist das Losungswort des jüdischen Volkes, der Pol, um 
den seine Wünsche und Sehnsüchte seit seinem Anbeginn bis auf 
den heutigen Tag rotieren. Friede ist die kristallene Quelle, nach der 
das jüdische Volk stets dürstet und lechzt. Diese heiße Sehnsucht 
nach dem Frieden hat bereits in den Herzen unserer Ahnen und Ur-
ahnen geloht und sich von diesen auf ihre Nachkommen vererbt. 
Seit Jahrhunderten warten sie auf die Messiasposaune, die allen 
Menschenkindern den Frieden kündet. Dieses Volk, das von allen 
Seiten angefeindet wird, möchte gerne mit aller Welt sich befreun-
den; dieses Volk, das am wenigsten auf dieser Erdkugel friedlich le-
ben kann, hegt im tiefsten Innern ein mächtiges Verlangen nach ei-
ner Zeit, wo die Friedenssonne mit ihren warmen Strahlen den gan-
zen Erdball umflutet. Friede unter den Menschenkindern, Eintracht 
und Einigkeit, Gerechtigkeits- und Menschenliebe – das sind Ideale, 
die gleich tröstenden Sternen das Dunkel des in Wolken gehüllten 
Himmels Israels durchleuchten. 

 
1 Textquelle ǀ  Samuel MEISELS: Westöstliche Miszellen. Leipzig: Xenien-Verlag 
1908, S. 9-16: ‚Der Friedengedanke im Judentum‘. – Vermutlich nach folgender 
Erstveröffentlichung (nicht eingesehen): Samuel MEISELS: Der Friedensgedanke 
im Judenthume. Tarnopol: Verlag des Verfassers 1901. [31 Seiten] 



145 
 

Aber nicht immer hat das Judentum das allgemein Menschliche 
statt des Nationalen in den Vordergrund gestellt. Die Behauptung, 
das Judentum habe nie einen nationalen Gott besessen, das jüdische 
Gesetz sei kein nationaler Kodex gewesen, sondern für die ganze 
Menschheit bestimmt, beruht auf einer Verkennung der histori-
schen Tatsachen und widerspricht den Gesetzen der Entwicklung, 
die auch in der Geschichte walten. Der jüdische Gott war ursprüng-
lich ein nationaler Gott. Schon der Dekalog beginnt mit den Worten: 
„Ich, der Ewige, bin dein Gott.“ Der „Herr Israels“, der „Gott Jeschu-
runs“, der „Hort Jakobs“ – finden wir wiederholt in der Heiligen 
Schrift. Allein der jüdische Gott war der zeitlich ewige, räumlich un-
endliche, ein und einzige, der keinen zweiten neben sich duldete, 
wogegen der ägyptische Osiris neben dem griechischen Zeus fried-
lich thronen konnte. Auch das jüdische Gesetz hatte, als das jüdische 
Staatsleben noch bestand, ein jüdisch-staatliches und jüdisch-natio-
nales Gepräge. Die Thora war das Eigentum des jüdischen Volkes, 
woran die andern Völker keinen Anteil zu beanspruchen hatten. 
Gott habe seine Thora – erzählt die Tradition – allen Nationen der 
Erde angeboten, aber keine wollte sie in Empfang nehmen; nur das 
jüdische Volk erklärte sich bereit, das Gottesgesetz zu empfangen. 
Hierdurch ward die „Lehre“ als Eigentum des jüdischen Volkes, als 
Erbteil der Gemeinde Jakob erklärt. Ebenso hatte der Friedensge-
danke im Judentum ursprünglich die Grenze des Nationalen nicht 
überschritten. Zum Ideal einer Verbrüderung der gesamten 
Menschheit wurde er nicht ausgedehnt. Das Friedensideal Altisraels 
war das herzinnige Verlangen nach einer goldenen Zeit, in der das 
freudenvolle, patriarchalisch-idyllische Leben, ein jeder friedlich 
unter dem Schatten seines Weinstocks und Feigenbaums, zur Wirk-
lichkeit wird. Das jüdische Volk war damals vom Ideal eines natio-
nalen Friedens beseelt, vom Wunsche eines ungestörten ruhigen Le-
bens innerhalb der Mauern Palästinas, eines friedlichen Zusammen-
lebens der Kinder Jakobs untereinander und miteinander. „Friede 
über Israel!“ war damals die Parole. Außerhalb der Reichsgrenzen 
mochte das geschärfte Eisen klirren und die blutigste Schlacht toben. 

Aber wie der jüdische Gottesgedanke schließlich einen Sieges-
zug durch die Welt nahm und, von den nationalen Fesseln befreit, 
wie ein heller Lichtstrahl die gesamte gebildete Menschheit erleuch-
tete, wie das jüdische Sittengesetz allmählich sich aus der nationalen 



146 
 

Einengung befreite und zum Postulat aller Ethik wurde, so hat auch 
der Friedensgedanke im Judentum mit dem Verfall des jüdischen 
Reiches eine immer größere Kreislinie angenommen, bis er in dem 
Ideal des Weltfriedens seinen Höhepunkt erreichte. Der allgemeine 
Weltfriede, das Zusammenhalten aller Nationen, das Sicheinsfühlen 
aller Menschen, das Eisen in der Scheide, das Schwert zum Pflug 
gewandelt, der Haß getilgt, der Wolf mit dem Schaf friedlich neben-
einander – das war ein Ideal, womit der Geist spielte, woran das Ge-
müt sich ergötzte. Gleich einem lieben Kinde wurde dieser Gedanke 
am Herzen des Judentums genährt. Gottbegeisterte jüdische Pro-
pheten waren es, die seine Verwirklichung in einer fernen Zukunft 
voraussagten. 
 

* 
 
Der Nährboden, woraus das Friedensideal des Judentums keimte, 
ist unstreitig die Familie gewesen, das friedliche Familienleben, der 
häusliche Friede. Dieser ließ zuerst die Frage aufkommen: Wie wäre 
es, wenn die gesamte Menschheit eine Familie bildete, in Eintracht 
gefestigt, in Liebe vereint? – Ein herrlicher Gedanke! … Bot ja der 
häusliche Friede ein herrlich schönes Beispiel. … Der häusliche 
Friede bei den Juden ist sprichwörtlich geworden. „Der Jude“, 
schreibt Leroy-Beaulieu, „spart alles auf, was er Gutes und Weiches 
im Herzen besitzt, für seine Familie, für seine Frau und sein Kind. 
Seine zurückgedrängte Zärtlichkeit ergießt sich im Schoße der Fa-
milie. Die Familie ist allezeit die Zuflucht des Juden gewesen.“ – Ge-
radezu ergreifend und entzückend ist das Bild, das der Psalmist 
vom jüdischen Familienleben in knappen Zügen entwirft: Die Frau 
ein fruchttreibender Weinstock im Innern des Hauses, die Kinder 
wie junge Olivenpflanzen rings um den Tisch. … Das biblisch-tal-
mudische Schrifttum enthält eine reichhaltige Sammlung von Re-
geln und Vorschriften, die das Familienleben betreffen. Stets wird 
auf das eindringlichste an das feste Zusammenhalten, an die äu-
ßerste Seelenvereinigung und die peinlichste Wahrung des Friedens 
gemahnt. 

Eine unzertrennliche Vereinigung, ein harmonisches Ganzes, 
eine Einheit sollen die Ehegatten, soll die Familie bilden; das wird 
bereits auf den ersten Seiten des Gesetzes befohlen. Nicht Hader 



147 
 

noch Zank darf die Wohnung eines Juden, darf das heilige Ehebünd-
nis entweihen. Mann und Weib sollen überhaupt alles vermeiden, 
was den häuslichen Frieden beeinträchtigen könnte. Es ist besser, 
trockenes Brot in einem Hause des Friedens als Gastmähler in einem 
Hause voll des Zankes – sagt König Salomo, und übereinstimmend 
lehren die talmudischen Weisen: Innerer häuslicher Zwist sei ärger 
als äußerer Krieg mit den ärgsten Feinden. Ehegatten sollen in Frie-
den, Eintracht und Liebe miteinander leben, sonst haben sie ihren 
Lebenszweck verfehlt. Sie tragen die Verpflichtung, den Frieden im 
Innern des Hauses zu wahren. Das Weib soll dem Manne eine Ge-
hülfin sein, seine Freuden und Leiden teilen, ihm stets ratend und 
helfend zur Seite stehen und der Friedensengel in seinem Hause 
sein. Und der Mann? Sei gut gegen deine Frau, liebe und schätze sie, 
flöße ihr keine Furcht ein, begegne ihr mit Milde und Sanftmut, hüte 
dich, sie zu kränken, denn der Tränenquell des weiblichen Auges ist 
ergiebig – so sind die althebräischen Schriften unerschöpflich in 
Lehren und Mahnungen, die darauf hinzielen, das Familienleben zu 
einem Hort des Friedens zu machen. Lazarus bemerkt mit Recht, 
daß der Geist des Familienzusammenhangs zu einem Eckpfeiler am 
Heiligtum der Ethik Israels geworden ist. 

Sehnlich wie der häusliche Friede wurde den Juden auch der na-
tionale Friede ein Eckstein am erhabenen Bau der jüdischen Ethik. 
In die brüderliche Eintracht aller Stämme und Klassen, in den Zu-
sammenschluß aller Kinder Israel wurde die Macht und Lebensfä-
higkeit des jüdischen Volkes verlegt. Der nationale Friede war der 
beste Schutzwall, mit dem sich das Judentum umgeben konnte. Rom 
entfaltete sich im Kriege, Juda ward im Frieden stark und kräftig. Es 
galt als heiligste Aufgabe und höherer Zweck des Judentums, den 
Frieden und die Eintracht, die Vereinigung und Verbrüderung im 
jüdischen Volksleben zu erhalten. Der Jude huldigte in jeder Hin-
sicht dem Monismus: wie der Gottesbegriff, so beruhte auch der 
Volksbegriff auf der Einheit, dem Zusammenschluß aller kleinen 
Teile zu einem harmonischen Ganzen. 

Die Macht des Judentums lag in seinem nationalen Frieden. 
Seine sittliche Größe personifizierte sich in diesem. Unter den 
schutzspendenden Fittichen des Friedens, vereinigt in Liebe und 
Eintracht, war das Judentum gegen eine Welt von Feinden gebor-
gen, wetterfest und unverwüstlich. Das Gleichnis vom Bündel Rohr, 



148 
 

das der muskelstarke Mann nicht zerbrechen kann, jedes einzelne 
Rohr aber ein Kind leicht zerbricht – haben schon die Rabbinen in 
bezug auf den nationalen Frieden gegeben. „Wenn Israel selbst den 
Götzendienst betreibt, aber zugleich den nationalen Frieden be-
wahrt, so spricht Gott: Ich kann ihnen nichts anhaben, weil Friede 
unter ihnen wohnt. So sie aber geteilten Herzens sind – sind sie wie 
ein zerbrechliches Schilfrohr in den Händen ihrer Feinde.“ Dem Ju-
dentum war der nationale Friede ein hohes sittliches Ideal; das Volk 
sollte eine weitverzweigte Familie, eine Gesellschaft von Brüdern 
darstellen. Das jüdische Volk war von Natur aus ruheverlangend 
und friedeliebend. Als die Kinder Israel zum Sinai kamen, wurden 
sie einem Bunde gleich; darum sagte Gott: „Meine ganze Lehre ist 
Friede, ich will sie diesem Volke geben, das den Frieden liebt.“ (Jal-
kut Jethro 47.) 

Der Beruf des jüdischen Volkes war, eine heilige Nation zu sein, 
ein Volk von Brüdern, ein Reich von Priestern. Hiermit wurde der 
Grundstein zur nationalen Eintracht gelegt. Denn der Priester soll 
das verbindende, vereinigende Element in der Gesellschaft bilden. 
Des Priesters Pflicht ist es, friedeliebend und friedenstiftend zu sein. 
 

* 
 
 
So schreitet der jüdische Friedensgedanke vom häuslichen Frieden 
durch den nationalen Frieden zum allgemeinen Weltfrieden. Der 
allgemeine Weltfriede hat in der Religion wie in der Moral seine zu-
kunftsichere Basis. Die Religion befiehlt die Menschenliebe, die 
Nächstenliebe; wo die Liebe herrscht, da muß auch der Friede woh-
nen; wo die Liebe die Regentin ist, da hat auch der Friede seinen 
Thron aufgeschlagen. Der Friede ist das höchste der Moralprinzi-
pien. In ihm identifizieren sich Recht und Gerechtigkeit, Wahrheit 
und Treue. Auf drei Pfeilern basiert die moralische Welt: auf Recht, 
Wahrheit und Frieden. Aber im Frieden sind schon Recht und Wahr-
heit mitinbegriffen. Denn wo Recht und Gerechtigkeit walten, da ist 
Friede die gedeihliche Folge. Jesaias sagt: „Das Werk der Gerechtig-
keit ist Friede“; und mehr in poetischer Form bringt der Psalmist 
denselben Gedanken zum Ausdruck: „Gerechtigkeit und Frieden 
küssen sich“. Der Jude verbindet auch in seiner Denkweise die Idee 



149 
 

der Wahrheit mit der des Friedens. Der Weg zur Wahrheit ist gleich-
sam der Weg zum Frieden. 

Das Judentum schwärmt immer für das schöne und erhabene 
Ideal einer friedlichen Vereinigung aller Menschenkinder, einer 
Verbrüderung aller Völker und Einsbildung aller Nationen. Eine 
Seele sollen die Menschen sein wie Gott einer ist. Warum, fragt der 
Talmud, gab es im Anfänge der Welt nur einen einzigen Adam? Da-
mit alle Menschen den einen Vater hätten, und die eine Nation nicht 
zur andern sagen könnte: Unsere Ahnen waren reicher und größer 
als die deinen; – „alle Völker sind Brüder, alle Nationen sind 
Schwestern. Und diese menschliche Brüderlichkeit, welche die Bü-
cher Judas in die Wiege des Menschengeschlechtes legten, haben die 
Seher Judas für die Zukunft geplant“ (Lazarus). Das Zukunftsideal 
des Judentums, wie es die Propheten verkündigten und wie es spä-
ter dann die Rabbinen, den Verheißungen der Propheten folgend, 
aufstellten, war die Verbrüderung der gesamten Menschheit, der 
Völkerfriede in des Wortes schönster Bedeutung. 

„Gott ist der Schöpfer der Menschen, aller Menschen; alle sind 
Nachkommen eines einzigen, von Gott geschaffenen Paares. Dieser 
Gedanke wird von den Rabbinen sofort ins Ethische gewendet. Die 
Einheit des Menschengeschlechtes wird vielfach erwogen, als 
ethisch-folgenreiche Idee mit voller Klarheit erkannt und verkün-
det; zugleich aber wird die Einsicht gewonnen, daß sie, die Einheit 
der Menschheit, wohl im Sinne einer einfachen Tatsache von Haus 
aus gegeben ist, daß sie aber sittliche Forderungen, Verheißungen 
und Hoffnungen einschließt, welche erst in der Zukunft sich erfül-
len können und erfüllen sollen.“ (Lazarus.) „Die jüdische Moral-
lehre geht vom Standpunkt des jüdischen Monismus aus. Es gibt ei-
nen Gott, eine einheitliche Schöpfung, einen Menschheit, ein Gesetz. 
Darum fließt für das sittliche Bewußtsein die Gleichheit aller Men-
schen und die absolute Gleichheit der Menschenrechte.“ (Lippe.) 

Das Judentum verspürt einen innern Abscheu gegen das Blut-
vergießen und sieht daher im Kriege eine furchtbare Erscheinung 
menschlicher Roheit. Denn wer ein Menschenleben vernichtet, ist 
ein Zerstörer des Ebenbildes Gottes. Rabba lehrt: Töte nicht, beflecke 
deine Hände nicht mit dem Blute deines Nebenmenschen, denn du 
weißt nicht, ob in deinen Adern reineres und edleres Blut fließt, als 
in denen deines Nebenmenschen. Das will sagen: Er ist ein Mensch 



150 
 

gleich dir, ein Sprößling der gleichen Natur, ein Kind derselben Gat-
tung, aus der Hand desselben Schöpfers hervorgegangen – du hast 
kein Recht, den Mordstahl in seine Brust zu tauchen. Nach jüdischer 
Auffassung ist nicht der ein Held, der die Mordwaffe zu handhaben 
versteht, der Bastillen erstürmt, Tausende von Menschenkindern 
dem Tode weiht und dann den Lorbeerkranz sich aufs Haupt setzt; 
sondern dem Judentum gilt der als Held, der den bösen Trieb in sei-
nem Herzen erstickt, seine schlechten Neigungen unterdrückt und 
seinen guten Eigenschaften zum Siege verhilft. Deshalb ist auch in 
der jüdischen Geschichte ein Mangel an Helden, Heroen, Schlach-
tenstürmern und Eroberern. Sie besitzt keinen Chyrus und keinen 
Napoleon. … 

Der Völkerfriedensgedanke ist im Judentume zum Dogma ge-
worden. Hier ist der Punkt, wo das jüdische Dogma mit den edels-
ten Bestrebungen der Neuzeit zusammenfällt. Dieses Dogma ist zur 
Genüge bekannt; es äußert sich in der Erwartung der Ankunft des 
Messias oder des messianischen Zeitalters. Das Judentum erwartet 
im Messias jene Epoche, wo die Erde voll sein wird von der Erkennt-
nis Gottes, von der Erkenntnis der Wahrheit und Gerechtigkeit, der 
Liebe und des Friedens. Markant ist der Ausspruch der Weisen: Der 
Name des Messias wird „Friede“ sein (Sanhedrin 110, b). 

„Im messianischen Zeitalter werden alle Völker der Erde einen 
ewigen Friedensbund schließen, und unter ihnen wird auch die Ju-
denheit des Friedens teilhaftig werden.“ (Maimonides: Jad hacha-
saka, Hilchoth melachim 17). Im messianischen Zeitalter wird der 
Friede überall herrschen, Völker werden brüderlich sich die Hände 
reichen, Nationen als Schwestern sich umarmen. Neue humane Ge-
setze werden geschaffen werden zum Heile aller Völker und zum 
Wohle der ganzen Menschheit. Die messianische Zeit, die das Ju-
dentum von der Zukunft erwartet, ist der große Sabbat aller Völker 
der Erde, wo jedes Schlachtgeheul verstummt und friedliche Ruhe 
die Erde umfängt, wo Wahrheit thront und Gerechtigkeit waltet, wo 
Liebe herrscht und Friede regiert. 
 

 
Zum Verfasser ǀ  Samuel Meisels (1877-1942), geboren in Przemysl (Österreich-
Ungarn). „Meisels erhielt eine traditionelle jüdische Erziehung und arbeitete 
1896/97 für das jiddische ‚Lemberger Vokhenblat‘. Von 1903 bis 1914 war er Re-



151 
 

dakteur des ‚Hamburger Israelitischen Familienblatts‘. In diese Zeit fallen auch 
die Veröffentlichungen ‚Der Friedensgedanke im Judenthume‘, der Zeitroman 
‚Der Talmud als Betrüger‘ und ‚Westöstliche Miszellen‘ […] 1938 erblindete Mei-
sels und lebte im Israelitischen Blindeninstitut auf der Hohen Warte. Seine zweite 
Frau Ettel, geborene Rappaport, wurde 1941 in das Ghetto Łódź/Litzmannstadt 
deportiert und wie ihr 15-jähriger Sohn Leo in Treblinka ermordet. Irma Rubel, 
eine seiner Töchter, lebte nach 1945 in Tel Aviv und übermittelte Yad Vashem 
Informationen über das Schicksal der Familie. Eine seit 2006 in Yad Vashem do-
kumentierte Page of Testimony gibt an, dass Meisels am 5. Juni 1942 im Ghetto 
Izbica ermordet wurde“ (https://theodorkramer.at). – Übersetzungen: zwei Ro-
mane von Sholem Alejchem aus dem Jiddischen. – Weitere Werke: Schauspiel 
„Kaddisch“ (Berliner „Jahrbuch für jüdische Geschichte und Literatur“ 1920); 
Aufsatzreihe „Deutsche Klassiker im Ghetto“ (1922); „Klassiker der Weltliteratur 
im jüdisch-hebräischen Kulturkreise“; „Goethe im Ghetto. Kleine Beiträge zu ei-
nem großen Thema“. – Mitarbeit: „Dr. Blochs Wochenschrift“; „Jüdisches Lexi-
kon“, Zeitschrift „Ost und West“ und „Allgemeine Zeitung des Judentums“.  
 
 
 
 



152 
 

Symbol eines Friedens der Menschheit 
 

Auszug aus einem Vortrag des Jahres 19101 

 
Dr. Hermann Cohen 

 
 
 
[…] Sicherlich wäre den Propheten die Idee des Messias nicht auf-
gegangen, wenn sie nicht in der politischen Geschichte ihres Volkes 
den Hinweis auf sie empfangen hätte. Ist es aber etwa sonst Völkern 
in ihrem politischen Niedergange beigekommen, ihre Wiederher-
stellung in einer fernen Zukunft zu erhoffen? Die Propheten aber 
haben nicht etwa nach dem Untergang des Staates seine Wiederauf-
richtung verkündet, sondern lange vor dem Untergang haben sie 
diesen vorausgesagt, und zwar als eine Forderung der göttlichen 
Gerechtigkeit. Mithin ist das politische Moment nur die Veranlas-
sung, welche den selbständigen Gedanken ins Leben rief. 

Ferner aber, und das ist die Hauptsache, haben die Propheten 
keineswegs ausschließlich oder auch nur vornehmlich das Wieder-
aufleben ihres eigenen Staates zum Gegenstand ihrer Verkündigung 
gemacht, sondern vielmehr auch die Wiederherstellung solcher 
Staaten und Völker, welche das eigene Volk bekämpft hatten. Aller 
Vergangenheit gegenüber erdenken sie den Begriff einer Zukunft. Dieser 
Begriff, als ein geschichtlicher Zeitbegriff, ist der eigentliche Sinn 
und die eigentliche Entdeckung ihres messianischen Gedankens. 

Freilich ist der empirische Begriff wieder die Veranlassung und 
der stoffliche Anknüpfungspunkt ihres Gedankens. Der König 
wurde in Israel gesalbt. Und David war der glorreiche König, der 
nicht nur das Reich begründet, sondern der auch der eigentliche Ur-
heber des Tempels ist, und der vollends in seinen Psalmen das Gebet 
in demselben eingerichtet hat. Wie jene Zukunft natürlicherweise an 
die Wiederherstellung des eigenen Volkes anknüpft, dessen Unter-

 
1 Textquelle ǀ  Auszug aus dem Vortragsdruck: Hermann COHEN, Die Bedeutung 
des Judentums für den religiösen Fortschritt der Menschheit. (= Sonderausgabe 
aus dem Protokoll des 5. Weltkongresses für Freies Christentum und Religiösen 
Fortschritt). Berlin: Protestantischer Schriftenvertrieb 1910, S. 12-15 und 17. – 
Überschrift hier nur redaktionell (pb). 



153 
 

gang ihre religiöse Gerechtigkeit gefordert hatte, so schmiegt sich 
auch ihre Zukunftshoffnung an diese ideale Königsgestalt an. So 
wird der Messias zum Sproß aus dem Hause David, zum Gesalbten, 
wie ein König. Aber alsbald verändert sich das Bild. Der Gesalbte 
bleibt nicht ein König, sondern er wird zur symbolischen Gestalt des 
menschlichen Leidens, von welcher erst die wahre Hoffnung ausge-
hen, auf welche erst die echte Bürgschaft für die Wiederherstellung 
des Menschengeschlechtes übertragen werden kann. 

Jetzt erst entfaltet sich der volle, der gewaltige Inhalt der messi-
anischen Idee. Nicht um das eigene Volk handelt es sich. „Es ist zu 
gering, daß Du mir Knecht seiest, die Stämme Jakobs aufzurichten, 
zum Lichte der Völker habe ich Dich gesetzt.“ So charakterisiert 
Deutero-Jesaja bei all seinem patriotischen Schmerze seine univer-
selle Aufgabe (49, 6), und in diesem Universalismus denken alle Pro-
pheten, und zwar schon vor dem Exil ihren Messias. Er ist ihnen das 
Symbol eines Friedens der Menschheit, in dem diese zu Einer Herde 
sich gesammelt haben wird, den Einen Gott anzubeten, und als die 
unerläßliche Probe davon, Sittlichkeit auf Erden zu pflegen, dazu 
vor allem Anderen die Kriege verschwinden zu machen, und in Ein-
tracht und Gerechtigkeit ein Menschenleben der Zukunft zu entwi-
ckeln. 

In diesem Zusammenhange ist der Begriff der Menschheit entstan-
den; in keinem anderen konnte er in geschichtlicher Bedeutsamkeit 
entstehen. Wahrlich, wenn die jüdische Religion nichts Anderes ge-
bracht hätte als die messianische Idee des Prophetismus, so wäre sie 
die tiefste Kulturquelle der sittlichen Menschheit. Aber die Prophe-
ten hätten diese Idee der Einen, der am „Ende der Tage“ geeinigten 
Menschheit nicht erdenken können, wenn nicht der einige Gott ihr 
schöpferischer Leitgedanke gewesen wäre; wenn nicht der Begriff 
des einzigen Gottes die einige Menschheit zur notwendigen Folge 
gemacht hätte. So ist der Messias schlechthin das innerlichste Attri-
but Gottes. 

Es ist schwer, hier den religiösen Fortschritt vom allgemeinen 
Fortschritt der menschlichen Kultur zu unterscheiden. Denn es ist 
nichts Geringeres als der Begriff der Weltgeschichte, welcher den In-
halt der messianischen Idee bildet. Dennoch wollen wir uns zu einer 
kurzen Betrachtung noch auf die des religiösen Fortschritts be-
schränken. 



154 
 

Die hauptsächliche Schwierigkeit liegt für den Begriff der Reli-
gion in ihrem Zusammenhange mit dem Mythos. Alle Anknüpfung 
der Religion aber an eine Person setzt sie der Gefahr des Mythos aus. 
Denn der Grundsinn des Mythos ist die Personifikation alles Unper-
sönlichen. Darin bewährt sich daher die Unterscheidung, welche 
das Judentum überall vom Mythos an sich durchzuführen sucht, 
daß sie die höchste Tat, die sie von Gott erwarten kann, die Vereini-
gung seiner Kinder in Eintracht und Treue, durchaus nicht von einer 
Person erwartet. Die Verführung dazu lag nahe genug; die Sehn-
sucht nach einem Davidsproß lag ihnen lange Zeit im patriotischen 
Gemüte. Aber die Logik ihres religiösen Grundgedankens gewann 
die Obermacht, und so strichen sie den König David, und setzten 
auf seinen Thron den „Knecht Jahves“, der durch die Vermittelung 
Israels, des „Restes Israels“, nichts anderes sein kann als das Volk 
der Zukunft, als die Menschheit der Zukunft. Und während durch 
den Messias ursprünglich eine dynastische Person bezeichnet war, 
so brachte es die innere Entwickelung des Gedankens mit sich, daß 
auch an diesem höchsten Ziele des Monotheismus der Kultus der 
Person, der Heroenkultus überhaupt, geschweige der Kultus einer 
göttlichen Person zu Falle gebracht wurde. 

Die gesamte gebildete Menschheit glaubt nunmehr an diesen In-
halt der messianischen Idee, wenngleich sie diesen ihren höchsten 
Gedanken noch nicht als den messianischen Gedanken anerkennt. 
Sie muß sich zu dieser Einsicht erheben. Die sittliche Menschheit der 
geschichtlichen Zukunft, sie allein ist der „Gesalbte des Herrn“, ist 
der Messias. Es muß daher ausgesprochen werden, daß nach der 
echten prophetischen Bedeutung des Messias die Übersetzung, wel-
che der Name „Christus“ enthält, hinfällig geworden ist. Denn für 
die Erlösung des einzelnen Menschen von der Sünde ist der Messias 
nicht erdacht worden, und auf dieses individuell-religiöse Ziel ist er 
nicht hingelenkt worden. Seine Erlösung hat nach der Lehre der Pro-
pheten, unter dem Beistand der Religion, der Mensch selbst zu voll-
bringen. Aber die Welterlösung, die Läuterung und Erhöhung des 
Menschengeschlechts von seinen geschichtlichen Sünden, der 
Friede der Menschheit in Gottesfurcht, Treue und Gerechtigkeit, das 
ist eine Aufgabe, für welche die Menschenkraft des Einzelnen unzu-
länglich bleiben muß. 

Diese Aufgabe aber bedeutet nichts anderes als die letzte Frage 



155 
 

nach der Realität der Sittlichkeit: daß sie nicht ein holder Gedanke 
bleibe, sondern die Geltung einer Wahrheit habe. Die ethische Sitt-
lichkeit vereinigt sich an diesem Punkte mit der Religion, indem 
auch ihr nichts Anderes am letzten Ende übrig bleibt, als die Idee 
Gottes aufzurichten: nicht für die persönliche Erlösung des sittli-
chen Individuums, sondern als Bürgschaft für die einstige Verwirkli-
chung der Sittlichkeit auf Erden. 

Dies und nichts anderes ist der klare Sinn der messianischen Idee 
der Propheten, und daher geben sie in ihr der Idee des einzigen Got-
tes ihre Vollendung. Kann die Sittlichkeit Wirklichkeit werden auf 
Erden? So muß die Sittlichkeit fragen. Und die Propheten haben 
diese Frage in der messianischen Idee bejaht. Diese messianische 
Idee hat die gebildete Menschheit angenommen. Auch die philoso-
phische Ethik hat sie anzunehmen. Damit aber tritt der prophetische 
Gottesbegriff in den Lehrgehalt der philosophischen Ethik ein. Denn 
er bedeutet die Bürgschaft für die geschichtliche Wirklichkeitsbe-
deutung der messianischen Idee. Und der Frage nach der Wirklich-
keit kann auch die philosophische Ethik am letzten Ende nicht ent-
sagen. 

[…] Und was schon die Wissenschaft fordert, das fordert gebie-
terisch die Not der Zeit. Es gilt den Glauben wiederzugewinnen an 
die sittliche Wiedergeburt, an die sittliche Zukunft der Menschheit. 
Es gilt diesen Glauben wiederzugewinnen gegenüber der Selbst-
sucht der Völker und dem Materialismus der Stände. Nur in sozialer 
Sittlichkeit und nur in weltbürgerlicher Humanität atmet der echte le-
bendige Gott, den die Propheten Israels zum Gotte Israels und zum 
Gotte der Menschheit gemacht haben. 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Hermann Cohen (1842-1918) – jüdischer Philosoph; gemein-
sam mit Paul Natorp Schulhaupt des Marburger Neukantianismus; Kants 
„Ewigem Frieden“ verpflichtet (im Ersten Weltkrieg jedoch stattdessen 
„deutscher Patriot“). – Literatur: Micha BRUMLIK, Ein moderner Grundzug 
jüdischer Ethik. In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Mad-
len Krüger und Anna Löw): Handbuch Religion in Konflikten und Friedens-
prozessen. Band 1. Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 53-66. 



156 
 

Das Friedensideal des Judentums 
 

Ansprache, auf Veranlassung der Deutschen 
Friedensgesellschaft gehalten in Berlin am 5. April 19111 

 
Rabbiner Dr. [Malwin] Warschauer 

 
 
 
Ueber das Problem, das uns hier beschäftigt, hat einer der besten 
Männer des neuzeitlichen Judentums, zugleich ein anerkannter 
deutscher Forscher und Denker, vom Standpunkt wissenschaftli-
cher, Herbartischer Ethik aus Folgendes gesagt2: … „Eine Ethik des 
Krieges kenne ich nicht – nicht als ob ich leugnete, dass es Kriege 
gegeben hat und noch geben könne, welche nach der einen Seite als 
pflichtmässig anerkannt werden müssen, und dass der Krieg zur 
Uebung vieler Privattugenden Veranlassung gebe. Daraus aber auf 
die Notwendigkeit der Kriege für ewige Zeiten als eine an sich sitt-
liche Einrichtung, als ein Moment in den Ordnungen Gottes zu 
schliessen, scheint mir eine Sophistik, die der Widerlegung nicht 
wert ist.“ Mit der in sittlichen Fragen ihm eigenen Schärfe hat hier 
unser Ethiker den Standpunkt zum Ausdruck gebracht, den auch 
das Judentum in dieser hochbedeutsamen, dieser Menschheits-An-
gelegenheit einnimmt. 

Mit ihm erkennt auch das Judentum an, dass es geschichtliche 
und politische Situationen gibt, in denen der Krieg, für die eine der 
Parteien mindestens, eine Notwendigkeit, ja eine sittliche Pflicht 
sein kann. In den Zeiten ihrer selbständigen nationalen Existenz hat 
die jüdische Gemeinschaft selber solche Kriege führen müssen. Den 
Makkabäern, die mit dem Schwerte das Recht der religiösen Wahr-
heit verteidigten, wird ewig die Menschheit in Dankbarkeit Ruh-
meskranze winden. Den heldenmutigen Verteidigern Judäas gegen 
das völkerverschlingende Rom wird niemand das Zeugnis versa-

 
1 Textquelle ǀ Rabbiner Dr. [Malwin] WARSCHAUER: Das Friedensideal des Juden-
tums. Ansprache, auf Veranlassung der Deutschen Friedensgesellschaft gehalten 
in Berlin am 5. April 1911. In: Korrespondenz-Blatt des Verbandes der Deutschen 
Juden. Nr. 9 (Apologetische Sondernummer) Oktober 1911, S. 5-9. 
2 STEINTHAL, Allg. Ethik, S. 299, Anm. 



157 
 

gen, dass sie ihren tapferen Arm einer grossen, heiligen Sache gelie-
hen haben. Der unvermeidlich gewordene Kampf für das Recht ei-
ner grossen Idee oder für die nationale Selbstbehauptung, wie er 
hier geführt ward, kann von keiner Ethik und von keiner Religion 
missbilligt werden. 

Desgleichen müssen beide den hohen Wert der Selbstaufopfe-
rung des Einzelnen für eine Idee oder eine Gesamtheit anerkennen. 
Ja, ich möchte nicht verfehlen, auch dies auszusprechen: Dass das 
Judentum seinen Bekennern besonders die Hingebung für das Va-
terland im Kriege zur strengsten, heiligen, Pflicht macht und von 
jedem seiner Söhne, der unter der Fahne steht, im Frieden wie im 
Kriege die Erfüllung seiner Soldatenpflicht bis in den Tod unbedingt 
fordert. 

Dies sind die Zugeständnisse, die unsere Religion dem Beweger 
des Menschengeschlechts zu machen hat. Aber als eine ewige Not-
wendigkeit und ein Moment der sittlichen und göttlichen Weltord-
nung kann sie ihn nicht gelten lassen. Das Judentum müsste sich 
sonst mit sich selbst in den tiefsten Widerspruch setzen, sein inners-
tes Wesen verleugnen, aus dem heraus es die Ueberwindung der 
Völkerfeindschaft, die Herstellung einer sittlichen Ordnung, die 
Herrschaft des Rechts und des Friedens auf Erden fordern muss und 
tatsächlich gefordert hat. 

Es muss die in Recht und Frieden geeinte Menschheit fordern: auf 
Grund seines Gottesglaubens. 

Es hat diesen Gott gelehrt und lehrt ihn noch als den Einen und 
Einzigen. 

Weil er der Eine ist, der Einzige, so fordert er auch die eine, die 
geeinte Menschheit: „Ein harter Widerspruch gegen die Einheit Got-
tes“, so ungefähr sagt ein anderer hervorragender jüdischer Philo-
soph der Gegenwart3, „ist die Vielheit der Völker, sofern sie sich in 
einem feindlichen Gegensatze gegen einander ausprägt“. Als der 
Eine ist Gott der Vater aller Menschen, in ihm finden sich daher alle, 
alle zur Menschheit zusammen. 

Weil aber Gott der Heilige ist, so verbürgt, so wirkt notwendig 
er selber den Sieg des Guten, die dereinstige Wirklichkeit der sittli-
chen Ideale auf Erden. Darum kann nicht der Krieg, kann nicht das 

 
3 H. COHEN, Ethik des reinen Willens, S. 883. 



158 
 

Recht des Stärkeren ein Moment seiner Ordnung, muss der Sieg des 
wahren Rechts, der Sittlichkeit, des Friedens, das letzte höchste Ziel 
der Geschichte der Menschheit sein. 

Das folgt auch notwendig aus dem, was das Judentum von der 
Menschheit lehrt und glaubt. Ihm sind die Menschen Gottes Kinder, 
in seinem Ebenbilde geschaffen, ihm verwandt durch Vernunft und 
sittliche Anlage. Darum ist die Menschheit berufen und befähigt zur 
Verwirklichung des Guten auf Erden, in schwerer, langsam anstei-
gender, aber doch eben ansteigender, zur Höhe führender sittlich-
kultureller Arbeit. 
 

„Aufwärts, ja aufwärts geht der Menschheit Gang, 
Ob auch ihr Pfad sich krümmt und windet, 
Und ob er auch Jahrhundertlang 
Durch dunkle Abgrundtiefen schwindet – 
Nach oben reisst sie doch ihr Drang.“ 
 

[Adolf Friedrich von Schack, 1815-1894] 
 
Dieses Bekenntnis des edlen deutschen Dichters, dieses frohe, mu-
tige Bekenntnis zum Glauben an die Menschheit, an ihren sittlichen 
Adel, ihren unaufhaltsamen, zum Siege führenden steten Fortschritt 
im Guten ist auch das Bekenntnis des Judentums. 

So muss das Judentum auch den Sieg des Rechts und der Huma-
nität, den Weltfrieden, fordern und glauben aus seinem innersten 
Wesen heraus, auf dem Grunde seiner zentralen, heiligsten Lehren 
und Gedanken. 

Und es hat ihn geglaubt und gefordert – seit seiner Urzeit Tagen bis 
zur Gegenwart. 

Seine Schöpfer, zugleich die Begründer aller heute vorhandenen, 
den einen Gott bekennenden Religionen, seine erhabenen Propheten 
sind auch die Schöpfer der erhabenen Idee des Weltfriedens. 

In einem grandiosen sittlichen Ringen, einem ihr tiefstes Inneres 
aufwühlenden Erleben der tragischen Schicksale ihres Volkes, im 
Kampfe mit diesem selbst, seinen Königen, weltlichen und geistigen 
Führern, kurz, in einer gewaltigen seelischen Arbeit, deren Tiefen 
und Bedeutsamkeit uns die moderne protestantisch-theologische 
Forschung erst recht enthüllt hat, haben sie ihrem Volke und der 
Menschheit die höchsten religiösen Wahrheiten erstritten. 



159 
 

Darunter auch, als Krone und Vollendung ihres „ethischen Mo-
notheismus“, den messianischen Glauben, den Glauben an die in 
der Erkenntnis des einen Gottes, in seiner Anbetung, in Wahrheit 
und Recht, in Liebe und Frieden geeinte Menschheit. 

Einmal erst zur Erkenntnis des einen, heiligen Gottes gelangt, 
haben sie daraus alle jene Folgerungen gezogen, die wir vorhin als 
die notwendigen Ergebnisse des jüdischen Gottesglaubens bezeich-
net haben. 

Aus einer Zeit, wo die Erde dröhnte unter dem Tritt der alles zer-
malmenden Heere der Weltmächte, Assurs, Babels, Aegyptens, aus 
weltgeschichtlichen Kriegsstürmen, die ihr Volk mit dem sicheren, 
von ihrem Auge klar geschauten Untergange bedrohten, blickten sie 
ruhig aus in eine Zeit seligen Gottesfriedens für Israel und die 
Menschheit. 

Mit glühenden Farben, wie über sie nur die Palette orientalischer 
Dichterphantasie verfügt, haben sie das goldene Zeitalter des 
Menschheitsfriedens geschildert und kommender Kunst bis auf die 
Gegenwart für die Behandlung dieses Gegenstandes die Hand ge-
führt. Wer kennt nicht zumal des Königs im Reiche der Sprache, des 
gewaltigen Jesaja farbenprächtige Bilder vom gottgesandten Herr-
scher des Gottesreiches, dem Messias, dem Friedensfürsten, dessen 
Szepter die Gerechtigkeit ist, dessen Lenden gegurtet sind mit Recht 
und Treue, der Frieden ohne Ende gebietet bis an der Erde Grenzen. 
Wer erfreute sich nicht an der Poesie seines Gemäldes vom Reiche 
des ewigen Friedens, in dem selbst das reissende Getier seine Natur 
friedlich gewandert hat, der Wolf neben dem Lamme wohnet, der 
Parder lagert bei dem Böcklein, ein kleiner Knabe Löwe und Rind 
zusammen weiden, ein Säugling spielen mag über der Giftnatter 
Höhle. Wer blickte nicht freudig erhoben mit Jesaja und Micha aus 
in die Endzeit des Heils, da die Völker ihre Schwerter umschmieden 
zu Karsten, ihre Lanzen zu Rebenmessern, da kein Volk mehr gegen 
das andere das Schwert erhebt und man das Kriegshandwerk nicht 
mehr erlernt. In diesen Bildern spiegelt sich die Anschauung aller 
Propheten vom Endziel der Menschengeschichte. Ein solches Ergeb-
nis der Weltentwicklung, sagt ein hervorragender christlicher Ge-
lehrter4, kennt die Literatur weder der orientalischen noch der klas-

 
4 Aug. WÜNSCHE, Die Freude in den Schriften des alten Bundes, S. 26. 



160 
 

sischen Völker. Der grosse Plato hat zwar in seiner Republik auch 
einen Idealstaat entworfen, aber es fehlt darin die Idee des alttesta-
mentlichen Universalismus. Nach dem platonischen Universal-
staate stehen Griechen und Nichtgriechen ununterbrochen im 
Kampfe einander feindlich gegenüber; der Krieg gehört zu den not-
wendigen Uebeln. 

Diese universalistische, die höchste Humanität atmende Idee ist 
aber auch in der Folgezeit in der Geschichte des Judentums bis auf 
die Gegenwart lebendig geblieben. Trübe Zeiten mochten sie ver-
dunkeln, ganz erloschen konnte sie nie, denn mit eherner Notwen-
digkeit wurde sie im Geiste des Judentums durch jene ewigen, erha-
benen Prophetenworte lebendig erhalten. 

Es wäre eine verlockende, aber die zu Gebote stehende Zeit weit 
überschreitende Aufgabe, dies aus der Geschichte des Judentums zu 
erweisen, zu zeigen, wie in der Makkabäerzeit, besonders durch das 
Danielbuch die Idee von dem die Erde füllenden, die Weltreiche ver-
drängenden Himmelreich gewaltigen Einfluss auf die Hoffnungen 
des Volkes gewinnt; wie naturgemäss in dem kosmopolitisch ge-
richteten alexandrischen Judentum, in Philo und den Sibyllinen der 
prophetische Universalismus aufs neue aufflammt; wie in der Rö-
merzeit, in der die weltgeschichtliche Erscheinung des Christen-
tums vorbereitenden pseudepigraphischen und apokalyptischen Li-
teratur die Hoffnung auf das messianische Friedensreich geradezu 
die Leidenschaft der jüdischen Volksseele ist; wie in seiner Art das 
pharisäische Judentum an ihr festhielt, der Talmud5 sich bekennt zu 
dem bedeutsamen Gedanken: „Alle religiös-sittliche Gesetzgebung 
hat zum Ziel die Herstellung des Friedens“; wie auch in der Nacht 
des Mittelalters der grosse Gedanke nicht erlischt, ein Moses Mai-
monides seinen Ritualkodex abschliesst mit dem Ausblick in die 
Zeit, da Völker-Hader und Kriegslärm verstummt sind auf Erden, 
weil „Gotteserkenntnis sie erfüllt wie das Wasser des Meeres Tie-
fen“. Es wäre besonders auch davon zu reden, dass die sittliche Ver-
tiefung, die das Judentum in der Gegenwart durch die Berührung 
mit der modernen Kultur erfahren hat, den universalistischen Mes-
sias- und damit auch den Friedensgedanken in den Vordergrund 
des religiösen Bewusstseins gerückt hat. Gerade den Gebeten, die 

 
5 T babyl, Te Gittin S. 59b. 



161 
 

seit uralten Zeiten ihn ausdrücken, hat die moderne Synagoge mit 
besonderer Liebe in ihrem Kultus den Platz angewiesen: Das tägli-
che Gebet schliesst mit der Bitte um das Kommen der Heilszeit, das 
allwöchentliche Gebet für Kaiser und Reich, die Gebete der heiligs-
ten Festtage wie viele andere gipfeln in ihr. Dies alles liesse sich sehr 
ausführlich weiter nachweisen, aber es beleuchtet wohl auch in sol-
cher Kürze die Stellung des Judentums zur Frage des Weltfriedens. 

Es sei mir gestattet, sie zum Schlusse in einem Symbol zusam-
menzufassen. 

Wenige Tage trennen, wie die christlichen Mitbürger von ihrem 
Osterfest, so uns von unserm Passah, vom Erlösungsfeste. 

An dessen letztem Tage lässt uns die religiöse Sitte in unseren 
Gotteshäusern an hervorragender Stelle der Andacht verlesen Jesa-
jas Schilderung vom Friedensreiche Gottes auf Erden, die da 
schliesst mit den Worten: „Nichts Böses, nichts Uebles geschieht auf 
meinem heiligen Berge, denn voll ist die Erde der Erkenntnis Gottes 
wie das Wasser füllet des Meeres Tiefen.“ 

Am Erlösungsfeste schaut der Jude aus auf die Zeit der Erlösung 
der Menschheit von den sittlichen Uebeln, von Hader, Zwietracht, 
Hass und Unfrieden. „Dein Reich komme, lautet das Gebet des jü-
dischen wie des christlichen Gläubigen wie des Atheisten“6 – denn 
solches ist die Sehnsucht aller Religion und aller Ethik. 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Rabbiner Dr. Malwin (Malvin, hebräisch: Mordechai) War-
schauer, geboren am 26.10.1871 in Kanth (Kąty Wrocławskie, Schlesien); ge-
storben am 27.1.1955 Woking (Großbritannien). „W. war aktives Mitglied 
der jüdischen Studentenvereinigung ‚Akademischer Verein für Jüdische Ge-
schichte und Literatur‘ und engagierte sich seit 1895 in der zionistischen Be-
wegung, was seine Karriere in der Jüd. Gemeinde Berlin anfänglich behin-
derte. […] W. erwarb sich schnell den Ruf, einer der besten und populärsten 
Rabbiner Berlins zu sein. […]“ (https://www.deutsche-biographie.de). 
 

 
6 STEINTHAL, Allg. Ethik S. 227. 



162 
 

Er hat uns ein 
  Gebot des Friedens gegeben … 

 

Gemeindeblatt der jüdischen Gemeinde zu Berlin, 
7. Juli 19161 

 
Rabbiner Dr. Max Dienemann, 

Ratibor 
 
 
 
[Über den Krieg] … Wie kommt man dazu, diesen Jammer der 
Menschheit mit Gott in Verbindung zu bringen? Unser ist die Tat, an 
allem, was heut die Menschheit quält, sind wir schuld. Er hat uns 
ein Gebot des Friedens gegeben, er hat uns den Hass verabscheuen 
heißen, er hat das Begehren nach fremdem Gut als Sünde erklärt, er 
hat durch den Mund seiner Propheten das Ideal des Völkerfriedens 
uns gekündet; wenn es jetzt scheinen will, dass all dies Lügen ge-
straft würde, unser ist die Schuld. Es geht nicht an, dass wir Gott 
anklagen, weil wir in einem Geschehen keinen Sinn finden, das aus 
uns und unserm Entschluss und der Lebensform, in die wir uns ein-
gesponnen hatten, fließt. Weil wir die Welt ihren Gang gehen ließen 
und uns in sündhafter Lässigkeit in unser Leben einspannen, weil 
die Menschen dem Hetzen der Hassprediger widerspruchslos zuge-
schaut haben, weil die Völker nicht rastlos auf Frieden gesonnen, 
darum ist all dies Unglück gekommen, was klagen wir Gott an? … 
Es wird uns so Ziel und Erfüllung der Religion, im Bewusstsein der 
Pflicht, die unsere Gottesebenbildlichkeit uns auferlegt, mit aller 
Kraft dafür zu sorgen, dass die Menschen nicht Gottes Namen 
schänden, indem sie Hass predigen, anstatt für Gerechtigkeit unter 
den Menschen und Völkern zu wirken. 
 

 
1 Textquelle des Auszugs (Überschrift nur redaktionell) ǀ  Gemeindeblatt der jü-
dischen Gemeinde zu Berlin, 7. Juli 1916 – hier zitiert nach: Deutsche versöhnliche 
Stimmen aus der Kriegszeit. In: Die Eiche 7. Jg. (1919), Nr. 1/2, S. 3-54, hier S. 37. 



163 
 

Feldbrief 
der Agudas Jisroel1 Jugendorganisation 

Bund gesetzestreuer jüdischer Jugendvereine. 
 

2. Februar 1918 ǀ Frankfurt am Main ǀ 20. Sch’wat 56772 
 

(neu ediert mit Erklärungen von 
Harald Faber und Friedrich Erich Dobberahn) 

 

 

 י תרו3
(Zens. Fft.4) 

 
„Gtt5, von Sinai trat er ein und war von Sëir6 schon ihnen aufgegan-
gen, hatte ihnen vom Gebirge Paran her getagt“. Vor der Offenba-
rung auf dem Sinai, so erzählt uns ein Midrasch, war Gtt den ande-
ren Nationen erschienen und hatte ihnen die Thora angeboten. 
Esaus Nachkommen fragten nach ihrem Inhalt. Als Gtt ihnen ant-
wortete: Es steht darin geschrieben lau tirzoch7, da riefen sie: dann 
können wir das Gesetz nicht annehmen; denn unserem Ahnherrn 
ward gesagt w’al charb’cho sichjeh.8 
 

So wandte sich Gtt zu den Ismaeliten. Auch sie wollten zuvor wis-
sen, was in der Thora stehe. Und als sie hörten, daß die Lehre den 
Satz lau sigsaul9 enthalte, da verweigerten auch sie die Annahme, 
denn ihrem Stammvater sei geweissagt worden jodau bakaul.10 
 

 
1 = Aguddaṯ Yisrā’ēl = (neo-orthodoxer) Gemeindeverband Israels. 
2 Textquelle ǀ  https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/ 
3 Yiṯrō, der Name des Schwiegervaters von Mose (Ex. 3, 1; 4,  13; 18,  1.5 f; 9 f. 12), 
dient in den Kopfzeilen der Rabbinerbibeln als Orientierungshilfe für das schnel-
le Auffinden der Leseabschnitte des Exodus-Buches Kapitel 18-20. 
4 Der Feldpostbrief durchlief die Frankfurter Zensurbehörde. 
5 „Gtt“ anstelle von „Gott“ ahmt die jüdische Schreibweise des Gottesnamens 
ohne Vokale nach. 
6 = Sē’īr, Ri. 5,  4 u. ö. 
7 = „Du sollst nicht töten!“ Ex. 20,  13. 
8 = „Aufgrund Deines Schwertes wirst Du leben!“ Gen. 27,  40. 
9 = „Du sollst nicht rauben!“ Lev. 19,  13. 
10 = „Seine Hand (sei) gegen alle!“ Gen. 16, 12. 



164 
 

Israel allein war bereit, die Thora zu empfangen. Einstimmig riefen 
sie: Alles was Gtt gesprochen, wollen wir tun. So hielt denn Gtt sei-
nen Einzug in den Menschenkreis, und Israel ward berufen, „ein 
Reich von Priestern, ein heilig Volk“ zu werden11, „mit Verzichtleis-
tung auf kriegerischen Glanz und Machtgröße12 seine ganze Größe 
in Entfaltung eines in Haus und Familie zu verwirklichenden, von 
Gtt geleiteten, beglückten und beglückenden reinen Menschentums 
zu finden“. Israel soll den Völkern zum Priester werden, zum Len-
ker und Führer im Kampf der Tugend mit dem Laster, der Entsa-
gung mit der Leidenschaft, und dieses seines Berufes wegen muß es 
heilig sein, die Tugend und das Gute lieben, das Laster und das Böse 
meiden und verabscheuen. 
 

In der Wüste offenbarte Gtt sein Gesetz, in der Wüste, die allen ge-
hört, um damit auszudrücken, daß die Lehre gemeinsames Eigen-
tum für alle ist, und die Grundzüge des jüdischen Gesetzes, die 
„zehn Worte“ sind weit über den jüdischen Kreis hinaus fast zum 
Gemeingut der Menschheit geworden. Wenn auch über die Abgren-
zung der einzelnen Gebote Meinungsverschiedenheiten vorhanden 
sind, so wird dennoch bei allen Konfessionen die Zehnzahl der Ge-
bote als unzweifelhaft feststehend vorausgesetzt. Für uns stellt der 
erste Vers des Dekalogs13 nicht eine Aussage, sondern ein Gebot dar, 
Gtt anzuerkennen als „ausschließlich einzigen Lenker aller meiner 
Geschicke, als ausschließlich einzigen Leiter aller meiner Taten“. 
Dieser unserer Gebotseinteilung paßt sich die Akzentuation an, die 
wir mit Taam eljaun (oberer Akzent) bezeichnen. Wie jeder weiß, 
sind ja viele Stellen des Dekalogs doppelt akzentuiert. Der bereits 
genannte Taam eljaun, der meist über dem Text stehende Akzent, 
wird beim öffentlichen Gottesdienst angewandt. Außerdem gibt es 
einen Taam tachtaun, einen vorzugsweise unter dem Text befindli-
chen Akzent, der für den privaten Gebrauch bestimmt ist. Richtet 
sich der Taam eljaun nach der Gebotseinteilung, so berücksichtigt der 
Taam tachtaun die Verseinteilung. Außer dieser Doppelakzentuation 

 
11 Ex. 19,  6. 
12 Vgl. Sach. 4,  6. 
13 Nach der Akzentuation in den Rabbinerbibeln (= unterer Akzent; s. u.) ist das 
nur der Satz Ex. 20,  2: „Ich bin der Herr, dein Gtt, der Ich dich aus Ägyptenland, 
aus der Knechtschaft, geführt habe.“ 



165 
 

kommen noch mehrfach Silben mit Doppelvokalen vor. An diese 
knüpfen sich mannigfache Erklärungen, von denen eine aus Tanras 
mauscheh14 hervorgehoben sei. Das sechste Gebot15 wird im Gottes-
dienst lau tirzoch16, beim Maawir17 sein der Sidroh18 lau sirzoch19 gele-
sen, einmal mit o (Komoz20), das andere Mal mit a (Pasach).21 Ist zur 
Erzeugung des Lautes a ein Öffnen des Mundes notwendig (Pa-
sach), so verlangt die Bildung des Lautes o ein fast gänzliches Schlie-
ßen (Komoz)22. Mit Bezug auf diesen Lautwechsel weist nun der Er-
klärer auf eine Stelle in der Gemoro23 Awaudoh soroh24 hin. Dort heißt 
es in Deutung eines Verses aus Mischle25: Ki rabbim chalolim hippiloh 
(denn viele hat sie26 erschlagen hingestreckt.27) seh talmid schelau higia 
l’haurooh umaureh.28 Wa’azumim kol harugeho (und zahlreich sind die 

 
14 „Tanras“ ist Druckfehler für „Tauras“ [= Thora] des Mose; hebr. Tōraṭ-Mōšäh. 
15 Nach dem Lutherischen Katechismus ist es das fünfte Gebot. 
16 = „Du sollst nicht töten!“ Ex. 20,  13; s. o. Anm. 5. 
17 = „im Übergang“ des flüssigen Lesens von einem Wort zum nächsten, wobei 
dann hier der folgende Konsonant t (s. u. Anm. 19) erweicht (aspiriert = ṯ, hier 
aschkenasisch = s) ausgesprochen wird. 
18 = „Bibel- oder Talmudabschnitt“. 
19 = „Du sollst nicht töten!“ Ex. 20,  13; der erste Konsonant Tāw des zweiten Wor-
tes – im ersten Zitat (s.o. Anm. 4) als Verschlusslaut gesprochen – erhält eine as-
pirierte, weichere Aussprache als Reibelaut (s); vgl. HOLLENBERG-BUDDE, Hebrä-
isches Schulbuch, hg. v. Walter BAUMGARTNER, Basel / Stuttgart, 1971, § 1, b, S. 2. 
20 = Qāmäṣ = langes a = ā; s.u. Anm. 22 und 31. 
21 = Páṯaḥ= kurzes a = á; s.u. Anm. 22 und 32. 
22 Die aschkenasische Aussprache des Qāmäṣ als ō-Laut verschließt quasi den 
Mund (qmṣ = „zusammenballen, pressen“) im Gegensatz zum Vokal á, der den 
Mund öffnet (ptḥ = „öffnen“). 
23 = „Gemārā’“ = Sammelwerk, das kurz nach Abfassung der Mischnah (um 220 
n.Chr.) von den Amoräern zur Exegese und Kommentierung entstanden ist. Die 
Gemārā’ bildet zusammen mit der Mischnah den Talmud. 
24 = ‘aḇōḏāh zārāh = Talmud-Traktat, f. 19 b. 
25 Sprüche-Buch des Alten Testaments. 
26 = die Verführerin; s. Otto PLÖGER, Sprüche Salomos – Proverbia, Biblischer 
Kommentar Altes Testament, Bd. XVII, Neukirchen-Vluyn, 1984, S. 73 ff. 
27 Spr. 7,  26a. 
28 = „Dies ist ein Schüler, der es nicht erreicht hat, Lehrer zu werden, aber Lehrer 
ist“. Es ist möglich, dass in der betreffenden Verbform l’haurooh der Verbwurzel 
yrh (= „lehren“) statt Hē ein ’Ālef geschrieben wurde, woraus sich die Verbwur-
zel yr’ (= „sehen“) ergab. Die lectio difficilior der Verbform l’haurooh (mit ’Ālef) 
müsste dann statt „Lehrer zu werden“ bedeuten: „um gesehen zu werden“, d. h. 
etwa: „um Aufsehen zu erregen“  



166 
 

von ihr Getöteten).29 seh talmid schehigia l’haurooh w’enau maureh.30 
Wer zur Entscheidung nicht befähigt ist und entscheidet, und wer 
zur Entscheidung befähigt ist und nicht entscheidet, vergeht sich ge-
gen das 6. Gebot. Auf unsere Zeitverhältnisse angewandt, könnte 
man in Fortführung dieses Satzes sagen: Wer in bezug auf die Her-
beiführung des Friedens schweigt, wo er reden sollte, wer also 
Komoz31 eintreten läßt, wo Pasach32 am Platz wäre, oder wer umge-
kehrt redet, wo er schweigen sollte, der handelt gegen das 6. Gebot. 
 

Als wir vor mehr als einem Jahre das Friedensangebot machten, da 
schwieg man bei unseren Gegnern.33 Dafür hielten die führenden 
Staatsmänner der Entente Rede auf Rede, um ihre Völker zu neuen 
kriegerischen Taten anzufeuern; der Krieg dauerte fort, und Hun-
derttausende blühender Menschenleben, Milliardenwerte wurden 
weiter vernichtet. Nun haben unsere Staatmänner aufs neue gespro-
chen34, und der Weg zum Frieden ist wieder offen. Möge ihr Begin-
nen zu gutem Erfolge führen. 
 

W’im misbach awonim taaseh li lau siwneh eshen gosis ki charb’cho hënafto 
oleho wat’chalaleho: Wenn du mir einen Altar aus Steinen errichtest, 
sollst du sie nicht behauen bauen; denn hast du dein Schwert über 
einen [Stein] geschwungen, so hast du ihn entweiht.35 Zu diesem 
Verse bemerkt die Mechilta36: Rabbi Jochanan ben Sackai sagte: Von 
awonim  s c h l ë m a u s37 sollst du den Altar bauen, von awonim 

 
29 Spr. 7,  26b. 
30 = „Dies ist ein Schüler, der es erreicht hat, Lehrer zu werden, aber kein Lehrer 
ist.“ 
31 = ā; aschkenasisch langes o = ō; Mund schließen; s.o. Anm. 20 und 22. 
32 = á; Mund öffnen; s.o. Anm. 21 und 22. 
33 Gemeint ist das Verhandlungsangebot der Mittelmächte vom 12.12.1916; Peter 
Graf KIELMANSEGG, Deutschland und der Erste Weltkrieg, Athenaion, Frankfurt 
a. M., 1968, S. 412 ff. 419 ff. 
34 Der Feldbrief bezieht sich hier wohl in erster Linie auf die Friedenspolitik des 
Staatssekretärs Richard v. Kühlmann (seit dem Sommer 1917), den Reichskanzler 
Georg Michaelis gelegentlich sogar als „pazifistisch“ bezeichnete, sowie auf das 
erneute Friedensangebot der Mittelmächte vom 25.12.1917 in Brest-Litowsk; Pe-
ter Graf KIELMANSEGG, Deutschland und der Erste Weltkrieg, a a O., S. 517 ff. 
528 ff. 534 ff. 543. 585 ff; das Zitat „pazifistisch“ ebd. auf S. 526. 
35 Ex. 20,  25. 
36 = Meḵiltā’ = halachischer Midrasch zu Exodus und Deuteronomium. 
37 = „ganze Steine“ im Sinn von: „unbehauene Steine“; vgl. Deut. 27,  5 f. 



167 
 

schematilaus  s c h o l a u m38, von Steinen, die den Frieden stiften. 
Wenn nun bei leblosen Altarsteinen, weil sie zwischen Israel und 
seinem Vater Frieden zu stiften bestimmt sind, Gtt verlangt: Du 
sollst kein Eisen über sie schwingen — um wieviel soll nur Segen 
kommen über jene, die Frieden stiften in der Familie, in Gemeinwe-
sen, zwischen zwei Völkern, zwischen zwei Reichen. 
 

Im Schlußsatze unserer Haftoroh39: l'marbë hamisroh ul’scholaum ën 
këz al kissë dowid w’al mamlachtau l’hochin auso ul’saado b’mischpot  
uwiz’dokoh mëatoh w’ad aulom kinas haschem z’woaus taaseh saus40 ist 
das erste Wort:  41 לםרבה mit einem Schluß-42 ם geschrieben, um anzu-
deuten, „daß Gtt da, wo man das Ende erblickte, den Anfang einer 
neuen Ära schaffen und einen vor den trostlosesten, scheinbar das 
Ende bedeutenden Zuständen nimmer erschreckenden, ja an sie 
selbst anknüpfenden und aus ihnen heraus arbeitenden Mehrer der 
Herrschaft und unendlichen Frieden für Davids Thron und Reich 
herbeiführen kann“. Möge es uns beschieden sein, diese kinas ha-
schem43 in unseren Tagen zu erleben, die Zeit, da Gerechtigkeit und 
Menschenliebe auf Erden die unumschränkte Herrschaft antreten, 
da die Welt ihr höchstes Ziel erblickt in freier Entfaltung vollendeten 
reinen Menschentums. 

_____ 

 
Unsere im Felde stehenden Freunde bitten wir um Angabe von Adressen-
änderungen unter Angabe der bisherigen Adresse und um Mitteilung der 
Feldadressen von Freunden unserer Bestrebungen. 
 

 
38 = wörtl.: „unbehauene Steine [nämlich:] Frieden“. 
39 „Hafṭārāh“ ist die Bezeichnung für eine Prophetenlesung am Sabbat und / oder 
Feiertag. 
40 = „auf dass seine Herrschaft groß werde und des Friedens kein Ende auf dem 
Thron Davids und in seinem Königreich, dass er es stärke und stütze durch Recht 
und Gerechtigkeit von nun an bis in Ewigkeit. Solches wird tun der Eifer des 
Herrn Zebaoth“, Jes. 9,  6. 
41 = lemarbēh = „auf dass groß werde …“  
42 Einige hebräische Konsonanten können als Binnen- und in etwas veränderter 
Form als Schlussbuchstaben (litterae finales) geschrieben werden. 
43 = „der Eifer des Herrn“. 



168 
 

Über die 
„Zusammengehörigkeit der 

ganzen Menschheit“ 
 

Eine ‚Weihnachtsrede‘ des Rabbiners 
Fritz Leon Bernstein (1888-1920) 

 
Preußisch Stargard 1918 

 
 
 
Fritz Leon Bernstein1 wurde am 1. Januar 1888 in Breslau geboren, 
wo er am 26.2.1920 auch gestorben ist. Nach seiner Promotion an der 
dortigen Universität leistete er 1914 bis 1916/17 den Kriegsdienst. Im 
Rang eines Unteroffiziers der Reserve trat er Anfang 1917 sein Amt 
als Rabbiner der Jüdischen Gemeinde zu Preußisch Stargard an, wo-
mit ihm zugleich die Zuständigkeit für die jüdische Militärseelsorge 
vor Ort oblag. In der nachfolgenden ‚Weihnachtsrede‘, gehalten 
1918 vermutlich innerhalb der Garnison von Preußisch Stargard (La-
zarett) vor – zumindest überwiegend – christlichen Soldaten, formu-
liert Rabbiner F. L. Bernstein als ‚religiöser Mensch‘ seine scharfe 
Anklage wider das „Teufelswerk des modernen Krieges“: 
 

„Kameraden! Als ich vor einigen Tagen von den leitenden Stellen 
des Lazarettpersonals ersucht wurde, bei dieser Weihnachtsfeier die 
Rede zu halten, da habe ich erst geschwankt. Es schien mir unmög-
lich, dass ich als Rabbiner bei dieser Feier zu Ihnen sprechen sollte. 
Aber dann siegte in mir das Gefühl der Kameradschaft, und ich 
sprang in die Lücke, die durch den Fortgang der christlichen Herren 
Garnisonsgeistlichen entstanden ist. So rede ich also jetzt zu Ihnen. 
Allerdings – was Ihnen wahrscheinlich die Herren christlichen 

 
1 Vgl. Sabine HANK/Hermann SIMON/Uwe HANK: Feldrabbiner in den deutschen 
Streitkräften des Ersten Weltkrieges. Gemeinsam herausgegeben von der Stif-
tung Neue Synagoge Berlin – Centrum Judaicum und dem Zentrum für Militär-
geschichte und Sozialwissenschaft der Bundeswehr. (Band 7 der Schriftenreihe 
des Centrum Judaicum, hg. von Hermann Simon). Berlin 2013, S. 484. – Nachfol-
gende Textauswahl für diesen Band: Johannes Weissinger. 



169 
 

Geistlichen gesagt hätten, das von mir zu hören können Sie nicht 
erwarten. Ich werde Ihnen keine eigentliche Weihnachtsrede halten, 
aber ich will diese Gelegenheit benutzen, einmal als religiöser 
Mensch zu Ihnen als Menschen zu sprechen. Gerade die Zeit, in der 
wir leben, hat ja viele Schranken niedergerissen und regt alle an, 
über die einfachsten Menschheitsfragen nachzudenken. Und da es, 
wie wir alle sehnsüchtig hoffen, in absehbarer kurzer Zeit wieder 
heißen soll: ‚Friede auf Erden‘, so lassen Sie mich davon reden, mit 
welcher Gesinnungen wir als Menschen dem Frieden entgegenge-
hen sollen. 

Kameraden! Der Frieden ist zwar noch nicht wiederhergestellt. 
Aber trotzdem kann man sagen, dass der eigentliche Krieg nun zu 
Ende ist. Wir atmen auf und sagen es uns noch einmal, wie um es 
durch die Wiederholung erst richtig zu begreifen: Der Krieg ist nun 
zu Ende! Und diese Stimmung des Aufatmens quillt überall hervor, 
wo Menschenherzen schlagen und empfinden. 

Kameraden! War es ein grässlicher Traum, dass vier Jahre hin-
durch Millionen und Abermillionen friedlicher Menschen gegenei-
nander gehetzt worden sind, um sich gegenseitig zu vernichten, um 
mit den fürchterlichsten Mitteln, die früher als Ausgeburte[n] einer 
krankhaft fiebernden Phantasie verlacht wurden, ganze Städte zu 
zertrümmern, blühende Gegenden in Wüsten zu verwandeln und 
ein Unheil über die Menschheit zu bringen, dem gegenüber das Zer-
störungswerk irdischer Naturkräfte weit zurückbleibt? War es ein 
grässlicher Traum, in dessen knappen Sekunden unser erregtes Hirn 
all die Scheußlichkeiten des Trommelfeuers, des Gasangriffs, der 
Minensprengung, des Bombenabwurfs, der Torpedierung usw. vor-
gegaukelt hat? 

Nein, wir wissen es leider; wir haben nicht geträumt. Wachen 
Geistes, sehenden Auges und mit tätiger Hand haben wir das Teu-
felswerk des modernen Krieges miterlebt. Und jetzt fragen wir uns 
alle: wie war es möglich? Die Antwort, die ich geben müsste, Kame-
raden, würde in das Gebiet der Politik hinübergreifen. Und die Po-
litik soll heute wenigstens begraben sein. Gleichgültig, wie die Ant-
wort auch ausfallen würde, eins wissen wir heute so deutlich wie 
nur irgendetwas: dieser Krieg war eine Verirrung. 

Der moderne Mensch entsetzt sich, wenn er von den Heiden 
längst vergangener Zeiten liest, dass sie als ein ihrem Götzen wohl-



170 
 

gefällige Opfer ihre eigenen Kinder dem Feuertode überliefert 
haben. Man ist empört über die Ruchlosigkeit der römischen Kaiser, 
die vor einer schaulustigen Menge wehrlose Menschen dem 
Todeskampf mit wilden Tieren ausgesetzt haben. Wie lächerlich 
klein erscheint dieser Heidenwahnwitz und dieser Cäsarenblut-
durst gegenüber der Riesenschuld, die die sogenannte zivilisierte 
Menschheit durch die Entfesselung der Weltkriegsfurie auf sich geladen 
hat! 

Und, Kameraden, keiner spreche: Ich bin frei von dieser Schuld 
– wir rühmten uns doch alle, auch der Geringste und ganz Tatenlose, 
wie herrlich weit wir es mit der Kultur gebracht hatten. Nun, so wie 
wir uns eins fühlten mit dem ganzen zeitgenössischen Geschlecht, 
als wir seine Vorzüge herausstreichen zu können glaubten, so dür-
fen wir uns jetzt nicht ausschließen wollen, wenn es gilt, die Schuld 
zu bekennen. Und gerade dieses Schuldbekenntnis eines jeden Einzelnen 
enthält den guten Samen, aus dem die Saat einer besseren Zukunft auf-
sprießen wird. 

Kameraden, worin besteht denn die große Schuld der letzten Mensch-
heitsepoche, die nun überwunden werden soll? Darin besteht sie, dass uns 
das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit der ganzen Menschheit gefehlt 
hat. Wie jeder zu seinem größtmöglichen Nutzen käme, das war die 
Sorge der Kleinen wie der Großen. Und wenn der kleinliche Eigen-
nutz einmal ausgeschaltet wurde, dann galt dieser Verzicht allen-
falls der Zukunft des eigenen Volkes. Die Selbstsucht des Einzelnen 
ging auf im selbstsüchtigen Nationalismus. Dass in dieser Hingabe 
an die Sache des Volkes Großtaten echtesten Heldentums vollbracht 
wurden, das wissen wir. Aber dieses Bewusstsein darf uns nicht in 
dem Urteil trüben, dass der Kampf der Völker gegeneinander das 
blutige Weltgericht über die in Selbstsucht entartete Menschheit 
war. 

So wird nun, Kameraden, das Eingeständnis der Schuld, die wir alle 
haben, der entscheidende Schritt, mit dem wir uns auf den Boden der all-
gemeinen Zusammengehörigkeit der Menschheit stellen. Was die alten 
israelitischen Propheten zuerst gepredigt haben, das wird allen, die 
mit Abscheu vor dem durch diesen Krieg gerichteten Eigennutz sich 
einer besseren Zukunft zuwenden, in Herz und Denken übergehen 
müssen: nämlich dass vor dem einen Gott nur eine einige Mensch-
heit bestehen kann. Maleachi hat es schon treffend gesagt: ‚Haben 



171 
 

wir nicht alle einen Vater, hat uns nicht ein Gott erschaffen, warum 
sollten wir also einer gegen den andern treulos handeln?‘ Das un-
verlierbare Gut einer jeden ernsten Religion: die Pflicht der Näch-
stenliebe muss das Heiligtum sein, um das sich die ganze Mensch-
heit sammelt. Der alte preußische Wahlspruch: ‚Jedem das Sei-
ne‘ muss ebenso wie für die Bürger eines Staates auch für das Ver-
hältnis aller Völker zu einander gelten. Jedem gebührt ein Platz an 
der Sonne, den er aber nicht unter Verletzung des Rechtes eines an-
dern besetzen darf. Jedes Volk hat Fähigkeiten, die es zum Besten 
der ganzen Menschheit pflegen soll. Jedes Volk bedarf der Möglich-
keit, sein besonderes Leben zu führen. Aber allen gemeinsam muss 
der Gedanke der Einheit der ganzen Menschheit sein. Aus diesen 
Gedanken, denen die Zukunft gehört, wird jene Zusammenge-
hörigkeit erwachsen, die die Grundlage für Glück und Eintracht ist. 
Dann wird Frieden auf Erden sein, Frieden unter den Völkern, 
Frieden unter den Menschen.“2 
 
 

 
2 Textzitat nach: ebd., S. 484 f (Hervorhebungen von Johannes Weissinger). 



172 
 

Militarismus oder Pazifismus 
 

(1919)1 

 
Isaak Heinemann 

 
 

 
[…] Unterscheiden wir mit einem neueren Denker das niedere Trieb-
leben, das in jedem Menschen wirksam ist, den Willen, dessen nur 
starke Naturen fähig sind, und den „Vernunftwillen“, der nur in sitt-
lichen Naturen zur Entfaltung kommt, so ist sofort deutlich, dass der 
Militarist zwar des Wollens, der Niederzwingung des Trieblebens 
unter einen leitenden Gedanken, in hohem Grade fähig ist (darin 
liegt der ästhetische Reiz seiner Erscheinung), dass er es aber gar 
nicht für nötig hält, diesen leitenden Gedanken selbst sittlich zu 
rechtfertigen. Daher ist sein Heldentum „sehr oft perverse Anwen-
dung einer Kraft, die, auf richtigere Ziele gelenkt, Großes zuwege 
gebracht hätte. Was sind denn die ‚Großen‘ der Geschichte oft an-
ders als höchst besonnene und willensstarke Verbrecher!“ (Natorp, 
Sozialpädagogik1 62). Der Religion kann solche (von den Kirchen 
freilich nicht selten sanktionierte) „Größe“ nicht genügen. Ebenso 
unbedingt, wie die Unterordnung der Triebe unter den Willen, muss 
sie die Bestimmung des Willens durch die Ideale der Vernunft, der 
Sittlichkeit und der Heiligkeit fordern. Insofern ist Nathans Wort be-
rechtigt, dass der Weise nur Gut und Blut wagt, „wenns nötig ist 
und nützt“; ein sinnloses Verspritzen des Lebens, bloß um Mut zu 
zeigen und überschüssige Kraft sich entladen zu lassen oder aus 
Freude am grausigen Spiel – erschiene ihr allerdings „groß und ab-
scheulich“. Mag sein, dass solche Denkart dem jüdischen Stamme 
erst allmählich durch seine Religion anerzogen worden ist, dass ur-
sprünglich vielfach auch bei ihm, den primitiveren Verhältnissen 
entsprechend, der Krieg in höheren Ehren gestanden hat als später. 

 
1 Textquelle ǀ  Isaak HEINEMANN: Einleitende Erwägungen. Militarismus oder Pa-
zifismus [1919]. In: Zeitfragen im Lichte jüdischer Lebensanschauung. Fünf Vor-
träge von I. Heinemann, Dozent am jüdisch-theologischen Seminar in Breslau. 
Frankfurt a. M.: J. Kauffmann Verlag 1921, S. 9-30, hier 23-30 (Auszug). 



173 
 

Der Jude hat zwar nie dem Kriegsspiele gehuldigt, wie es in Olym-
pia, auf den Ritterburgen und – auf dem modernen Fechtboden be-
trieben wurde ; aber auch er hat ja einmal seine Recken, die Jiphtach 
und Simson, gehabt und im „Buch der Kriege Gottes“ von seinen 
Ruhmestaten gesungen; aus Papyrusfunden wissen wir sogar, dass 
es kurz vor Alexander dem Großen in Ägypten eine Kolonie jüdi-
scher Berufssöldner gegeben hat. Aber jene Krieger jüdischen Blutes 
hatten mit der prophetischen Religiosität sehr wenig gemein: je tie-
fer deren Einfluss drang, desto mehr treten die Recken hinter den 
Sehern, David der Goliathzwinger hinter dem Psalmsänger zurück; 
an Debora übt der Talmud strenge Kritik; die Jagd, das Gleichnis der 
Schlachten, kommt mehr und mehr außer Übung; und wie bereits 
das älteste der Gebete, der majestätisch ehrwürdige Priestersegen, 
so schließt das tägliche Hauptgebet, so der Tischsegen mit der Bitte 
um Frieden, das höchste Gut. Nicht der Streit, sondern der Friede 
erscheint dem Talmud als „Hefe im Teig“, als Anreger wahrer Be-
wegung. – Schon an dieser erzieherischen Einwirkung auf das 
Volksbewusstsein erkennt man die wahre Anschauung der bibli-
schen Religion über den Krieg, wiewohl es zu einer systematischen 
Stellungnahme nach biblischer Gewohnheit nicht kommt: der Krieg 
wird als solcher nicht verworfen, gelegentlich aus Gründen des 
Rechts und der Selbstverteidigung sogar geboten; und der Psalmist 
darf sich des Gottes rühmen, der seinen Arm zur Schlacht gestählt 
hat, zum Kampfe gegen „den Mund der Lüge und die Hand des Be-
truges“. Und doch empfindet man gegen den Krieg einen gewissen 
Abscheu, wie etwa das christliche Mittelalter den Henker als „un-
ehrlich“ angesehen hat, so gewiss er im Dienste der Gerechtigkeit 
stehen sollte; König David darf selbst den Tempel nicht bauen, da 
seine Hand in Blut getaucht war, und die Sitte, den Altar aus Feld-
steinen zu errichten, wird damit begründet, dass das Schwert, über 
ihn geschwungen, ihn entweihen würde. 

Aber auch wenn wir uns, wie billig, nicht an einzelne Stellen hal-
ten und aus dem Ganzen der biblischen Anschauung heraus urteilen, 
so ergibt sich ein tiefer Gegensatz zur militaristischen Anschauung 
vom Kriege. Und er beruht auf einem zweifachen tiefgreifenden Un-
terschied in der Schätzung letzter Lebenswerte. Zunächst neigt der 
Militarismus zu einer sehr hohen Schätzung des Körperlichen im Ver-
gleich zum Geistigen; selbst der bedeutendste Vertreter des moder-



174 
 

nen Militarismus erklärt ja, unbeschadet der ungeheuren Vergeisti-
gung jedes, auch des kriegerischen Lebens (Nietzsche, Zarathustra 
S. 46): Leib bin ich ganz und gar, und Seele ist nur ein Wort für etwas 
am Leibe; der Leib ist eine große Vernunft. Nun hat es freilich auf 
dem Boden des Judentums meines Wissens nie eine Lebensanschau-
ung gegeben, die die Ertötung des Fleisches gefordert, den Körper 
als das unreine Gefäß oder das Grabmal der Seele gebrandmarkt 
hätte, wie es vielfach im Christentum und Islam unter dem Einfluss 
des einseitig aufgefassten Platonismus geschehen ist. Aber aller-
dings ist ihm der Leib nur Erde, der Geist Gottes Odem. Das aber ist 
er, weil und insofern er die Ziele Gottes, die Wege des Rechts, er-
kennt und dem Körper weisen kann. Der Geist, der sich in reiner 
Weltklugheit in den Dienst des bloß Menschlichen stellt, könnte 
dem Judentum ebensowenig als ein höchstes Gut erscheinen, wie 
die körperliche Stärke. „Nicht rühme sich der Kluge seiner Klugheit, 
der Starke seiner Stärke, der Reiche seines Reichtums, sondern des-
sen rühme sich, wer sich rühmen mag, dass er mich erkenne, der ich 
Liebe, Recht und Treue stifte auf Erden“ (Jer. 9,  22 f.). Hier kommt 
in prophetischer Begeisterung jene Kritik an den Zielsetzungen des 
Militarismus zum Ausdruck, die wir vorhin in die Sprache moder-
ner Wissenschaft zu kleiden suchten: nicht die Kraftentfaltung als 
solche ist das große (sei sie intellektueller, körperlicher, materieller 
Art), sondern die Erkenntnis des Zieles, an welches die Kraft zu wen-
den ist. Wenn aber der Militarist behauptet, dass im Völkerleben die 
Macht das Recht und den Rechtsanspruch schaffe, „Blut und Eisen“ 
zugleich den Rechtsgenuss und den Rechtstitel begründet, so bäumt 
sich der Prophetismus gegen diesen Gedanken auf, der, klar ausge-
sprochen oder dunkel empfunden, das Volksbewusstsein stets be-
herrscht hat. Schon Moses kennt zwischen dem Unrecht, das dem 
Volke oder dem Einzelnen zugefügt wird, keinen Unterschied; und 
so wenig, wie für Elia der Justizmord Achabs an Naboth den Un-
glücklichen zum Verbrecher stempelt, so wenig haben Elias Nach-
folger eine Grausamkeit gegen ein Volk deshalb für verdient gehal-
ten, weil das Opfer sich ihrer nicht erwehren konnte. Das erste Ka-
pitel des Buches Amos, jedenfalls eines der ältesten der sogenannten 
schriftstellernden Propheten, tadelt die Leute von Damaskus, die 
mit eisernen Dreschwagen Gilead gedroschen, – Edom, der seinen 
Bruder in Hass verfolgt, – Moab, der die Gebeine des Königs von 



175 
 

Edom verbrannt hat, – und Juda, das das Recht seines Gottes verletzt 
hat. Und wenn die Politik diesem Rechtsbewusstsein Hohn zu spre-
chen scheint, so erschüttert das den Glauben des Propheten nicht im 
mindesten. Das Recht kann nicht sterben: die Zukunft muss es an 
den Tag bringen. Denn das Recht ist Gottes; und der Gott der Ver-
geltung (nicht: der Rache), den der 94. Psalm verkündet, kann sich 
auf die Dauer der Wahrnehmung des Rechtes nicht entziehen. Das 
ist der Gottesglaube der Propheten, der dem klassischen und nach-
klassischem Altertum auch in seinen edelsten Vertretern gefehlt hat, 
und der sich gerade in der Geschichtsanschauung der Propheten er-
weist als weit mehr, denn eine bloße metaphysische Konstruktion, 
vielmehr als eine Idee von höchster ethischer und politischer Frucht-
barkeit. Aus ihm erst quillt ihr Glaube an die bessere Zukunft der 
Menschheit, die da kommen muss, – nicht obwohl, sondern gerade 
weil die Gegenwart so unerträglich trostlos ist. Eben in jener Zeit, da 
der Assyrer seinen ehernen Fuß auf Vorderasien setzte, entwirft Je-
saia das großartige Gemälde von dem Sturmwind, der über die Ze-
dern des Libanon dahinbraust, die Kronen entblättert mit Schre-
ckensgewalt, die Hochragenden knickt, die Stolzen erniedrigt – da 
blüht ein Reis aus Jischais Stamm, und ein Trieb entsprießt seiner 
Wurzel. Der richtet in Gerechtigkeit die Armen und weiset in Red-
lichkeit die Bescheidenen der Erde; er schlägt die Erde mit dem 
Stabe seines Hauches, und mit dem Odem seiner Lippen tötet er den 
Bösen; das Recht ist der Gurt seiner Lenden, die Treue der Gurt sei-
ner Hüfte. Dann wohnt der Wolf beim Lamme, und der Tiger lagert 
beim Böcklein. – So bildet die Forderung des Weltfriedens nicht ein 
phantastisches Gemälde, das man sich ebensogut aus der Botschaft 
der Propheten fortdenken könnte; der Gedanke an den gerechten 
Weltrichter, an die Zeit, da die Völker Schwert und Spieß zu Pflug-
schar und Winzermesser umschmieden werden, erwächst als not-
wendige, unmittelbare Forderung aus der Verkündung des Rechtes, das 
auch zwischen den Völkern walten soll. 

So streben die Propheten aus dem Zustande des Kampfes aller 
gegen alle hinaus, nicht weil er vom Einzelnen Opfer fordert, son-
dern weil eine Welt, in der die Gewalt die Mutter des Rechtes wäre, 
ihnen unerträglich, ja, auf die Dauer undenkbar ist. 

Deshalb ist freilich ein Völkerfriede, wie sie ihn fördern und er-
hoffen, nur möglich in einer zur Anerkennung des Rechtes empor-



176 
 

geläuterten Menschheit: als Folge, Symptom und Lohn ihrer Läute-
rung. Nichts wäre weniger in ihrem Sinne, als die willkürliche Fest-
legung der Erdkarte auf einen brutal erzwungenen Frieden, die Si-
cherung der Gewalt durch die heuchlerische Vorspiegelung des 
Rechtes. Ein ewiger Friede, den man nur zu dekretieren brauchte, 
gleichviel auf welcher Grundlage, entspräche keineswegs der 
Grundstimmung dieser durchaus nicht ironisch gesinnten Naturen, 
die nicht die feige Ruhe, sondern das Recht gewollt haben. Aber so 
sind ja auch die Bestrebungen unserer Friedensgesellschaften gar 
nicht gemeint. Auch Kant, auf den sie sich gern berufen, unterschei-
det ja die „Präliminarartikel“ des ewigen Friedens, die ihm schon 
jetzt durchführbar scheinen, von den definitiven, deren Einführung 
er von der fortschreitenden Durchdringung der Völker mit dem 
Geiste des Rechtes abhängig macht. Daher grüßen wir als Juden die 
Streiter für den Frieden der Völker, die mit den Mitteln der juristi-
schen Technik der Gegenwart im Geiste Jesaias daran arbeiten, dass 
die Völker (wie wir wohl in unserer Sprache sagen dürfen) ihre Ka-
nonen zu Eisenbahnschienen, ihre U-Boote zu Passagierluftschiffen 
umarbeiten mögen. … 

Wenn aber demnach unsere Stellungnahme zur Frage der Völ-
kerverständigung nicht auf Zweckmäßigkeitserwägungen, sondern 
auf sittlich-religiösen Grundüberzeugungen beruht, so treiben die 
Gedankengänge, die uns heute zum Pazifismus führten, notwendig 
über dies erste, gemeinsam von uns erkannte Ziel hinaus und for-
dern ihre Konsequenzen für die ganze Breite des Lebens. Sie for-
dern, dass – im selben Sinn und mit derselben Einschränkung wie 
jedem Volke – auch jedem Einzelnen das Recht auf Selbstbestimmung 
und Selbstentfaltung eingeräumt werde. Die alte Ordnung, so be-
hauptet man, hat dies Recht dem Staatsbürger im Verhältnis zum 
Herrscher, dem Proletarier im Verhältnis zum Besitzenden, dem 
Weibe und dem Kinde im Verhältnis zum Familienoberhaupt ver-
sagt. Sind diese Vorwürfe berechtigt? Und wenn sie es sind – inwie-
fern kann und soll Abhilfe geschaffen werden? So scheinen denn aus 
dem Schoße des Friedenszustandes neue Probleme emporzusteigen, 
die mindestens so bedeutungsvoll sind, mindestens so viel Arbeit 
und Hingabe fordern dürfen und müssen, wie die Ordnung der 
Staatengrenzen. Es bewährt sich das rätselhafte Talmudwort, das 
wir vorhin anführten, dass der Friede nicht, wie man vielfach hat 



177 
 

glauben wollen, das Grab des Willens, sondern gerade der Schöpfer 
neuer Aufgaben und wahrer Kraftentfaltung ist. Die Lösung der 
neuen Fragen scheint uns aber nur möglich zu sein auf Grund der 
Weltanschauung, die allein die politischen Konflikte zur Lösung zu 
führen versprach: der Anschauung, die weder den entsagenden 
Verzicht, noch die brutaler Selbstdurchsetzung gutheißt, sondern 
die gemeinsame Anerkennung des Rechtes aller von dem Starken 
wie von dem Schwachen fordert. Wie von hier aus die seither gege-
benen Lösungen der Fragen des sozialen und Familienlebens zu be-
urteilen, neue Lösungsversuche zu eröffnen sind, wird den Gegen-
stand unserer weiteren gemeinsamen Betrachtungen zu bilden ha-
ben. 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Isaak (Yitzhak) Heinemann, geboren am 5.6.1876 in Frank-
furt a. M.; gestorben am 29.7.1957 in Jerusalem. „Der Historiker und Philo-
soph H. studierte klassische Altertumswissenschaft an den Universitäten 
Straßburg, Göttingen und Berlin (hier wurde er 1897 mit einer Dissertation 
über Solon promoviert) sowie Philosophie am Rabbinerseminar in Berlin. 
Nach 1897 unterrichtete er an höheren Schulen in Frankfurt a. M. und wurde 
wissenschaftlicher Leiter des Privatlyzeums der dortigen israelitischen Ge-
meinde. – Im Rahmen seiner Tätigkeiten als Dozent für antike und mittelal-
terliche Religionsphilosophie am Breslauer Jüdisch-Theologischen Seminar 
(1918–1938) und für griechische Philosophie an der dortigen Universität 
(1930–1938), als Herausgeber der ‚Monatsschrift für Geschichte und Wissen-
schaft des Judentums‘ (1920–1938) und seit 1939 als Dozent an der Hebräi-
schen Universität in Jerusalem hat H. u. a. die theologischen und philoso-
phischen Grundlagen der Wissenschaft des Judentums untersucht.“ (Fran-
cesca Albertini, in: Metzler. Lexikon jüdischer Philosophen ǀ https://www. 
spektrum.de/lexikon/juedische-philosophen/isaak-heinemann/76). 
 



178 
 

Wege zum Pazifismus: 
Judentum 

 

(Fremdzuschreibung ǀ 1922)1 

 
Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi 

 
 
 
Weltmission des Judentums ist Verwirklichung der Ethik in der Po-
litik, ist: Sozialismus und Pazifismus. 

Das Volk, das am meisten unter Unrecht litt, ist berufen, die Welt 
vom Unrecht zu erlösen; das Volk, das am stärksten unter Gewalt 
litt, ist berufen, die Welt von der Gewalt zu befreien. Das politische 
Postulat der Gerechtigkeit ist Sozialismus, der Gewaltlosigkeit Pazi-
fismus. 

Kein Zufall, daß so viele große Juden der Gegenwart Pazifisten, 
so viele große Pazifisten der Gegenwart Juden sind; denn die histo-
rische Entwicklung hat die Juden zu Führern des Antimilitarismus 
gemacht: durch Tradition, Zivilisation, Ethos, Klugheit und Interna-
tionalismus. 

Das erste Volk Europas, das entwaffnet wurde, waren die Juden. 
An ihnen begann die unfreiwillige Abrüstung. Während jahrhun-
dertelang die übrigen Völker Europas ihre kriegerischen Instinkte 
heiligten, übten und schärften, waren die Juden von aller militaris-
tischen Tradition und Tätigkeit ausgeschlossen. Zu unkriegeri-
schem Dasein gezwungen, mußten sie von Kindheit auf Furcht und 
Abscheu empfinden vor dem Kriege, der ihnen Elend und Verfol-
gung brachte – ohne sie jemals durch Freuden des Kampfes und Tri-
umphe des Sieges zu entschädigen. 

Als Kulturvolk sind die Juden um Jahrtausende älter als die Ger-
manenvölker Europas: auch darin liegt eine Wurzel ihres Pazifis-

 
1 Textquelle ǀ  Richard Nikolaus COUDENHOVE-KALERGI: Judentum [Abt. ‚Wege 
zum Pazifismus‘]. In: Walter Fabian / Kurt Lenz: Die Friedensbewegung. Ein 
Handbuch der Weltfriedensströmungen der Gegenwart. Unter Mitarbeit von 64 
hervorragenden in- u. ausländischen Vertretern des Pazifismus. Berlin: Schwet-
schke & Sohn 1922, S. 73-74. 



179 
 

mus. Wie im individuellen Leben die Jugend den Kampf mehr liebt 
als das Alter, so pflegen alte Kulturvölker pazifistischer zu fühlen 
als junge. Auch die Juden hatten einmal, in der Vergangenheit, ein 
Heldenzeitalter: Makkabäer, Bar Kochba; auch die Germanen wer-
den einmal, in der Zukunft, Kriegsverächter sein. 

In der mosaischen Ethik lag die unvergleichliche Kraft des Ju-
dentums, zweitausendjähriger Unterdrückung durch eine Über-
macht waffenlos zu trotzen. So gab es der Welt ein Beispiel, wie ein 
stolzes Volk, getragen vom Glauben an seine Mission und seine Ide-
ale, sich dauernd behaupten und durchsetzen kann, ohne an die 
Macht des Schwertes zu appellieren. Dem politischen Dogma von 
der Weltentscheidung durch Blut und Eisen setzten sie entgegen das 
ethische Evangelium von der Weltentscheidung durch Geist und 
Glaube – und bewiesen durch ihre Geschichte, daß Hirne und Über-
zeugungen stärkere Waffen im menschlichen Daseinskampfe ver-
körpern als Arme2 und Bajonette. Das griechische Weltreich Alexan-
ders ist versunken: das römische Weltreich Cäsars ist versunken; 
das jüdische Weltreich Christi hat sich erhalten. 

Im mosaischen Verbot: „Du sollst nicht töten!“ war der erste 
Keim des europäischen Pazifismus enthalten. Diese Saat ging auf in 
der Friedens- und Liebeslehre des Christentums, in der Friedens- 
und Gerechtigkeitslehre des Sozialismus. In Christentum und Sozi-
aldemokratie vermählen sich jüdische Ethik mit abendländischer 
Menschheit. Im Pazifismus berühren und begegnen sich diese feind-
lichen Brüder aus verschiedenen Weltepochen. 

Die Diaspora hat die Juden zum Internationalvolk gemacht. Aus 
diesem Fluche wurde Segen. Ausgestoßen von beschränkten Natio-
nalisten fanden die besten unter den Juden ihr Vaterland in der 
Welt, ihren Patriotismus in der Humanität. Die Weltmission dieser 
Juden ist Wiederaufbau der zerschlagenen Weltgemeinschaft durch 
neuen Kosmopolitismus, Pazifismus, Sozialismus, Sie sind Vorläu-
fer einer kommenden, entnationalisierten Menschheit. Ihr Ziel ist: 
mitzulieben statt mitzuhassen, aufzubauen statt zu zerstören, zu 
verbinden statt zu trennen: im Zeichen ihres Propheten die Mensch-
heit herauszuführen aus der ägyptischen Knechtschaft des Kapita-

 
2 [sic (Arme – Muskelkraft); Armeen?] 



180 
 

lismus und Militarismus in das gelobte Zukunftsland der Freiheit 
und des Friedens. 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi, geb. am 16.11.1896 
in Tokio, gestorben am 27.7.1972 in Schruns, Philosoph und Schriftsteller; 
nach 1918 Bürger der Tschechoslowakei; 1923 Gründer der Paneuropa-Be-
wegung (die er allerdings 1965 verließ); 1938 Flucht in die Schweiz, 1940 
Flucht in die USA, 1946 Rückkehr in die Schweiz. Im Alter insbesondere 
auch als Warner vor einem Nuklearkrieg in Erscheinung getreten. (Literatur: 
Helmut Donat/Karl Holl, Bearb.: Die Friedensbewegung: Organisierter Pa-
zifismus in Deutschland, Österreich und der Schweiz. Hermes Handlexikon. 
Düsseldorf: Econ Taschenbuch Verlag 1983, S. 68-69.) 
 



181 
 

Judentum und Gewalt 
 

‚Handbuch Pazifismus‘ der Internationale 
der Kriegsdienstgegner 

(1928)1 

 
Hans Kohn 

 
 

 
Der entscheidende Wendepunkt der altjüdischen politischen Ge-
schichte ist der Augenblick, wo die Vertreter der Stämme Israels zu 
dem Propheten Samuel kamen und ihn ersuchten, Israel einen Kö-
nig zu geben, „wie ihn alle anderen Völker haben“. Samuel wider-
strebte ihrer Bitte, denn er sieht in ihr einen Abfall von Gott und den 
Wegen wahren Judentums. Er zeigt ihnen, was es bedeutet, einen 
König zu haben, einen Staat zu bilden, wie alle anderen Völker. Es 
bedeutet Macht und Glanz, aber auf Kosten von Krieg, Unterdrü-
ckung, Unfreiheit, Erniedrigung. Dennoch beharrt das Volk bei sei-
nem Wunsche und Samuel erfüllt ihn. 

Der jüdische Staat hatte keinen langen Bestand. Er kämpfte nicht 
nur mit äußeren Feinden, mit Staaten gleich ihm, nur häufig viel 
mächtiger, sondern er hatte sich auch im Innern einer Prüfung zu 
unterziehen, der er so wenig standhalten konnte wie andere Staaten. 
Staat und Nation sind gewohnt, sich als letzten Maßstab zu sehen, 
ihr Heil als das Heil schlechthin, dem die ewigen Wahrheiten unter-
zuordnen sind. Und weil Staat und Nation mit diesem Anspruch 
von Göttlichkeit umgeben sind, glauben sie sich auch berechtigt, Ge-
walt zu üben und alles ihrer Gewalt zu unterwerfen. Die für die Ent-
wicklung des Judentums entscheidende Strömung in seinem Volks-
leben hat diese Grundüberzeugung verworfen. Staat und Nation 
und religiöse Gruppe sind ihr keine absoluten Werte, sondern sie 
sind unterworfen der allgemeinen Sittlichkeit und werden an ihr 

 
1 Textquelle ǀ  Hans KOHN: Judentum und Gewalt. In: Gewalt und Gewaltlosigkeit. 
Handbuch des aktiven Pazifismus. Im Auftrage der Internationale der Kriegs-
dienstgegner herausgegeben von Franz Kobler. Zürich und Leipzig: Rotapfel-
Verlag 1928, S. 185-190. 



182 
 

gemessen. Die Zeit der Propheten ist angefüllt mit einem in der Ge-
schichte der Politik einzigartigen Kampfe. Auf der einen Seite stehen 
die Könige Israels und Judas und ihre Ratgeber, die nach einem 
mächtigen und gedeihlichen Staate streben, wie alle anderen Staaten 
der Erde. Das Volk lebt zufrieden in Wohlstand und Glück, erfährt 
Schicksalsschläge wie alle anderen Völker, Künste und Wirtschaft 
entfalten sich. In diese Ordnung ertönt die Stimme der Propheten 
und verwirft diesen Staat, weil er ein Staat ist wie alle anderen. In 
unerhörten Paradoxien lehren sie das Gegenteil dessen, was das 
Volk glaubt. Sie stellen menschlichen Trieb dem Willen Gottes ent-
gegen. Ihnen gilt der Mensch und nicht die soziale Ordnung, in die 
er hineingestellt ist. Sie zerstören den Staat, der immer etwas Relati-
ves ist, Notbehelf im Ausgleich menschlicher Triebe, indem sie ihn 
am Absoluten messen. Sie stehen wider das Volk, seinen Staat, seine 
Könige und Mächtigen. Und das Volk beugt sich. Es nimmt das 
Schwere auf sich. Es tritt aus dem Bezirk der gewohnten Politik her-
aus, es wird anders denn alle anderen Völker. Es erkauft sein ewiges 
Leben, während die anderen rings um es untergehen, um einen 
Preis, der wie ein fürchterliches Joch es belasten wird. Es wird sich 
immer wieder dagegen empören. Aber sein Schicksal ist entschie-
den. Das Volk hat jene, denen es einst zugejubelt hat und die es 
nichts gelehrt haben, als was die Führer aller anderen Völker lehren, 
die klugen und edlen Berater des Thrones, Lügenpropheten ge-
nannt. Und hat die bitteren Geistesschläge gegen seine Könige und 
Helden und gegen seine eigenen natürlichen Triebe nach Macht, 
Reichtum und Gewalt in Ehrfurcht bewahrt. 

Die politische Erkenntnis eines Hoseas oder Jesajas sah als den 
einzigen Weg die Abkehr von äußerem Glanze und äußeren Macht-
erfolgen und die Konzentration auf die Schaffung eines gerechten 
Gemeinwesens im Innern. Tut man dies, dann braucht man nicht zu 
verzagen, dann kann man ruhig vertrauen und braucht nicht in 
ständiger Angst zu leben. Ein im Innern auf Gerechtigkeit aufgebau-
tes, nicht nach außen durch Zwang und Gewalt Güter und wider-
strebende Menschen an sich ziehendes Gemeinwesen ist sicherer als 
ein auf Armeen sich stützender, innerlich aber gebrechlicher oder 
Neid und Angst der Nachbarn erweckender Koloss. „Wehe denen, 
die sich auf Rosse verlassen und auf Streitwagen hoffen, dass der-
selbigen viele sind, und auf Reiter, darum, dass sie sehr stark sind“, 



183 
 

warnt Jesajas, „in Umkehr und Ruhe besteht euer Heil. In Stille und 
Vertrauen besteht eure Heldentat.“ Nicht anders verhielt sich Jere-
mias, als sein Volk sich wiederum zu einem Unabhängigkeitskampf 
erheben und die „Fesseln der Fremdherrschaft“ abschütteln wollte. 
Wegen seiner „landesverräterischen“ Handlungen und Reden 
wurde er eingekerkert, misshandelt, mit dem Tode bedroht. Die Ge-
neräle erhoben gegen ihn die Anklage, dass er Volk und Heer ent-
mutige. „Denn dieser Mann ist nicht auf das Heil des Volkes be-
dacht, sondern auf sein Unheil.“ So sprachen die Generäle und ver-
langten des Jeremias Tod. Aber der Prophet wich nicht. Mag er auch 
erliegen, er weiß, dass die Wahrheit siegt. Mag sein, dass er die po-
litische Autorität zerstört. Aber ihm ist der Staat nur als sittliches 
Instrument Gottes in seinen Wegen denkbar. „Nicht durch Macht, 
nicht durch Gewalt, sondern allein durch meinen Geist.“ 

Das Judentum hat die Lehre der Propheten aufgenommen. In 
Jesu Predigt, wie im frühen urchristlichen Kreise, der ein jüdischer 
Kreis war, wie in der vorbildlichen Gemeinschaft der Essäer lebte 
sie fort. Die Essäer lebten von strenger Arbeit, Ackerbau und Hand-
werk, mit Ausnahme der Verfertigung von Waffen. Sie erwählten 
sich Führer, denen sie willig gehorchten, aber sie verwarfen die 
Herrschaft des Menschen über den Menschen und jede Form von 
Gewalt als ungerecht und gottlos. 

Nicht nur diese Lehre, sondern auch sein Schicksal hat das jüdi-
sche Volk zur Abwehr von der Gewalt bestimmt. Freilich war die 
Lehre, die es auf sich genommen hatte, mitbestimmend für sein 
Schicksal. Als der äußere Rahmen nationalen Lebens zerbrach, zer-
brach nicht, wie es bei allen anderen Völkern geschehen war, die na-
tional-geistige Existenz; ohne Land, ohne Zusammenhalt durch äu-
ßere Macht und Gewalt, ohne weltliche führende Autorität blieb das 
Judentum durch all die Jahrhunderte. Einsam und anders lebte es 
unter den Völkern, ihnen ein Abscheu oder eine Verwunderung. Als 
die heute die großen Kriege führenden Völker noch nicht bestanden, 
hatte sich das Judentum bereits von Gewalt und äußerer Macht ab-
gewandt. Über alle Länder verstreut, hat es an allen Kulturen teilge-
nommen, ist durch sie bereichert worden und hat sie bereichert, es 
ist ein Welt- und Menschheitsvolk geworden und dennoch stets un-
terschiedlich und abgesondert als Volk geblieben. Es hat die Nich-
tigkeit und Verwerflichkeit von Gewalt und äußerem Glanz er-



184 
 

kannt. Es war nie pessimistisch. Ein ungeheurer Lebenswille hat es 
durchflutet, hat immer neue Formen aus dem Schosse des Juden-
tums hervorgehen lassen. Aber das Leben hatte für den Juden nur 
einen Sinn, wenn es den Gesetzen der Sittlichkeit unterworfen war. 
Das Leben war für den Juden schwer, aber er nahm es willig auf 
sich, da es einen Sinn hatte: die Vergeistigung und Vergöttlichung 
des Lebens, die Erhebung der Würde des Menschen, die Abkehr von 
aller Gewalt. Der Jude erfuhr in vielen Jahrhunderten an seinem 
Leibe die Wirkung der Gewalt, sie ist ihm dadurch nicht ehrfürchti-
ger oder gerechter geworden. Der Jude hielt fest an den Traditionen, 
die ihm überkommen waren, er war in der gleichen Zeit ein Revo-
lutionär, denn er durchschaute die Hohlheit der Autorität, die sich 
auf Zwang und Gewalt stützt. Er hatte keine Könige und Fürsten 
seines Stammes, aber nirgendwo wurde den Führern so willig Ge-
folgschaft geleistet wie bei den Juden. Es waren Führer, die man frei-
willig anerkannte, da sie durch die Reinheit ihres Lebens und die 
Erhabenheit ihrer Weisheit hervorragten. In keinem Volke wurde 
der Weisheit und vorbildlichem Leben so hohe Achtung gezollt wie 
bei den Juden. Dem gegenüber galten Abstammung und Reichtum 
nichts. Aus den ärmsten Schichten konnte ein jeder zur Führerschaft 
aufsteigen. Aber wie es im Judentum in ausgebildetster Weise Füh-
rerschaft gab, so gab es keine Herrschaft. 

Das Judentum hat den Kampf gekannt, das zähe Ringen um die 
Schwere der Aufgabe, den Mut, um dieser Aufgabe willen alles zu 
ertragen, und das Martyrium. Aber es hat den Krieg gehasst, den es 
seit zwei Jahrtausenden nicht mehr geführt hat, den organisierten 
Mord, wie jede Gewalttat überhaupt. Jeder Jude trägt in seinem 
Blute eine instinktive und bis zur Heftigkeit gesteigerte Abneigung 
gegen rohe Gewalt, Mord und Krieg. Der Heroismus des Krieges, 
der sportliche Geist des Wettbewerbes sind ihm unverständlich. In 
talmudischer Zeit wird diese Erkenntnis von der Einheit und Gleich-
heit des Menschengeschlechtes, von der Würde und Größe jedes 
einzelnen Menschen immer wieder betont. „Wo immer du die Spur 
eines Menschen wahrnimmst, dort steht Gott vor dir.“ „Dies ist das 
Buch der Menschengeschichte: da Gott den Menschen schuf, schuf 
er ihn im Ebenbilde Gottes – darin ist die Summe der Thora enthal-
ten.“ Und die Mischnah sagt es im folgenden Gleichnis: „Demge-
mäß ist ein einziger Mensch zu Anfang der Welt erschaffen worden, 



185 
 

um dadurch zu lehren, dass man jedem, der auch nur eine einzige 
Seele vernichtet, es anrechnet, als ob er eine volle Welt vernichtet 
hätte, und dass man jedem, der auch nur eine Seele erhält, es anrech-
net, als ob er eine volle Welt erhalten hätte.“ So gewinnt des Men-
schen Leben seinen wahren Wert und das Wort „Du sollst nicht tö-
ten“ seine volle Berechtigung. Darin liegt die Absage an jede Tötung 
eines Menschen, an jeden Krieg, unter welchem Vorwand auch im-
mer. Die Endzeit ist in der jüdischen Vorstellung durch nichts so 
sehr charakterisiert als durch das Fehlen jeder Gewalttat. 
 

„Sie werden ihre Schwerter zu Pflügen umschmieden und ihre 
Spieße zu Winzermessern. Kein Volk wird mehr gegen das an-
dere das Schwert erheben und nicht mehr werden sie den Krieg 
erlernen.“  

 
Das Ziel aller jüdischen Politik war das Friedensreich für alle Völker 
der einigen Menschheit. Der König, den Israel ersehnt, ist ein ande-
rer, als ihn die anderen Völker haben, ein anderer, als ihn einst die 
Juden vor drei Jahrtausenden von Samuel verlangt haben und vor 
dem Samuel sie gewarnt hat. 
 

„Gerecht ist er und hilfreich. Demütig ist er und reitet auf einem 
Esel. Er rottet die Streitwagen aus Ephraim aus und die Rosse 
aus Jerusalem. Auch die Kriegsbogen werden zerbrochen wer-
den und er bringt den Völkern Frieden.“ 

 
In den letzten Jahrzehnten ist ein Prozess der Auflösung im Juden-
tum vor sich gegangen und es bot wie andere Völker und Religionen 
den Anblick der Zersetzung seiner alten moralischen Kraft und sei-
ner Abwendung von jeder Gewalt. Es hat zum Teil vom modernen 
Europa und seinen Nationalstaaten nicht nur das Gute übernom-
men, sondern auch deren Glauben an Gewalt und Macht, deren 
Wertmaßstäbe. Aber wie in anderen Völkern und Religionen be-
ginnt sich auch in ihm wieder eine Umkehr zu vollziehen und die 
neuen Lehren, die es findet, sind nichts als eine Bestätigung des In-
haltes, der durch viele Jahrhunderte sein Leben bestimmt und erfüllt 
hat. 
 

* 



186 
 

„Der Sieg erträgt die Wahrheit nicht, und wenn man vor deinen Au-
gen ein wahres Ding ausbreitet, verstoßest du es wegen des Sieges. 
Wer da die Wahrheit in ihr selbst will, treibe den Geist des Sieges 
von dannen; dann erst bereite er sich, die Wahrheit zu schauen.“ 
(Aus „Die Geschichten des Rabbi Nachman“, ihm nacherzählt von 
Martin Buber, Rütten & Loening, Frankfurt am Main.) 
 

* 
 
„Wie allgegenwärtig der Kampftrieb dem Menschen auch ist, wie 
fruchtbar er auch war im Erwecken edler Gefühle und männlicher 
Tugenden, erschöpft sich in ihm dennoch nicht das menschliche We-
sen. Unter ihm verbirgt sich ein göttlicherer Trieb: die Liebe. Erha-
benere Aufgaben als die des Kriegsmannes fordern jetzt unsere An-
dacht. Die Weltgeschichte bestätigt die Weissagung, dass die Sanft-
mütigen das Erdreich ererben werden.“ (Inazo Nitobé, Le Bushido. 
L’âme du Japon, Payot, Paris 1927.) 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Hans Kohn (1891-1971), geboren in Prag. – Historiker, pazi-
fistischer Zionist, 1921 Delegierter der jüdischen Organisationen bei der Pa-
riser Friedenskonferenz und seit 1921 Mitglied der „War Resistersʼ Interna-
tional“ (WRI), schrieb 1928 den oben dokumentierten Essay „Judentum und 
Gewalt“ (ab 1925 Palästina, ab 1934 USA). Pionier der akademischen Natio-
nalismus-Forschung. – Literaturhinweise: Dieter RIESENBERGER, Hans Kohn 
(1891-1971). Zionist und Pazifist. In: Zeitschrift für Religions- und Geistes-
geschichte, Vol. 41. Jahrgang, Heft. 2 (1989), S. 166-174; Romy LANGEHEINE, 
Von Prag nach New York. Hans Kohn. Eine intellektuelle Biographie. Göt-
tingen: Wallenstein 2014. 
 



187 
 

Das Judentum und der Weltfriede 
 

(1929)1 
 

Rabbiner Dr. Leo Baeck 
 
 
 
Wenn man im Namen des Judentums sich seines Pazifismus 
rühmte, so könnte dies sehr bald sein Bedenkliches haben. Die Ge-
meinde des Judentums ist, so sehr sie Subjekt einer geistigen Ge-
schichte immer blieb, seit Jahrhunderten in der politischen Ge-
schichte immer nur Objekt gewesen, Objekt von Auseinanderset-
zungen und Kämpfen zwischen und in den Völkern. Wenn sie seit 
langem immer den Frieden gepriesen und den Krieg verworfen hat, 
so war ihr dies kein Schweres geworden; denn vor sie trat keine Ent-
scheidung hin, ihr Wort für den Krieg oder für den Frieden zu spre-
chen. Man könnte an Goethes ironischen Satz denken, daß „die Hin-
dus der Wüste geloben, keine Fische zu essen.“ 

Aber das, worum es sich hier handelt, ist ja nicht, seiner Religion 
etwas zuzusprechen, was gelten soll, oder was gerade gilt, sondern 
darum handelt es sich hier, von seiner Religion aus vor sich selbst 
eine Rechenschaft zu geben, dieses Geschichtliche, das in uns Per-
sönliches wird, reden zu lassen. Hier tritt dann freilich die ganze 
Problematik mit ihren Fragen vor uns hin. Denn es ist eine Tatsache, 
daß auch in das jüdische Schrifttum, wie in das der meisten Religio-
nen – abgesehen vom Buddhismus, für den vieles hiervon ganz au-
ßerhalb seines Gedankenkreises bleibt –, gewiß, der Frieden als 
Ideal, ja als Forderung hineingestellt ist, aber doch auch der Krieg 
dort zum mindesten als ein nicht Abgewiesenes, ja als ein Geschicht-
liches dasteht. Und dieses Problem ist kein literarisches oder theolo-
gisches nur; es hat einen Ernst, der von jedem von uns verlangt, daß 

 
1 Textquelle ǀ  Rabbiner Dr. Leo BAECK: Das Judentum und der Weltfriede. In: 
Religion und Weltfriede. Überwindung der Kriege. Sammelschrift mit Beiträgen 
von Rabb. Leo Baeck, Pfarrer D. Günther Dehn, R.-A. Dr. Alfred Klee, Dr. Hein-
rich Krone M.d.R., P. Franciskus Stratman O.P., Pfarrer Lic. theol. Rudolf Wie-
landt. Herausgegeben von der Arbeitsgemeinschaft der Konfessionen für den 
Frieden. Leipzig: Gustav Engel Verlag [1930], S. 9-13. 



188 
 

er sich mit ihm auseinandersetze. Denn es ist doch kein Zweifel, daß 
Menschen, in denen das Religiöse im Motiv wie im Tun eine Wirk-
lichkeit war, denen das Streben nach Macht und das Trachten der 
Gewalt fernblieb, in Stunden der Entscheidung den Weg zum Frie-
den nur im Kriege gesehen haben, daß Menschen in den Krieg und 
so auch in den Weltkrieg, der hinter uns und doch nicht nur hinter 
uns liegt, gezogen sind mit der Gewißheit, einer Pflicht zu gehor-
chen, die mehr gelte als ein Mensch. Und trotzdem sprechen wir, 
nicht um einer Nützlichkeit willen, sondern aus ganzer Seele hervor, 
es aus, daß der Friede für uns Heilung und Rettung sein werde. Von 
wo kann die Antwort auf diesen Widerspruch ausgehen? 

Sie kann am ehesten von einer Erwägung dessen herkommen, 
was für die Erfüllung des menschlichen Lebens der Weg und das Ziel 
bedeuten. 

 
Jeder denkende oder auch nur nachdenkliche Mensch, jeder, der 

nicht nur in seinen Stunden und Tagen, sondern in seinen Jahren 
lebt, schreibt seinem Leben eine gewisse Richtung zu. Seine Stellung 
zur Tagespflicht und darüber hinaus zur Pflichtenreihe seines Da-
seins, seine Fähigkeit, durch sein Dasein, sei es im Geistigen oder 
Religiösen, sei es im Wirtschaftlichen oder Sozialen etwas zu ver-
wirklichen, ist dadurch bestimmt, daß er so seinen Weg des Lebens 
hat. Mag sein Blick auf diesen seinen Lebensweg im Engen oder im 
Weiteren sein, mag er sich mit kleinen oder größeren Gedanken ihm 
zuwenden, das Entscheidende ist, daß er das Bewußtsein von die-
sem Wege hat und der Forderung, ihn zu gehen, genug tun will. Es 
sind nicht die schlechtesten und nicht die geringsten Menschen, de-
nen es so zu eigen ist, Menschen der rechtschaffenen Pflichttreue, 
oft des kategorischen Imperativs und des Opferwillens – Menschen, 
die nach nichts anderem, als dem Wege fragen, der der ihre ist, nach 
den Schritten, die sie ihm folgend tun sollen. Und wenn ein Schick-
sal, wenn eine Fügung diesen Weg zum Kriege hinlenkt oder den 
Krieg zu gebieten scheint, dann gehen sie, ohne ein ferneres oder 
letztes Ziel zu erfragen, diesen Weg, und er auch ist ihnen nichts 
anderes, als die Richtung der Pflicht. So hat es, wenn schlichte Ue-
bung des Geschuldeten ein Wesentliches der Frömmigkeit ist, nicht 
selten „fromme“ Menschen und auch „fromme“ Völker des Krieges 
gegeben. 



189 
 

Auf der anderen Seite wiederum sind die Menschen der Sehn-
sucht. Ihnen sind das Bestimmende im Leben die Ziele. Nach diesen, 
nach dem Fernsten im Dasein, sehen sie hinaus, zu den Idealen zieht 
ihre Begeisterung hin, sie wollen und mahnen immer wieder, daß 
das Letzte, die Erfüllung des ganz zu Erfüllenden, nicht vergessen 
und nicht verloren werde. Das Ferne ist ihnen immer das Nahe. 
Aber über dem Ziel übersehen sie darum bisweilen den Weg, oder 
sie wenden sich von ihm ab, weil er ihnen zu staubig oder zu steinig 
ist; ihre Liebe zum Guten ist oft die Fernstenliebe. Jenseits alles Ent-
zweienden hören sie die Musik, in der alles Zwiespältige sich gelöst 
hat, von ihr soll ihr Leben umschwebt bleiben, in ihr spricht zu ihnen 
die ganze Bedeutung und der ganze Gehalt des Daseins, und was 
sonst im Tage sich nahen will, heischend und gebietend, wird ihnen 
oft gering oder gleichgültig und fremd – man könnte bisweilen an 
das Wort des Kungtze denken: „Was ist Musik ohne die gute Tat!“ 
Auch der Frieden ist für sie dieser Sphärenklang, dem sie andächtig 
sich hingeben, der Krieg mit dem, was er verlangt, das Mißtönende, 
das Verworrene, von dem sie sich abkehren. Wer möchte diese reine 
Sehnsucht und ihre Menschen missen wollen! So sind es, wenn an-
ders die Erschlossenheit für die Harmonie und ihre Lauterkeit ein 
Wesentliches der Frömmigkeit ist, „fromme“ Menschen, die so un-
bedingt den Krieg verdammen, die nur im Frieden den Sinn des Le-
bens vernehmen. 

Auch hier könnte daher das bittere, spottende Wort gesprochen 
werden, daß von hüben und drüben, auch für den Krieg und gegen 
ihn, Gott angerufen werde. 

Für die jüdische Religiosität will dieser Widerspruch zur Ant-
wort werden. Denn es ist ihr Eigentümliches, daß in ihr die Gewiß-
heit des Weges und die des Zieles, die Pflicht und die Sehnsucht ei-
nes geworden sind. Um seinen Weg, welcher vor ihm ist, weiß da-
nach der Mensch dann allein, wenn er um das unendliche Ziel auch 
weiß, und um dieses letzte Ziel vermag er hier nur dann zu wissen, 
wenn er um den bestimmten Weg weiß, auf dem er dahin gehen, 
den er dorthin bahnen soll. Das ist das Kennzeichen des rechten We-
ges, daß er zu dem Ziele des Ideals hinweist und hinleitet, und da-
ran wird die Echtheit des Zieles, des Ideales erkannt, daß zu ihm der 
deutliche Weg vom Menschen her und von seiner Aufgabe hinführt. 
Oder um es theologisch auszudrücken: es gibt hier nie die bestimm-



190 
 

te Forderung des Tages ohne das Messianische und das Messiani-
sche nie ohne die bestimmte Forderung des Tages; jedes Gebot 
schließt die Verheißung in sich und jede Verheißung das Gebot. Da-
raus folgt, daß ein Gebot wahrhaft ein Gebot, das Gebot von Gott ist, 
nur wenn es die Bahn zur Erfüllung des Letzten bezeichnet, und daß 
ein Ideal wahrhaft ein Ideal, das Ideal von Gott her, ist, nur wenn 
sich in ihm die klare Aufgabe dessen, was wir jetzt tun sollen, an uns 
wendet. In jedes wahre Gebot ist wie seine Voraussetzung die Ge-
wißheit eingefügt, daß es der messianischen Erfüllung dient, daß es 
zu seinem Teile ein Schritt dahin ist; und in jeder Idee von der Er-
füllung, in jeder messianischen Zuversicht ist es wie ein Wesensbe-
stand, daß sie uns selber jetzt dadurch zugehört, daß sie an uns ein 
bestimmendes Gebot immer wieder richtet. Wie eine Einheit steht in 
dem Prophetenworte zusammen: „was gut ist und was der Ewige 
von dir fordert“ – dieses Unmittelbare und dieses Unendliche. 

Hierin findet die Frage nach der Friedensaufgabe und der Frie-
densidee darum ihre Antwort. Die Friedensaufgabe darf nie die 
bloße gegenwärtige Nützlichkeit befassen, nicht in dem Tages- und 
Jahresgetriebe nur ihr Genüge finden, so daß Frieden dann nur eine 
gewisse Befriedung der jeweiligen wirtschaftlichen oder politischen 
Nöte in oder zwischen den Staaten bedeutet; sie wird religiös erst 
dadurch, daß sie dessen immer bewußt und durch das immer be-
stimmt bleibt, was von Gott als Ziel alles menschlichen Suchens und 
Ringens gesetzt ist. Und das Friedensideal darf nie bloßes Zukunfts-
hoffen und -sinnen und damit bloßer Stimmungsgehalt werden, nie 
nur eine Musik und eine Erbauung bedeuten, so daß man hingeht, 
um am Frieden sich zu erheben und zu begeistern; das Friedensideal 
wird religiös erst dadurch, daß es unabweisbar dem Menschen sagt, 
was um des Friedens willen Gott ihm heute und morgen und immer 
gebietet. Aller religiöse Pazifismus ist ein Arbeiten und Mühen, um 
Frieden im Nahen zu beginnen, damit der Weg zum Fernsten be-
schritten sei, ihn dem Menschen, dem Mitmenschen, zu erweisen, 
damit er der Menschheit einst zum Anteil werde. Um eine Aufgabe 
des Gegenwärtigen und Persönlichen, die im Dienste der letzten Be-
stimmung steht, handelt es sich hier. 

Damit wird nun auch das Weitere erkennbar, weshalb der Krieg, 
obwohl Menschen mit dem ehrlichen Gedanken der Pflicht in ihn 
hinauszogen, doch nie zum Guten zu sein vermag. Er kann es nicht, 



191 
 

weil er kein Weg im sittlichen, im religiösen Werte des Wortes ist. 
Der Krieg ist kein Weg, sondern ist nur eine Richtung der Gewalt. 
Alles Gewaltsame ist weglos, sinnlos, weil es ohne Ziel ist. Gewalt 
führt nie über sich hinaus zu einem Ziele hin, sie führt immer nur 
zu sich selber zurück, zur Gegengewalt, ob diese nun sich im Verü-
ben oder im Erdulden, im Aktiven oder im Passiven zeigt. Es ist hier 
wie ein steter Kreislauf der Gewalt, die sich vielleicht zuletzt in sich 
selber erschöpft, aber es ist kein Weg, der weiterführt, der zu einem 
letzten Sinn, zu einem wahren Ziele hinweist. Gewalt will immer 
nur unterdrücken oder zurückstoßen, um zu bestehen oder sich auf-
zurichten; sie befaßt keine Aufgabe, welche vorwärts leitet und sich 
fortsetzt, sie ist ohne die wahre Bestimmung. Der Krieg, diese ei-
gentlichste Gewalt, hat ein Ende oder einen Zweck, aber er bleibt 
ohne Ziel. Und darum ist der Friede, der von den Kriegen an ihrem 
Ende und für ihren Zweck hingestellt wird, kein Friede. Er ist nur 
eine andere Form der Gewalt, die konservierende an Stelle der an-
greifenden; an den Platz des Krieges ist der Zwang getreten. Und 
Gewalt ist Gewalt, welcher Mittel sie auch sich bedient. Wenn Men-
schen diesen vermeintlichen Weg gehen, der doch in Wahrheit kein 
Weg ist, weil er ohne Ziel bleibt, und wenn sie Menschen ehrlichen 
Denkens und ehrlicher Motive sind, sie verstricken sich doch nur in 
das schmerzliche Geschick, daß sie, um dem zu folgen, was sie für 
ihre Pflicht halten, das Sinnlose, das Weg- und Ziellose, das Ungute, 
ja das Böse nur tun. Der Krieg führt nie zum Frieden. 

Zum Frieden der Menschheit führt nur der Weg, welcher wahr-
haft ein Weg, welcher allein der Weg ist, der des Zieles gewisse, der, 
auf welchem Frieden geschaffen wird durch Gerechtigkeit und 
Liebe, durch die Arbeit jedes Menschen und jedes Volkes, die Arbeit 
aller für einander, für das Recht eines jeden auf seinen Lebensplatz 
und seine Lebenslust und auf Güte und Wärme – welch Garten Got-
tes hätten Stätten der Trübsal, Stätten ohne Licht und ohne Freude, 
werden können, wenn diesem wahren Frieden auch nur ein Teil der 
Opfer gewährt worden wäre, die dem Kriege und seinem vermeint-
lichen Frieden gebracht worden sind! Wie viel könnte aufgebaut 
werden, wenn nur ein Teil der Leben, die sich für den Krieg einsetz-
ten, hinträte zu diesem Frieden, zu dem Beginne der Arbeit für den 
Nächstenfrieden, diese beste Nächstenliebe, damit einst Fernsten-
friede werde, zu diesem Frieden, der die Zukunft anrufen darf, weil 



192 
 

er den Tag aufruft, der den Tag fordern kann, weil er an der Zukunft 
festhält. 

So meint es das Wort „Frieden“ in der Bibel, dieses Wort „scha-
lom“. Es hat einen ganz anderen Inhalt, als dieses Wort sonst hatte; 
es hat neue Bedeutung überall in dieses Wort hineingetragen. Es be-
sagt nicht bloß, wie anderwärts sonst, Unterbrechung oder Been-
dung des Krieges, Nichtkrieg, sondern es spricht ein Positives aus, 
ein unbedingt Bejahendes, ein Kategorisches, und das Gegenwort zu 
ihm ist daher Sünde, Selbstsucht und Härte, Lieblosigkeit und 
Machtbesitz, Unglaube und Dünkel. Friede, wie die Bibel dieses 
Wort gestaltet hat, bedeutet die Wahrheit und Erfüllung des Gottes-
gebotes, die jedem zugesprochene Verheißung, die in dem Gebote 
ist, das an jeden ergeht. Wo Gebot und Verheißung ist, dort kann es 
die Spannung, das Problem und auch die Tragik geben, wie immer, 
wenn die Idee in den Menschen eintritt. Aber auch sie bringen zu-
letzt den Frieden. So spricht darum auch zu uns, trotz aller Frage 
und allem Leid, das Prophetenwort: „Frieden, Frieden dem Fernen 
und dem Nahen, spricht der Ewige, ich heile ihn“. 
 
 
 
Über den Verfasser ǀ  Rabbiner Dr. Leo Baeck (1873-1956). „Geboren im polni-
schen Lissa, studiert Baeck in Berlin Philosophie, Geschichte und Religions-
philosophie und promoviert 1895. Als Rabbiner 1912 nach Berlin berufen, 
übernimmt er in den darauffolgenden Jahren zahlreiche hohe Ämter in der 
Jüdischen Gemeinde Berlin. 1933 wird er Präsident der ‚Reichsvertretung 
der Juden in Deutschland‘. Trotz mehrfacher Gelegenheit zur Emigration 
bleibt Baeck während des NS-Regimes bei seiner Gemeinde. 1943 wird er in 
das Ghetto Theresienstadt deportiert und überlebt schwer misshandelt. 
Nach dem Krieg emigriert Baeck nach London und engagiert sich für den 
jüdisch-christlichen Dialog“ (www.dhm.de/lemo/biografie/leo-baeck). Als 
Vertreter des Jüdischen Friedensbundes gehörte Leo Baeck zur „Arbeitsge-
meinschaft der Konfessionen für den Frieden“ (Weltbund für Internationale 
Freundschaftsarbeit der Kirchen; Friedensbund deutscher Katholiken; Jüdi-
scher Friedensbund). 1929 hielt er vor der Arbeitsgemeinschaft den oben do-
kumentierten Vortrag. 



193 
 

Die Idee des Völkerfriedens 
im Altertum 

 

(1929)1 

 
Isaak Heinemann 

 
 
 

Der ungeschriebene Lehrauftrag, den Zacharias Frankel seinem gro-
ßen Mitarbeiter Jakob Bernays übertrug2, lautete auf die Untersu-
chung der Möglichkeit, Hellenentum und Judentum zu organischer 
Verbindung zu bringen. Und um zu scheiden zwischen fruchtbaren 
Synthesen beider Kulturen und jenen Halbbildungen, die „die Ge-
schichte verächtlich beiseite schiebt“, ging Bernays den Weg histori-
scher Betrachtung: an ihrer geschichtlichen Erscheinung sollte sich 
die Nähe wie die Ferne beider Kulturen, also die Möglichkeit des 
Zusammengehens und die Notwendigkeit des Widerspruchs und 
der Ergänzung offenbaren. Den gleichen Weg gehen auch wir; und 
die neuere problemgeschichtliche Forschung könnte uns den Weg 
erleichtern, die freilich die Gebiete des Hellenismus und des bibli-
schen Schrifttums mit weit mehr Eifer und Erfolg gepflegt hat, als 
das des nachbiblischen Judentums. Besondere Belehrung dürfen wir 
uns von der Behandlung eines Gedankens versprechen, der, in die-
ser Form wenigstens, nur in Hellas und in Israel verkündigt worden 
ist und auf die Gegenwart – noch stärker, wie wir hoffen, auf die 
Zukunft – mächtig nachwirken konnte: des Gedankens des Völker-
friedens. 
 

_____ 
 
Das griechische Volk, wie wir es aus den homerischen Epen kennen-
lernen, ist ein durchaus kriegerisches Volk gewesen. Wohl gilt 

 
1 Textquelle ǀ  Isaak HEINEMANN: Die Idee des Völkerfriedens im Altertum. In: 
Der Morgen. Monatsschrift der Juden in Deutschland. 5. Jahrgang, Heft 1 (April 
1929), S. 3-17. 
2 Dem folgenden Aufsatz liegt ein Vortrag zugrunde, der am 27. Januar 1929 bei 
der Jahresfeier des jüdisch-theologischen Seminars in Breslau gehalten wurde. 



194 
 

Nestors Klugheit nicht weniger als Achilleus’ Stärke, aber doch nur, 
weil sie im Kriege noch größeren Erfolg verbürgt; wohl sind die 
Gottheiten des Krieges, Ares und Eris, Unglücksgötter für den Men-
schen und selbst bei den Göttern nicht beliebt; aber im Kriege und 
in seinem Gleichnis, dem Wettkampf, zeigt sich doch die wahre Tu-
gend des Mannes; selbst der listenberühmte Odysseus ist tief ge-
kränkt, da man seine Kriegerkraft bezweifelt. 

Wodurch wurde dies alte kriegerische Ideal überwunden? 
Nicht durch die Mächte des Staates und der Wirtschaft – die zu-

nehmende Rechtsordnung und den völkerverbindenden Handel. 
Denn diese Mächte haben auch anderswo gewirkt; und nirgends 
sonst haben sie die Forderung des Völkerfriedens in der Form er-
zeugt, wie wir sie in Hellas finden. Vielmehr erwuchs hier der Frie-
densgedanke aus dem eigenartigsten und vielleicht wertvollsten 
Zuge hellenischer Art: aus dem Bedürfnis nach logischer Durchdrin-
gung der Wirklichkeit. Die Wissenschaft ist hier die Mutter des Pazi-
fismus. 

Zwar wissen die ältesten Systeme des hellenischen Denkens vom 
Friedensgedanken noch nichts: im Gegenteil! Liebe und Haß walten, 
wie im Menschenleben, so auch verbindend und scheidend im Na-
turgeschehen; und derselbe dunkle Denker, nach welchem eine Ver-
nunftkraft die Natur zusammenhält, wie die Wörter eines Satzes 
durch den Sinn zur Einheit werden, nennt doch zugleich den Krieg 
als Ursache des Einzelwerdens den Vater aller Dinge. 

Und doch enthalten diese Spekulationen den Keim zum griechi-
schen Friedensgedanken – in doppelter Richtung. 

Zunächst wird die Rechtsanschauung auf eine neue Grundlage ge-
stellt. Denn die ordnenden Kräfte der Natur gelten als verbindlich 
auch für das Handeln der Menschen. Jenseits des geschriebenen 
Rechtes gibt es ein ungeschriebenes Gesetz – jenes selbe Gesetz, das 
Antigone zum Widerstand gegen die Vorschrift des Hasses treibt, 
die Kreon erlassen. Und nun versteht es sich keineswegs mehr von 
selbst, daß das Völkermorden deshalb gut und berechtigt ist, weil 
die Staatsgesetze es vorschreiben. Der Krieg, nebst seinen Methoden 
und seinen Folgen, kann und muß zum Problem werden. 

Auf die Lösung des Problems aber wirkt notwendig eine zweite 
Erkenntnis, die sich aus jenen Spekulationen ergab: der Einblick in 
die Zusammengehörigkeit aller derer, in denen jene Vernunftkräfte be-



195 
 

wußt wirksam sind, also zunächst aller Menschen; ja, selbst die Tiere 
werden da, wo man an die Seelenwanderung glaubt, in den Bruder-
bund der Vernunftwesen einbezogen. Das Verbot der Tötung von 
Tieren ist, so paradox es klingt, sogar älter als die uneingeschränkte 
Gegnerschaft gegen den Wechselmord im Kriege. Aber es kommt 
natürlich, im Athen des Perikles, auch schon zu Sätzen wie diesem: 
„Wir Menschen alle sind Verwandte, Freunde und Mitbürger von 
Natur; denn das Ähnliche ist dem Ähnlichen von Natur verwandt; 
und nur die Satzung, der Tyrann der Menschen, erzwängt so vieles 
wider die Natur“. 

Und nun erwarten wir von den großen Führern hellenischen 
Denkens, den Weiterbildnern der Idee des in sich ruhenden Rechts- 
und Sittlichkeitsgedankens, die Vollendung der Friedensidee. Aber 
wir erfahren eine schwere Enttäuschung. Der Gegensatz der Men-
schen untereinander, also hellenisch ausgedrückt die Scheidung 
zwischen Hellenen und Barbaren, die bei Homer nur angedeutet, bei 
Heraklit rein innerlich gefaßt war, wird wohl schon von Sokrates, 
sicher von Platon, unglaublich verschärft. Der Krieg zwischen Hel-
lenen und Barbaren beruht nach ihm auf einer natürlichen Feind-
schaft, die den Gedanken an Versöhnung ausschließt und auf Ver-
nichtung des Gegners ausgeht. Ganz im Sinne dieser Abstufung rät 
Aristoteles seinem königlichen Schüler, die Hellenen wie Freunde 
und Verwandte, die Barbaren wie Tiere und Pflanzen zu behandeln. 
Nicht die Baumeister der hellenischen Kultur, sondern weit eher die 
Männer, die man in gewissem Sinne vielleicht als ihre Zerstörer be-
zeichnen dürfte, Sophisten und Redner, sind die Hauptpfleger des 
völkerüberbrückenden Friedensgedankens in der sog. klassischen 
Zeit. 

So wenig dieser Tatbestand aus der reinen Gedankenbewegung 
deutbar ist, so leicht verständlich wird er aus der Geschichte. In den 
Männern, die sich mit Athen nicht nur politisch, sondern auch see-
lisch tief verbunden fühlen, hallt das Grunderlebnis attischer Kultur 
mächtig nach: das Erlebnis der Perserkriege, da freie Männer vo-
rübergehend die Häuser und die Tempel der heimischen Götter hat-
ten verlassen müssen, um sie der Brandfackel überlegener Feindes-
massen preiszugeben. Unter dieser Wirkung schließt sich dem Emp-
finden nicht nur die ganze außerhellenische Welt, deren Vertreter 
damals gegen Hellas zusammenstanden, zu einer einheitlich emp-



196 
 

fundenen Masse zusammen, deren man mit Schrecken und Haß ge-
denkt, sondern man fühlt vor allem den inneren Gegensatz zwi-
schen diesen Königsknechten, die auf Befehl ihres Tyrannen ein 
freies Land und seine Götter bedrohen, und den Hellenen, die nur 
dem ungeschriebenen Gesetz der Natur und den selbstgegebenen 
Ordnungen ihrer Staaten folgen und in ihrem Drama einem Perser 
die staunende Kennzeichnung ihres Wesens in den Mund legen: 
„Keines Menschen Knechte sind sie, keinem König untertan“. 

Aber jene Abstufung von Hellenen und Barbaren, die gerade bei 
den größten Söhnen griechischer Kultur am verständlichsten ist, be-
stand bereits nicht mehr in vollem Umfang, als Aristoteles schrieb. 
Lieh doch der Philosoph selbst seine Kraft einem König, der die alte 
Frage, ob die Makedonen zu den Hellenen gehören, entschieden 
hatte, indem er sein Schwert in die Wagschale warf. Und als nun gar 
Alexander den Westen und den Osten zu einem Weltreich verband, 
den Unterschied zwischen freien Hellenen und unfreien Orientalen 
aufhob und zugleich die Möglichkeit zu dauerndem, unbefangenem 
Kennenlernen und Zusammenarbeiten schuf, da ergab sich freilich, 
daß weder jene einheitliche Zusammenfassung der Nichthellenen 
zu einer Barbarenmasse noch das Vorurteil über ihre Sklavengesin-
nung berechtigt war. Mit einem an Lessing gemahnenden Mute des 
Aufklärers mahnt Eratosthenes, einer der größten Gelehrten des 3. 
Jahrhunderts, die alte Abstufung von Hellenen und Barbaren über-
haupt fallen zu lassen und sie – ganz im Sinne des „Nathan“ – durch 
die Scheidung guter und schlechter Menschen zu ersetzen, die es al-
lenthalben gibt. Noch weiter geht die stoische Schule, an deren Be-
gründung und Weiterbildung Nichthellenen starken Anteil haben: 
sie setzt an Stelle des aristotelischen Bildes vom Menschen als 
Staats- und Stadtbürger die neue Vorstellung vom Kosmopolites, 
dem Bürger des Weltstaates, dem als einziges Gut das Gleichmaß 
der Seele gilt und alles äußere Wohlergehen einschließlich des 
Schicksals des Staates, in dem er zufällig geboren ist, zu den „Adi-
aphora“ (gleichgültigen Dingen) gehört. Der Krieg wird jetzt nicht 
nur verworfen, sondern auch ein Weg zu seiner Überwindung ge-
zeigt: wenn jeder Mensch sich nur als Bürger des Weltstaates fühlt, 
dann kehrt die goldene Urzeit wieder, da nicht Streit noch Kriegs-
lärm zu hören war auf Erden. 

So gewiß nun aber diese Verwischung der Unterschiede zwi-



197 
 

schen den Menschen den tatsächlichen Zuständen des ausgehenden 
Altertums entgegenkam, so unvereinbar schienen mit dem Frie-
densideal des Kosmopolitismus die furchtbaren kriegerischen Ver-
wickelungen der Zeit, die die Kriegsfackel von einer Küste zur an-
deren herüberwarf. Aber seltsam genug: auch diese Schwierigkeit 
zerhieb – das Schwert. An Stelle der Nachfolgestaaten Alexanders 
trat Rom. Und während im Streit der Diadochen untereinander das 
Kriegsglück wechselte und eine Aussicht auf Frieden nicht abzuse-
hen war, schritt die neue Großmacht unaufhaltsam von einem Siege 
zum anderen; mochte man es begrüßen oder beklagen, unmittelbar 
bevorzustehen schien allerdings die organisatorische Einheit der 
Menschheit unter römischen Szepter. 

Erst jetzt webt sich aus kühnem wissenschaftlichem Idealismus 
und klarem Wirklichkeitssinn das erste große System des Pazifis-
mus. Entworfen hat es Panaitios von Rhodos im 2. vorchristlichen 
Jahrhundert, ein Haupt der stoischen Schule, ein Freund des jünge-
ren Scipio; seine Wirkung war derart, daß man in den leider seltenen 
Fällen, in denen römische Statthalter humane Provinzverwaltung 
übten, einen Hauch seines Geistes zu spüren geglaubt hat; aber der 
Auszug seiner Ethik, den Cicero in seiner Pflichtenlehre vorlegte, 
hat auch auf die Renaissancezeit und noch über sie hinaus mächtig 
nachgewirkt. 

Wie die gesamte Natur ein Organismus ist, etwa einem Baume 
vergleichbar, so innerhalb dieses Organismus das Sondergebilde 
der Menschheit. Wie Wurzel, Rinde, Kern der Erhaltung des Bau-
mes dienen, aber zur Erhaltung ihres eigenen Daseins abhängig sind 
von der Erhaltung des Ganzen, so dient jedes Volk, jeder Stand der 
Menschheit, um wiederum durch das Leben des Ganzen umfangen 
und gefördert zu werden. Denn die Menschheit ist nicht nur eine 
Ideengemeinschaft, sondern auch eine Interessengemeinschaft auf 
Gedeih und Verderb: kein Wesen kann dem Menschen so nützen 
wie der Mensch; nie hat uns eine Naturkatastrophe so geschadet wie 
der Mensch in seinem Wahn. Daraus folgt keine Verwischung na-
turgegebener Unterschiede; der Grieche bleibe Grieche, der Römer 
Römer: aber jeder sei vor allem Mensch und übe die „Philanth-
ropia“, die humanitas, wie die Römer übersetzten, um dem Willen 
der Natur zu folgen, aber auch seinem wahren Nutzen zu entspre-
chen. – Daraus folgt die grundsätzliche Verwerfung jedes Angriffs-



198 
 

krieges, jedes Wütens eines Gliedes der Menschheit gegen das an-
dere, wenn auch noch nicht die Dienstverweigerung in jedem Ein-
zelfall. Panaitios hat es in der Tat nicht mißbilligt, wenn seine 
Freunde den Widerstand gegen die römische Herrschaft kriegerisch 
brachen. Aber wenn die griechische Ethik vier Grundtugenden an-
erkannte, Einsicht, Gerechtigkeit, Maßhaltung, Tapferkeit, so streicht 
Panaitios die Tapferkeit und setzt an ihre Stelle die Seelengröße. Und 
als Freund Scipio vor Numantia zum Staunen seiner Offiziere die 
schönste Kriegsgefangene, die man ihm ins Zelt geführt, unberührt 
dem Bräutigam zurückgab, da zeigte er, daß er den Meister verstan-
den hatte. 

So hat Panaitios den hellenischen Friedensgedanken zu voller 
Klarheit entwickelt, indem er ihn rational wie rationell begründete: 
rational durch die Beziehung der menschlichen Ordnung auf die na-
türliche, rationell durch den Nachweis, daß unsere Erhaltung und 
Förderung, damit aber die freudige Bejahung des Lebens und seiner 
Freude, an die Wahrung dieser Ordnung geknüpft ist. Der Logos, 
die Vernunftkraft, in der das Rationale und das Rationelle nach Pa-
naitios’ Einsicht zusammentrifft, wird zum Beherrscher der 
Menschheit in ihren staatlichen Beziehungen erst durch ihn. Der 
große Heraklit, der zuerst den Logos den Steuermann der Welt 
nannte, stellte ihm, wie wir wissen, den Krieg, den Polemos, als 
gleichbedeutendes Weltprinzip gegenüber. Bei Panaitios hat der Lo-
gos über den Polemos gesiegt. So wenig die Welt dem Weltbrande 
erliegen soll, so wenig soll im Völkerleben die Ordnung wechseln 
mit dem Streit. 

Mit diesem Weltbild erreicht die Entwicklung der griechischen 
Friedensidee ihren Höhepunkt Die Versuche, die Ratio religiös zu 
fassen und dem durchaus tatenfreudigen Kulturpazifismus der rö-
mischen Blütezeit in Weltansicht und Dichterwort Beziehung zu ge-
ben zu dem Ruhe- und Friedensbedürfnis einer von den Bürgerkrie-
gen ermatteten Welt bedeuten keine Fortschritte, die unsere Auf-
merksamkeit verdienten. Denn die logische Durchleuchtung des 
Naturgeschehens und der Menschenwelt ist die geschichtliche Auf-
gabe des hellenischen Geistes: sie hat Panaitios auf dem Gebiete des 
Völkerrechtsgedankens abschließend gelöst. 
 

_____ 



199 
 

Aus ganz anderen Kräften und Motiven ergab sich der Aufstieg vom 
militaristischen zum pazifistischen Ideal in Israel. 

Wohl mag es scheinen, als seien von vornherein die Lebensziele 
und Lebensinhalte unserer Väter erheblich friedfertiger gewesen als 
die der Hellenen. Die ältesten Erzählungen der Bibel haben nicht, 
wie die Ilias, kriegerische Taten zum Hauptinhalt; sie rühmen nie 
die Tapferkeit, selten erwähnen sie die List, aber gern verweilen sie 
bei Proben der Weisheit, der Großzügigkeit, der Gastlichkeit und 
der Widerstandskraft gegen sittliche Versuchung. Die Geschichts-
bücher berichten selbstverständlich auch über kriegerische Ereig-
nisse mit der Ausführlichkeit, die ihnen für das Schicksal des Volkes 
zukommt; aber die Art, wie sie berichten, zeigt fast nie das liebevolle 
– man möchte sagen: fachmännische Interesse am Militärischen, wie 
Homer und in anderem Sinne Thukydides; selbst die Simsonerzäh-
lungen atmen mehr das Staunen über die dämonische Wunderkraft 
des Gottgeweihten als die Bewunderung vorbildlicher Heldenleis-
tung. Und sieht man, in welchem Sinne Gott als der Herr des Krieges 
gepriesen wird, so wird diese Stellung zum Kriegerischen verständ-
lich: denn der Krieg erweist sich durch seinen Ausgang weit weni-
ger als Prüfstein der männlichen Tüchtigkeit denn als Gottesurteil 
über den religiösen Wert der Streitenden, und zwar um so deutli-
cher, je klarer der eigentümlich jüdische Charakter der Darstellung 
hervortritt. 

Dennoch wird man sich darüber klar sein müssen, daß man aus 
der Bibel nicht schlechtweg auf das ganze altisraelitische Schrifttum 
schließen darf. Manche Anspielungen der Bibel lassen keinen Zwei-
fel darüber, daß jenes Schrifttum einen erheblich kriegsfreudigeren 
Charakter trug, als aus ihrer Auswahl erkennbar wird. Die Bibel 
kennt ein ganzes „Buch der Kriege Gottes“, dessen Inhalt sich un-
schwer erraten läßt: sie selbst hat uns daraus nur ein harmloses Lied-
chen erhalten. Sie läßt Vater Jakob von Zeiten erzählen, da er „mit 
Schwert und Bogen“ gegen die Emoriter zog: einen Bericht über 
diese Kämpfe gibt sie uns nicht. Und doch klingt noch heute in jüdi-
schen Namen wie Wolf und Löb ganz unbewußt die Wildheit einer 
Zeit nach, da der gleiche Patriarch seine Söhne segnend vergleichen 
konnte mit dem Wolf, der das Wild zerreißt, und dem Jungleu, der 
sich drohend aufrichtet auf der erlegten Beute. 

Aber eben weil die ganz wenigen Stellen der Bibel, an denen sich 



200 
 

eine Bewunderung kriegerischer Leistungen zu bekunden scheint, 
in Wahrheit nur schwache Spuren einer älteren kriegsfreudigeren 
Betrachtungsweise darstellen, ist die Auswahl, die die Bibel trifft, 
bezeichnend – nicht für das Volk, aus dem ihr Rohstoff hervorge-
gangen, wohl aber für die Führer der religiösen Bewegung, die diese 
Auswahl getroffen haben. Es ist ein unbewußtes und eben deshalb 
um so lauteres Zeugnis dafür, daß dem Geiste der Religion, wie er 
bereits unseren ältesten Erzählungen zugrunde liegt, die Bejahung 
des Kriegs und der Kriegertugend widersprach, die wir für weite 
Volkskreise voraussetzen müssen. Und so finden wir denn bereits 
in vorprophetischer Zeit die bezeichnende Erklärung der Sitte, den 
Altar aus unbehauenen Steinen zu bauen: „So du dein Schwert über 
ihn geschwungen, hast du ihn entweiht“. Daher soll der Tempel 
Gottes nicht von David erbaut werden, „der so viel Blut vergossen“, 
sondern von seinem Sohne, dessen Name Salomo nicht umsonst 
„Friedensfürst“ bedeute. 

Der Bund zwischen Religion im biblischen Sinne und Friedens-
gedanken, der sich hier ankündigt, kommt zu deutlichem, weithin 
tönendem Ausdruck in jenen Schilderungen einer Zeit, da Gott den 
Krieg austilgt, die Bogen zerbricht, die Lanzen zerknickt, die Streit-
wagen verbrennt und den Völkern den Frieden verkündet. Ich brau-
che die Friedensweissagungen der Propheten und Psalmisten hier 
nicht einzeln zu nennen, noch, wie es oft geschehen, den Umbildun-
gen der Einzelzüge nachzugehen. Soll neues Licht auf das Verständ-
nis dieser grundlegenden Worte fallen, so mögen zwei Fragen ge-
stellt werden, an denen die seitherige Betrachtung vorübergegangen 
ist: die Fragen, wie sich dies jüdische Friedensideal zu dem uns be-
kannten hellenischen verhält und wie es bei den Erben der Prophe-
ten und Psalmisten, im nachbiblischen Judentum, nachgewirkt hat. 

Die religiösen Voraussetzungen des jüdischen Denkens waren 
offensichtlich dem Friedensgedanken günstiger als die hellenischen. 
Hier kann nicht, wie bei Empedokles und Heraklit, eine ordnungs-
feindliche Gewalt völlig gleichberechtigt neben die ordnende treten; 
und da der eine Gott nicht nur Ordner der Welt, sondern auch Ge-
setzgeber aller Menschen ist, so kann hier nicht vergessen werden, 
daß auch Heiden, wie Elieser, der Knecht Abrahams, oder Hiobs 
Freundeskreis oder die bußfertigen Männer von Ninive im Buche 
Jona hochwertige Menschen sind; der Gegensatz zwischen Juden 



201 
 

und Nichtjuden wird also von vornherein überschattet durch den 
zwischen guten und schlechten Menschen; das national-kulturelle 
Abstandsgefühl, so lebhaft es auch hier oft empfunden wird, kann 
dem Pazifismus also nicht gefährlich werden, wie bei Platon. Und 
die Entwertung der kriegerischen Tugend oder doch ihrer volks-
tümlichen Wertschätzung vollzieht sich hier nicht, wie bei Panaitios, 
in besonderer revolutionärer Abkehr vom Militarismus, sondern in 
deutlichem Zusammenhang mit dem Gesamtprozeß der Vergeisti-
gung und Versittlichung des Lebens: „nicht rühme sich der Kluge 
seiner Klugheit, der Held seiner Stärke, der Reiche seines Besitzes“. 
– Andererseits kann in Israel freilich weder die rationale noch die 
rationelle Begründung des Friedensgedankens aufkommen, we-
nigstens nicht im hellenischen Sinne als Aufspüren ordnender Na-
turkräfte vermittels der Wissenschaft und als rein utilitarische Er-
wägung. Dafür ergeben sich zwei neue Stützen – aus dem propheti-
schen Erlebnis und volkstümlichen Empfinden. 

Der Sinn des biblischen Friedensgedankens enthüllt sich uns am 
ehesten, wenn wir fragen, was an die Stelle der jetzigen kriegeri-
schen Auseinandersetzungen treten soll. Sie werden nicht von selbst 
aufhören, wie nach den weltfremden Kynikern, noch ersetzt werden 
durch die pax Romana, also die human zu handhabende Senatsherr-
schaft, sondern nach Jesaja durch einen Richterspruch, den ein „von 
Gottesfurcht durchhauchter“ Richter zwischen freien Völkern fällt. 
An Stelle der Gewalt, die zur Zeit die Beziehungen der Völker regelt, 
soll demnach das Recht treten. Dieselbe Leidenschaft des Rechtswil-
lens, die sich gegen den Mord an Uria und Nabot aufbäumt, wendet 
sich also gegen die Vergewaltigung schwacher Völker im Kriege – 
oder vielmehr: dieselbe Stimme Gottes, dessen überwältigenden Ruf 
der Prophet vernimmt fordert die Durchsetzung des Rechtes, wie in 
den Beziehungen der einzelnen, so in denen der Völker, die ja auch, 
noch vorwiegend als Individuen aufgefaßt werden. Daher die un-
mittelbare Wucht, mit der hier, anders als in Griechenland, die Frie-
densforderung wirkt; nur als Strafe sündiger Völker, seien es Emo-
riter oder auch Israeliten, ist der Krieg von Gott her zu begreifen, 
wie die Strafe im Rechtswesen; aber ein Krieg „zur Gebietserweite-
rung“ (Amos 1, 13) verstößt gegen das Gebot des Gottes der Gerech-
tigkeit. 

Daß aber dem Rufe der Künder Gottes ein tiefes Bedürfnis der 



202 
 

Volksseele entgegenkam, zeigt eine herrliche Schöpfung des sprach-
bildenden Volksgeistes: das Wort schalom für Friede. Während das 
griechische eirene rein negativ das Fehlen des Kriegszustandes be-
zeichnet und der Römer bei pax wesentlich an den juristisch geord-
neten, kultisch gesicherten Rechtszustand denkt, bezeichnet die 
Wurzel des hebräischen Wortes die Vollkommenheit des Leibes und 
der Seele, eine Vollkommenheit, die in Wendungen wie leb schalem 
(vollkommenes Herz) wesentlich innerlich gefaßt wird und dem 
Worte schalom einen Klang gibt, der in keine seiner indogermani-
schen Übersetzungen voll eingeht. Eirene und pax, Waffenruhe und 
Rechtsvertrag, kann es zwischen Menschen jeder Art geben. Aber 
„en schalom lirscha‛im“, der schlechte Mensch kennt wahren Frieden 
nicht. Und jenen sch՚lom emet, jene wahre Befriedigung (Jer. 14, 13) – 
ein für den Griechen unausdenkbarer und daher den griechischen 
Bibelübersetzern unübertragbarer Begriff – verheißen die Propheten 
der Menschheit. 

Die beiden Wurzeln des biblischen Friedensgedankens – der 
Rechtsgedanke und der Glaube an eine Befriedung, die mehr als 
Friede ist – berühren einander in ihrem Ursprung. Denn an den Sieg 
des göttlichen Rechtes ist ja das Heil der Völker geknüpft. Ähnlich 
sah auch der griechische Weise in der Einordnung in das Weltgesetz 
die Bürgschaft für menschliches Wohlergehen. Der Philosoph wie 
der Prophet glauben also an weltordnende Kräfte; jener an die Ver-
nunft als Ordnerin zunächst des natürlichen, dann auch des 
menschlichen Geschehens, dieser an den gerechten Willen Gottes, 
dessen Durchsetzung er zugleich fordert und voraussieht. Und die-
ser wie jener sieht im Gehorsam gegen die menschenüberlegenen 
ordnenden Kräfte zugleich das Heil des Menschen; während aber 
der Hellene eine Seligkeit höheren Sinnes, eine Eudaimonie, die sich 
von bloßem Glücksgefühl wesenhaft unterscheidet, fast nur beim 
Einzelmenschen kennt und sie jedenfalls zur Friedenserwartung 
nicht in Beziehung setzt, ersehnt der Jude die Übertragung des Ge-
fühls tief innerlicher Befriedigung, die das höchste Glück des einzel-
nen ausmacht, auf die Menschheit. 

Wir haben hier nicht zu zeigen, wie der Zauberklang des hebrä-
ischen Wortes sich schon im Neuen Testament auf eirene, bei Augus-
tin auf pax überträgt und wie er auf Rede- und Denkweise christli-
cher Denker wirkte, wie er insbesondere nachhallt in jenem Rufe 



203 
 

„pace, pace“ des italienischen Dichters, mit dem Walter Rathenau 
seine Genfer Rede schloß. Wohl aber haben wir zu erkennen, wie 
das prophetische Ideal in unserem eigenen Kreise, in dem angeblich 
so unfruchtbaren „Spätjudentum“ gewahrt und weiter ausgestaltet 
wurde. 

Die Zeitverhältnisse waren ihm hier nicht günstig. Dasselbe rö-
mische Imperium, das in den griechischen Denkern die Erwartung 
auf die Erfüllung ihrer Hoffnung, der organisatorischen Einigung 
der Menschheit, weckte, entsprach der jüdischen Vorstellung des 
auf Recht und auf Anerkennung der Völkerpersönlichkeiten ge-
gründeten Friedens keineswegs: das Judentum wehrt sich gegen 
den übermächtigen Druck in fortgesetzten blutigen Aufständen. 
Überdies wurden die Juden zum Kriegsdienst herangezogen; erst 
im 4. Jahrhundert hat die Kirche ihre Ausschließung vom Heeres-
dienste, der mit gewissen Privilegien verbunden war, durchgesetzt. 
Kriegsungewohnt waren also die Juden der rabbinischen Zeit nicht; 
und mehr noch als die Kenntnis der Waffen mußte dem Friedens-
ideal und der umfassenden Menschheitsidee der tiefe Groll entge-
genwirken, den die blutige Unterdrückung der Erhebungen und das 
dumpfe Gefühl rettungsloser Preisgabe an den übermächtigen Geg-
ner immer wieder wachrief. 

Andererseits aber vollzieht sich ja gerade in der hellenistisch-rö-
mischen Zeit jene tiefe Durchdringung des jüdischen Volkes mit den 
religiösen Ideen seiner besten Geister, die Färbung der gesamten 
Volksseele mit den Gedanken, für die einst nur Auserlesene hatten 
kämpfen und leiden müssen. Und wie einst die Propheten den Scha-
lom-Gedanken des Sprachgeistes in unerhörter Weise ausgewertet 
und lebensanschaulich durchgeführt hatten, so befruchtet jetzt der 
prophetische Gedanke die sprachbildende Volksseele und prägt ur-
alte Worte um zu Gefäßen des Menschheits- und Friedensgedan-
kens. 

Das erste dieser Worte ist b՚ria. Es bedeutet eigentlich Schöpfung 
oder Geschöpf; so findet es sich auch in der Bibel. Aber im rabbini-
schen Schrifttum bedeutet es vorzugsweise den Mitmenschen. In der 
Wendung oheb et habbriot schafft der jüdische Sprachgeist den Ge-
genbegriff zum griechischen philanthropos. Aber doch einen Gegen-
begriff eigener Art. Wenn wir heute von einem Philanthropen reden, 
so meinen wir einen Wohltäter, einen Mann, der diejenigen liebt, zu 



204 
 

denen er selbst, erfreulicherweise, nicht zählt. Das ist in der Tat auch 
der ursprüngliche Sinn des Wortes; und es hat ihn nie völlig verlo-
ren, trotz der Vertiefung, die die Stoa ihm gegeben. Dagegen enthält 
b՚ria die Mahnung an Gott als den Schöpfer aller Menschen; das 
Wort weckt nicht nur Gefühle der Demut, sondern es gibt auch der 
Lehre von der Gleichheit aller Menschen die religiöse Grundlegung. 

Seine besondere Bedeutung für den Friedensgedanken erhält 
dieser Begriff aber durch den besonderen Wert, den er dem Indivi-
duum gibt. Es ist verständlich, daß nie ein Volk als b՚ria bezeichnet 
wird, stets nur ein einzelner. Daher kann dieser Begriff zum Gefäß 
des religiösen Individualismus werden, der gewiß nicht minder wie 
der Glaube an den Schöpfergott aus biblischer Wurzel stammt, al-
lerdings aber im rabbinischen Denken noch stärker hervortritt als im 
biblischen. Er macht sich geltend im Zivilrecht, da dem Vater die 
Befugnis, die erwachsene Tochter zu verheiraten, entzogen wird – 
im Strafrecht, da das Urteil der Bibel über eine abgefallene Ge-
meinde nur nach Prüfung der Schuld eines jeden einzelnen Mitglie-
des vollstreckt werden darf. Und von hier aus gewinnt auch die Frie-
densfrage eine neue Beleuchtung. Als Abraham durch einen Feld-
zug seinen Verwandten befreit hatte, quälte ihn nach dem Midrasch 
Tanchuma die Frage: ist vielleicht unter den Menschen, deren Tod 
ich herbeigeführt, ein einziger, der es nicht verdient hätte? Gewiß 
hatten auch die Propheten im Kriege nicht nur die Auseinanderset-
zung der Völker gesehen: die ältesten Prophetenreden, die wir ha-
ben, geißeln Kriegsgreuel gegen einzelne. Gewiß also in ihrem 
Sinne, aber doch deutlicher als in ihren Worten wird hier dem Krieg-
führenden die Verantwortung – nicht nur für das Schicksal des 
fremden Volkes, das er vergewaltigen will, sondern für jedes Einzel-
schicksal, in das er zerstörend eingreift, zugeschoben. 

Diese Verantwortung mußte aber um so tiefer empfunden wer-
den, je stärker das rabbinische Judentum dazu neigte, die Gewalt 
selbst in ihrer berechtigten Form, als Strafe, nach Möglichkeit aus-
zuschalten. Das biblische Judentum hatte den Krieg von Gott her 
nur als Strafe verstehen können; die Anwendung zerstörender Ge-
walt in der Strafe enthielt für es kein Problem. Das rabbinische Ju-
dentum dagegen beschränkt auch im Privatleben die Anwendung 
des biblischen Strafrechts durch Klauseln, die, wie man ganz klar 
empfindet, praktisch die Todesstrafe nahezu aufheben. Unter dem 



205 
 

Einfluß solcher Empfindung gewinnt das alte Wort zedek, das in der 
Bibel das Recht, aber auch den Sieg bezeichnet, die neue Bedeutung 
der Milde; die Worte zedek zedek tirdof verpflichten nach dem Mi-
drasch nicht zur Durchführung des Rechtes, sondern zur Aufsu-
chung mildernder Umstände für den Beklagten; das fem. z՚daka be-
deutet nicht mehr, wie in der Bibel, jede Art des Wohlverhaltens, 
sondern wird nun zum Fachausdruck für Mildtätigkeit. So gewiß 
sich auch hier nur Kräfte auswirken, die schon im alten Judentum 
fühlbar sind, seit Elia Gott im sanften Säuseln deutlicher als im Stur-
mesbrausen vernahm, so unverkennbar ist doch die stärkere Gel-
tung dieser Kräfte, die der Schätzung des Krieges und wilder Hel-
dentugend starken Abbruch tun mußte. 

Am deutlichsten zeigt sich die Zunahme des pazifistischen Emp-
findens in der Veränderung, die sich jetzt im Geschichtsbild vollzieht. 
Nur äußerst selten weiß das apokryphische oder midraschische 
Schrifttum von kriegerischen Heldentaten zu erzählen; die alten Re-
cken wie Jiftach und Simson treten in der Erinnerung zurück; David 
lebt nicht als Goliatsieger, sondern als Psalmdichter fort; die Hel-
dengestalt einer Debora verfällt abfälliger Beurteilung – genau wie 
in Deutschland die wilden Züge an Siegfried dem Drachentöter im 
Nibelungenlied unter christlichem Einfluß gemildert werden und 
Hans Sachs aus dem Helden einen wilden Raufbold macht. Von den 
Heldentaten der Makkabäer und des letzten Volkshelden Bar 
Kochba findet sich in denjenigen Schriften, die in der jüdischen Ge-
meinschaft fortleben, nur selten ein Wort; in eigenartigem Gegen-
satz zu den Erinnerungen aller anderen Völker erfahren wir aus un-
serem Schrifttum fast nur Niederlagen und Verfolgungen, dagegen 
die vorübergehenden Erfolge jüdischer Aufstände fast immer nur 
aus den Berichten unserer Gegner. Die „Waffen“, mit denen Vater 
Jakob nach Gen. 48, 22 den Sieg erringt, sind nach dem Midrasch 
Weisheit und Gebet; die „geharnischten Männer“, von denen der 
Talmud spricht, sind die Kämpen des Lehrhauses; der alte Titel des 
„Buches der Kriege Gottes“ kehrt im Mittelalter häufig wieder, um 
das Ringen nach geistigen, zumal weltanschaulichen Wahrheiten zu 
bezeichnen. Wie tief sich aber diese pazifistischen Wertungen welt-
anschaulich verankern, zeigt das Gebetbuch: das tägliche Hauptge-
bet, das Tischgebet, das Kaddisch münden alle aus in das Zauber-
wort des Priestersegens, in die Bitte um „schalom“. 



206 
 

Wohl ist es im nachbiblischen Judentum nicht zu einer so klar 
gefaßten Ächtung des Krieges gekommen, wie bei manchen Quä-
kern. Aber das liegt schwerlich daran, daß man weniger weit als jene 
vom Militarismus und seinen Werturteilen entfernt war. Denn auch 
das Leben, so wenig es die friedensfreundliche Stellung unserer Vä-
ter erst geschaffen hat, konnte ja durch die fast völlige Ausschlie-
ßung der Juden vom Kriegsdienst während des Mittelalters den 
Schalom-Gedanken nur bestärken, der sich aus der biblisch-rabbini-
schen Lebensanschauung längst ergeben hatte. Aber freilich lag in 
diesem Gedanken mehr als bloßer Pazifismus; und wenn gerade Ju-
den sich mit der Verwerfung der Waffengänge nicht begnügten, 
sondern ein weit umfassenderes Ideal vertraten, ohne die Kriegs-
gegnerschaft scharf herauszuheben, so ist das bei ihnen, die mitten 
im „Frieden“ grausamste Gewalt erlebten, nicht gerade zu verwun-
dern. 
 

_____ 
 
Dieser Einblick in die Kräfte, aus denen der Friedensgedanke der 
Griechen und Juden hervorging, ist nicht nur von geschichtlichem 
Wert. Es ist wohl behauptet worden, der Friedensgedanke sei Furcht 
und Symptom einer tiefen Ermüdung der Menschen: wir sehen ihn 
aber gerade in Zeiten der Kraft und Blüte erwachen, und zwar im 
Geiste von Männern, die zu den kühnsten Führern ihrer Völker ge-
hört haben; die Geschichte hat seine Entwicklung im ganzen min-
destens ebensosehr gehindert wie gefördert. Und auch so steht es 
nicht, daß etwa ganz unwillkürlich durch das Hervortreten neuer 
Lebenswerte wissenschaftlicher und künstlerischer Art das Anse-
hen der kriegerischen Wertungen nach und nach gesunken sei: hat 
doch in Deutschland im 19. Jahrhundert trotz der Blüte der Wissen-
schaft eine Wertschätzung des Krieges Platz greifen können, für die 
die Goethezeit schlechterdings kein Verständnis besessen hätte. 

Vielmehr ist es kein Zufall, daß gerade diejenigen Völker zu 
Schöpfern der Friedensidee geworden sind, denen die neuere Kul-
tur am meisten verdankt. Denn sie entstammt eben jenen Kräften 
dieser Völker, welche in der Neuzeit mächtig fortwirken: der Kraft 
des Hellenen, die Wirklichkeit rational zu durchleuchten – der des 
Juden, die Spuren Gottes in der Sterblichkeit zu erkennen. Und 



207 
 

überall, wo wir glauben, daß sich Gottes Walten oder Wollen unse-
rer Vernunft und Wissenschaft offenbart, treffen und wirken not-
wendig hellenische und jüdische Kraftlinien zusammen; so spüren 
wir auch bei der Arbeit für Völkerversöhnung und Weltfrieden zu-
gleich griechischen wie jüdischen Boden unter den Füßen. 

Wenn wir also von hier aus verstehen, weshalb griechische und 
jüdische Kräfte zusammenarbeiten dürfen und sollen, so ist auch 
der Einblick in den wesentlichen Unterschied dieser Kräfte uns 
wertvoll, nicht nur für unsere wissenschaftliche Erkenntnis, sondern 
selbst für die praktische Arbeit. Wenn wir fragen, welche antiken 
Beweggründe für den Weltfrieden unter den erheblich veränderten 
Verhältnissen unserer Zeit für die Friedensarbeit eingesetzt werden 
können, so scheint mir am wenigsten wirksam, derjenige helleni-
sche Gedanke, den wir den „rationalen“ nannten: der Gedanke also, 
daß wir die Vernunftordnung der Natur auf das Leben der Mensch-
heit übertragen sollen. Wir sehen heute das Irrationale in der Natur 
schärfer als der Hellene; und vor allem: wir lehnen es in Kants Sinne 
ab, das Reich des Sollens nach dem Reiche des Seins zu gestalten. 
Um so fruchtbarer kann für uns die rationelle Begründung werden. 
Denn zwar nicht das Schwert, wohl aber Technik und Wirtschaft ha-
ben eine Einigung der Menschheit vollzogen, von der sich die Män-
ner, die vor 2000 Jahren von dem „einen Leibe der Menschheit“ 
sprachen, nichts träumen ließen. Wie der Erntesegen Amerikas und 
Indiens, so macht sich jedes politische Fernbeben auf viele Tausende 
von Meilen fühlbar; und denkt man gar an die furchtbaren Zerstö-
rungswirkungen der Kriegsmittel der Gegenwart und erst recht der 
Zukunft, so wird man in ganz anderem Sinne als einst der griechi-
sche Weise sagen dürfen, daß wir Menschen auf Gedeih und Ver-
derb miteinander verbunden sind und daß wir von keiner Naturge-
walt soviel Nutzen noch Schaden erwarten dürfen wie voneinander. 
So wird denn zweifellos heute das rationelle Argument das wir-
kungsvollste der Friedensbewegung sein, aber zugleich – das ge-
fährlichste. Denn wir müssen es verstehen, daß von den Männern, 
wie sie im Weltkrieg ihr Leben in Flugzeug und im U-Boot willig für 
das Vaterland einsetzten, gar mancher da, wo Sein und Ehre dieses 
Vaterlandes und die Zukunft seiner Kultur in Frage steht, jedes Sor-
gen um Nutzen und Schaden für kleinlich und krämerhaft hält. Die 
ausschließliche Begründung der Friedenserwartung auf Zweckmä-



208 
 

ßigkeitsgedanken führt sehr leicht dazu, daß man die Friedensidee 
selbst als reine Nützlichkeitsidee auffaßt, über die eine heldenhafte 
Gesinnung sich hinwegsetzen kann und soll. In Wahrheit wird eine 
derart flache Auffassung schon dem rationalen Glauben an die „Ein-
tracht“, die sich logisch und ethisch aus der Gleichheit der Men-
schen ergibt, nicht gerecht, geschweige dem religiösen Ideal des scha-
lom, das nur aus seinem eigenartigen Grundgefühl und im Zusam-
menhang mit den anderen Forderungen der Lebensgestaltung be-
griffen werden kann. So wenig wie sich der Sabbatgedanke er-
schöpft in Bestimmungen über die Sonntagsruhe der Angestellten, 
so gewiß im Schofarruf des Jobeljahres ein Ton hörbar wird, der in 
der weitestgehenden Sozialreform, zumal der durch Klassenkampf 
erzwungenen, fehlt, so wenig geht der auf den Glauben an den reli-
giösen Sinn des Rechtes gegründete Schalomgedanke der Propheten 
ein in noch so zweckmäßige Regelungen der Beziehungen der Völ-
ker. Daher gibt der religiöse Friedensgedanke des Judentums der 
heutigen Friedensbewegung nicht nur eine – vom Standpunkte ide-
alistischer Weltbetrachtung aus – bedeutungsvolle Stütze, sondern 
zugleich einen tieferen, über die nächsten politischen Ziele hinaus-
weisenden Sinn. Zweifellos würden die Propheten, wenn sie heute 
lebten, das Werk jener Männer fördern, die die Schiffspanzer zu Ei-
senbahnschienen und die Kanonen zu Überseekabeln umzuschmie-
den streben. Aber sicher würden sie zugleich darauf hinweisen, daß 
der „Friedensbund“, den sie verkündeten (Jes. 54, 10), weder durch 
den Druck wirtschaftlicher Verhältnisse erzwungen noch durch die 
Macht zwischenstaatlicher Übereinkunft verbürgt, sondern nur 
durch eine Besinnung der Menschheit auf den Urgrund ihrer sittli-
chen Verpflichtung zur Wirklichkeit werden kann. 
 
 
 
Nachbemerkung ǀ Obige Darstellung wurde absichtlich so knapp wie möglich 
gefaßt, um den Vergleich zwischen den treibenden Mächten in Hellas und 
im Judentum auch dem Fernerstehenden zu ermöglichen. Es ist daher ge-
rade auf Naheliegendes durchweg verzichtet worden; die Entwicklung des 
Friedensgedankens in der spätrepublikanischen und kaiserlichen Zeit (Var-
ro; 4. Ekloge; Seneca), die besondere Fassung bei den einzelnen Propheten, 
Aussprüche des Midrasch über schalom, halachische Bestimmungen … und 
dergl. hätten nur im Rahmen einer größeren Schrift ausreichende Behand-



209 
 

lung finden können. Auch eine erschöpfende systematische Würdigung der 
Schätzung des Friedens innerhalb der jüdischen Weltanschauung im weites-
ten – Persönliches, Häusliches, Politisches umfassenden – Sinne ist aus die-
sem Grunde nicht beabsichtigt. 

Einige Hinweise auf neuere Arbeiten werden Weiterforschenden um so 
erwünschter sein. 

Über die griechische Auffassung: JÜTHNER, Hellenen und Barbaren, Leip-
zig, Dieterich, 1923. – H. FUCHS, Augustin und der antike Friedensgedanke, 
Berlin, Weidmann 1926. – M. MÜHL, Die antike Menschheitsidee in ihrer ge-
schichtlichen Entwicklung, Leipzig. Dieterich 1928, sämtlich mit Hinweisen 
auf ältere Arbeiten. Über Panaitios: I. HEINEMANN, Poseidonios’ metaphysi-
sche Schriften, Breslau, Marcus, I 1921, II 1928 (s. Register). 

Über das Verhältnis der israelitischen Friedenserwartung zu ägyptischen 
und babylonischen Schilderungen einer goldenen Zeit: DÜRR, Ursprung und 
Ausbau der israelitisch-jüdischen Heilandserwartung, Berlin, Schwetschke 
1925. 

Zur Bibel: CASPARI, Vorstellung und Wort Friede im A. T., Gütersloh, 
Bertelsmann 1910; EICHRODT, Die Hoffnung des ewigen Friedens im alten 
Israel, ebenda 1920. 

Zu den Nachwirkungen der hellenischen und der griechischen Friedens-
erwartung I. HEINEMANN, Der Völkerbund im Lichte des Judentums, Je-
schurun V, 1918, 609 ff. (auch als Sonderdruck im Verlag des Jeschurun, Ber-
lin N 24. erschienen). 

Über schalom, eirene, pax einerseits CASPARI a.a.O., andererseits FUCHS 
a.a.O., 166 ff. (der die Darstellung der Eirene in der Kunst zu wenig beach-
tet). Daß dtsch. Friede ursprünglich gleichfalls keine sehr tiefe Bedeutung 
hat, zeigt HERBIG, „Friede“, Rostocker Rektoratsrede 1919. Über philantropia 
s. LORENZ. De progressu notionis philantropias. Leipzig Diss. 1914. Über den 
Unterschied zwischen der religiösen und der nichtreligiösen Auffassung der 
Humanität vergl. auch H. SCHOLZ. Religionsphilosophie2 128. 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Isaak Heinemann, geboren am 5.6.1876 in Frankfurt a. M.; 
gestorben am 29.7.1957 in Jerusalem. s.  o. →S. 177. 
 



210 
 

Der Beitrag des Judentums zur 
Verwirklichung des Völkerfriedens 

 

(1929)1 

 
Rabbiner Dr. Max Dienemann 

 
 
 
Zu dieser Frage, wie zu jeder großen Weltschicksalsfrage, darf man 
nicht nur theoretisch Stellung nehmen, Wille und leidenschaftlicher 
Eifer muß die Richtung des Tuns weisen. Gerade darum ist es not-
wendig, ehe man die Haltung der Juden und des Judentums zur 
Friedensfrage in Vergangenheit und Gegenwart entwickelt, erst die 
Grenzen zu zeigen, die ihrer Einwirkung gesteckt sind, sei es, daß 
sie wirklich vorhanden sind, sei es, daß sie im Bewußtsein der Men-
schen leben; was im Bewußtsein lebt, ist schließlich für seinen Trä-
ger eine Wirklichkeit, von der er sich regieren läßt, und die er als für 
sein Handeln bestimmend empfindet. Es genügt also nicht, daß man 
einfach, ohne ein Wort der Erklärung, die Tatsache feststellt, daß das 
Judentum dem Frieden zugewandt ist, daß die stärkste Betonung 
des Friedensgedankens vom Propheten ausging, – man muß sich zu-
vor mit der Frage auseinander setzen: Was tut denn das Judentum 
von heute, was tut das Judentum von gestern zur Verwirklichung des 
Friedens, warum ist nicht jeder Jude ein Künder des Friedensgedan-
kens? und man muß weiter fragen: Ist denn die Stellung des Juden-
tums zur Friedensfrage eine einheitliche? Hat es denn nicht in der 
Bibel Kriege gegeben, ist nicht in ihr recht viel von Krieg und Waffen 
die Rede? hat es nicht die Makkabäer gegeben, die ob ihrer Kriegs-
leistung zu Nationalhelden wurden? 

Wir stecken zunächst die Grenzen ab, die der Einwirkung der 
Juden heute und seit langer Zeit in dieser Frage gesetzt sind. Sie 
stammen aus der Tatsache, daß es seit langem kein Judentum als ein 
Gebilde einheitlicher Willensregung gibt, daß ihm die autoritative 

 
1 Textquelle ǀ  Max DIENEMANN: Der Beitrag des Judentums zur Verwirklichung 
des Völkerfriedens. In: Der Morgen  –  Monatsschrift der Juden in Deutschland. 
5. Jahrgang, Heft 2 (Juni 1929), S. 141-158. 



211 
 

Behörde fehlt, die befugt und imstande wäre zu sagen: das und das 
ist unentbehrliches Element jüdischer Religiosität, und jeder Jude 
hat die religiöse Pflicht, sich in dieser Linie zu betätigen. Sie stam-
men ferner aus der Tatsache, daß es ein eigenes jüdisch-staatliches 
Leben seit den Tagen des Konflikts mit den Römern nicht gibt. Aber 
wenn irgendwo, so gilt’s in den Fragen der Politik, – und die Frie-
densfrage ist ja nicht nur eine Frage der Sittlichkeit, sondern auch 
der Politik, der Versittlichung der Politik, – daß das Recht und die 
innere Stärke einer Theorie, einer Lehre, einer sittlichen Forderung 
erst dann ihre volle Bewährung erfahren, wenn die, die sie aufstellen 
und erheben, sie auch in den Konflikten betätigen, in die sie hinein-
gestellt sind. Und nun ist es so, daß das Judentum als religiöse 
Macht seit etwa 1800 Jahren nirgendswo mit einer politischen Macht 
und Einheit zusammenfällt und also auch nicht in die Konflikte hin-
eingeraten ist, die der Durchführung der Friedensidee sich entge-
genstellen. Und es ist ferner so, daß in der Gegenwart nirgendswo 
Juden in der Lage waren, als politische Leiter des Landes oder Staa-
tes, dem sie angehören, Einfluß auf die Politik auszuüben, so daß 
man etwa hätte sagen können, daß in einer bestimmten politischen 
Lage ein Jude aus seinem religiösen Bewußtsein heraus sich für den 
Frieden bemüht hat. 

Man könnte vielleicht sagen: Das aber kann sich mit einem ent-
stehenden jüdischen Palästina ändern, hier können in absehbarer 
Zeit die Juden einmal zeigen, wie sie in einem eigenen Staate inmit-
ten der mannigfachen Konflikte eines staatlichen Lebens den Frie-
densgedanken verwirklichen. Aber man soll sich von vornherein 
nicht einem solchen Gedanken zuwenden. Selbst wenn es dazu 
käme, wozu ja nicht die mindeste Aussicht ist, daß Palästina als rein 
jüdischer Staat erstände, wird seine Regierung nichts Wesentliches 
zur Friedensfrage tun können, denn Krieg und Frieden ist heute 
ganz und gar eine Frage der Großmachtpolitik; die kleinen Mächte, 
– man sieht es so deutlich, daß es dafür eines Beweises gar nicht be-
darf, – sind über die Entscheidungen in dieser Frage in keiner Weise 
Herr, sie stehen unter der Diktatur der Großmächte. Wenn es wirk-
lich einmal zu einem Zusammenschluß Europa-Asien kommen 
sollte, auf welcher Seite dann immer Palästina stehen wird, – politi-
scher Wille und geographische Lage decken sich nicht, – es wird kei-
nen Willen haben und hineingezerrt werden wie viel größere und 



212 
 

mächtigere Staaten auch. Grenzen sind dem Einfluß des Judentums 
und der Juden ferner gesteckt, – diese sind nicht wie die bereits ge-
nannten mehr oder minder zwangsläufig, aber sie sind vorhanden, 
– dadurch, daß die Menschen von heute und mit ihnen die Juden 
sich in erster Reihe als Glieder ihrer Wirtschaftsgruppe empfinden 
und zu den Fragen der Sittlichkeit und der Lebensgestaltung im Po-
litischen aus ihrem Wirtschafts-Gruppendenken Stellung nehmen. 
Das sollte nicht sein; es sollte so sein, daß die Religiosität und das aus 
ihr fließende Sittlichkeitsziel das Handeln des Menschen bewegen 
und regieren, das allein wäre wirklich religiöse Seelenhaltung. Bei 
allem anderen bleibt die Religion ein Bezirk der Seele und nicht das 
Bestimmende, es sollte so sein, aber es ist nicht so. Man kann nicht 
anders als das feststellen und zugleich feststellen, daß daraus eine 
Minderung der Einwirkung von Religion und Religionsgemein-
schaft auf die öffentliche Lebensgestaltung sich ergibt. 

Zu alledem tritt nun noch eines: wo es sich um Fragen der nati-
onalen Haltung handelt, pflegt es in der Regel so zu sein, daß Ange-
hörige einer Minderheit den Begriff des Nationalen in der Gestalt als 
selbstverständlich hinnehmen, die ihm die Regierung und die Prä-
ger der öffentlichen Meinung gegeben haben. In dem Bemühen, an-
gesichts der ohnedies der Minderheit gegenüber bestehenden Ab-
neigung und Feindseligkeit: nicht aufzufallen, den Konfliktstoff 
nicht zu vermehren, passen sie sich der offiziellen Wertung dessen, 
was als national zu gelten hat, an. Wenn nun noch eine gewisse  
Denkrichtung der Minderheit als antinational bezeichnet wird, und 
manche kein Bewußtsein mehr davon haben, daß diese Denkrich-
tung ein Stück ihrer berechtigten und prägenden Eigenart ist, so rü-
cken sie von ihr ab. Nun war es tatsächlich so, daß die Regierenden, 
nicht nur in Deutschland, Pazifismus als eine dem Nationalen feind-
liche abträgliche Denkart bezeichneten; es gelang ihnen, die öffent-
liche Meinung nach dieser Richtung hin entscheidend zu beeinflus-
sen. Noch mehr, aus der Tatsache, daß biblische Gestalten die ersten 
und wesentlichen Träger des Friedensgedankens waren, und daß 
Juden in großer Anzahl für die Friedensidee wirkten, wurde die For-
mel geprägt, daß Pazifismus etwas Jüdisches – das hieß in der Aus-
drucks weise der Regierenden und der Drahtzieher der öffentlichen 
Meinung „Schwächliches“, „Minderwertiges“ – sei; darauf hin ka-
men viele Juden, denen das Gefühl dafür verloren gegangen war, 



213 
 

wie sehr der Friedensgedanke zur jüdischen Religiosität gehöre, zu 
dem Schlusse, sich lieber, der Betätigung innerhalb der Friedensbe-
wegung zu enthalten; sie fürchteten, sonst Ärgernis zu erregen, und 
als anational oder gar antinational zu gelten. Ja, manche verstiegen 
sich sogar zu der Behauptung, daß man dem Friedensgedanken ei-
nen schlechten Dienst erweise, wenn man ihn pflege und für ihn po-
litisch wirke, man mache ihn dadurch zu einer jüdischen Angele-
genheit, und das würde ihm rebus sic stantibus nur abträglich sein. 
Diese Seelenhaltung soll in keiner Weise entschuldigt werden, ihr 
haftet noch Ghettogesinnung an, bei ihr empfindet man sich eigent-
lich als außerhalb des Deutschtums stehend und nicht: zum Mithan-
deln verpflichtet. Wer sich als Deutscher fühlt, muß unbedingt das 
tun, was er nach seiner Meinung für Geltung und Würde des 
Deutschtums in der Welt richtig hält. So ist also in der oben gezeich-
neten Haltung Unfreiheit, Mangel an Überzeugungstreue, ein ängst-
liches Sichverstecken, ein Kapitulieren vor dem Geist der gerade 
Herrschenden. Aber auch wenn man sie nicht entschuldigen will, 
Tatsache ist, daß sie in vielen vorhanden war und ihre Energie und 
Willenskraft schwächte. Erwägt man nun ferner, daß in Deutsch-
land einst die Emanzipation der Juden mit ihrer Einfügung in die 
allgemeine Wehrpflicht begann, so begreift sich leicht, daß von hier 
aus im Unbewußten und Unterbewußten ihrer pazifistischen Betä-
tigung Hemmungen erwuchsen. 

Nun aber hat sich der Einfluß des Judentums im Laufe der letz-
ten zwei Jahrtausende eigentlich nie in der Weise vollzogen, daß 
eine programmatische, fest formulierte Forderung in die Welt hin-
ausgesandt wurde, daß eine Lehre, dogmatisch fixiert, in die Köpfe 
hineingehämmert wurde, sondern er bestand darin, daß seine Be-
kenner aus ihrem religiösen Bewußtsein eine bestimmte seelische 
Haltung durch die Tat bekundeten; das Leben der Juden, ihre Art, 
der Welt und den Gemeinschaftsbeziehungen der Menschen Gestal-
tung zu geben, war allein ihr Einfluß, und wo diese Lebensgestal-
tung deutlich aus ihrem religiösen Bewußtsein floß, war eine Ein-
wirkung der Juden zugleich eine solche des Judentums. In der Frie-
densfrage nun konnte durch Jahrhunderte weder ein Einfluß von Ju-
den noch vom Judentum überhaupt vorhanden sein; vom Beginn 
des Mittelalters bis in den Anfang des 19. Jahrhunderts war ihnen 
die Teilnahme am Militärdienst nicht möglich; in den Söldnerheeren 



214 
 

des Mittelalters mag es vielleicht hie und da einen Juden gegeben 
haben, dann war er aber seiner Glaubensgemeinschaft und seiner 
Religion entfremdet. Zu einem Nachdenken, ob Judesein mit Mili-
tärdienst und Anteilnahme am Krieg sich überhaupt innerlich ver-
tragen, konnte es gar nicht kommen, weil die Voraussetzungen für 
den seelischen Konflikt nicht gegeben waren; mit dem 19. Jahrhun-
dert beginnt zwar die Teilnahme des Juden am Militärdienst und 
am Krieg, aber sie steht gänzlich unter dem Gesetz und Zwang des 
Staates und ist völlig von dem Affekt der Leidenschaft regiert, der, 
nachdem Krieg nun einmal ausgebrochen ist, das Land und seine 
Bewohner insgesamt ergreift; die Frage nach dem Recht, Krieg zu 
beginnen, nach dem Recht des Krieges als eines Mittels der Rege-
lung staatlicher und volklicher Beziehungen trat an ihn bisher nicht 
heran, weil es dem einzelnen Bürger nicht möglich war, auf diese 
wichtigste Frage des Völkerlebens entscheidend einzuwirken. Erst 
in unserer unmittelbaren Gegenwart vollzieht sich die verantwor-
tungsvolle Anteilnahme der Bürger am Staat, und an seinen letzten 
Entscheidungen. Mit der Teilnahme des Bürgers an der Politik des 
Landes, damit, daß er sich für sie verantwortlich fühlt, mit der Mög-
lichkeit, daß irgend jemand, gleichgiltig welcher Schicht er ent-
stammt, an der Leitung des Staates in unmittelbarer Verantwortlich-
keit teilnimmt, beginnt der wirkliche Anteil des Juden und seine 
Einwirkung. 

Jetzt also erhält die Frage: Wie hat sich der Jude zur Friedens-
frage zu stellen? eine unmittelbare Bedeutung, beginnt sie für ihn 
ein Problem zu werden, und zwar nicht in der Form: Wie hat er sich 
mit Rücksicht auf seine staatsbürgerliche Stellung dazu zu verhal-
ten? sondern in der Form: Wie hat er sich aus dem seine Lebensfüh-
rung, seine sittliche Haltung und Betätigung Bestimmenden zu ver-
halten? Und das Bestimmende des Juden ist überall da, wo man sein 
Wesen nicht rein national, rein völkisch erfaßt, das Religiöse. Die 
Frage ist überhaupt nur zu stellen, wo man anerkennt, daß zum Ju-
desein ein bewußt erfaßtes, bewußt aufgenommenes Geistiges ge-
hört. Voraussetzung des Ganzen aber ist und bleibt, daß Staat, Poli-
tik, Wirtschaft nicht als Gebilde eigener Souveränität, eigenen 
Rechts, außerhalb der Sphäre der Religion und der Sittlichkeit beste-
hen, sondern daß das religiöse Bewußtsein sie regieren und bestim-
men müsse; Voraussetzung ist, daß diese These entweder verwirk-



215 
 

licht oder allgemein anerkannt ist, oder daß die religiös bewegten 
Menschen den Willen haben, die Welt von heute aus dieser Über-
zeugung heraus umzugestalten. 

Fragt man nun aber, woher man weiß, welche Linie die jüdische 
Religion in der Richtung auf die Entscheidung der Kriegsfrage ein-
schlägt, welches hier die Zeugnisse der jüdischen Religiosität sind, 
so ergibt sich das Folgende. Von einem durch praktische Tat abge-
legten Zeugnis kann in den letzten 16 bis 18 Jahrhunderten aus den 
oben angeführten Gründen nicht die Rede sein. Die Zeugnisse jüdi-
scher Religiosität in dieser Frage liegen in der tatsächlichen Haltung 
in biblischer Zeit und bis zu den Aufständen gegen Rom; sie liegen 
ferner in den im jüdischen Schrifttum biblischer und nachbiblischer 
Zeit niedergelegten Äußerungen zu ihr. Diese im jüdischen Schrift-
tum niedergelegten Äußerungen sind angesichts des Einflusses de-
rer, aus deren Mund sie stammen, und der Anerkennung, die sie als 
Volksführer genossen, nicht literarisch, also papieren, zu werten, 
sondern sie sind wirkliche Zeichen der Denkart der Gesamtheit, des 
Willens ihrer Führer und des Willens der Massen. Sie sind dank dem 
lebendigen Einfluß, den die Tradition und die Thora in all ihren Ver-
zweigungen je und je ausgeübt hat, nicht als Stimmen aus einer 
längst erstorbenen Vergangenheit zu betrachten, sondern als unmit-
telbare, in jeder Zeit lebendige Äußerung des Geistes der jüdischen 
Gemeinschaft. Das war stets die Voraussetzung, aus der man Thora 
studierte und sich mit ihr in Verbindung hielt, daß sie der lebendige 
Ausdruck der in jedem Geschlecht sich erneuernden göttlichen Of-
fenbarung ist, daß jedes Geschlecht in ihr den Willen Gottes erfährt, 
den es für die Ordnung der Welt aufzunehmen die Pflicht hat. Das 
war nicht nur Forderung, sondern unmittelbar erfühltes, stets wa-
ches religiöses Bewußtsein. Von da aus gesehen sind Bibel und jüdi-
sches Schrifttum Zeugnis jüdischer Religiosität und deren ständige 
Bildnerin. 

Was ergibt sich nun aus der Bibel und der alten jüdischen Ge-
schichte und Kulturgeschichte für die Stellung des Judentums zu 
Krieg und zu Frieden? Zunächst ist ohne jede Beschönigung festzu-
stellen, daß es in der biblischen Zeit und in der ganzen Periode der 
Staatlichkeit Israels Krieg gegeben hat, daß also die jüdische Ge-
schichte und das Judentum nicht sofort mit einer unbedingten Ab-
lehnung des Krieges beginnen; das wird keinen Wunder nehmen, 



216 
 

der auch die Religion und die religiösen Gedanken einer Entwick-
lung untertan weiß. Wichtig ist nun festzustellen, wie früh die Rich-
tung auf den Frieden und die Ablehnung des Krieges einsetzte, wie 
es zu der Zeit, da Krieg war und noch als selbstverständlich galt, mit 
dem bestellt war, was man Kriegs- und Friedensgesinnung nennen 
kann, und wie sich das in Handlungen und gütigen Verordnungen 
ausprägte. 

Es ist schon bezeichnend, daß zwar von der kriegerischen Inbe-
sitznahme Palästinas die Rede ist, daß aber darüber hinaus Erobe-
rungsabsichten nicht zum Ausdruck kommen, und wo Könige die 
Waffen erobernd über die Grenzen tragen, das im Gegensatz zum 
religiösen Willen der Führer und des Volkes geschieht; daß zwar in 
den 5 Büchern Moses von einer allgemeinen Dienstpflicht die Rede 
ist, aber dann später von Söldnern berichtet wird, die die Könige 
sich hielten, woraus der Schluß auf die Abneigung des Volkes gegen 
kriegerische Handlungen gestattet ist; daß abgesehen von der ersten 
Landnahme die Kriege, die geführt werden, Verteidigungskriege 
sind, Abwehr feindlichen Angriffs und fremden Knechtungswil-
lens. 

Es kommt, führten wir aus, auf die Kriegs- oder Friedensgesin-
nung an; die Stellung zur Kriegs- oder Friedensfrage ist nämlich 
nicht einfach aus den Feststellungen, ob es Krieg gab oder nicht zu 
beantworten. Kriegsgesinnung ist diejenige Gesinnung, bei welcher 
der Krieg so sehr als Mittel der Gestaltung der staatlichen und volk-
lichen Beziehungen gilt, daß nicht nur mit ihm als einem Selbstver-
ständlichen, Erlaubten oder Notwendigen gerechnet wird, sondern 
daß ihm und seiner zielbewußten Durchführung alles untergeord-
net ist, so daß ihnen gegenüber jeder menschliche und kulturelle 
Wert zurückzutreten hat. So gefaßt, darf man ohne Übertreibung sa-
gen, daß es schon im biblischen Schrifttum eine Kriegsgesinnung 
nicht gab. Die mannigfachsten Zeugnisse dafür sind vorhanden. 
Man lese die folgende Verordnung (5. Buch Mose, 20, 9)2: „Wenn Du 
eine Stadt viele Tage einschließest, sie zu bekriegen, um sie zu neh-
men, verdirb nicht ihren Baumstand, eine Axt gegen ihn zu zücken, 
denn von ihm sollst Du genießen, Du sollst ihn nicht roden, denn ist 

 
2 Soweit es bereits möglich ist, sind alle Bibelstellen, nach, der Buber-Rosenzweig-
schen Übersetzung zitiert. 



217 
 

der Baum des Feldes ein Mensch, daß er vor Dir in die Einschließung 
käme?“ Kriegsgesinnung würde das gerade Gegenteil sagen und 
tun, würde den Baumstand umbauen, um den Belagerten dadurch 
rascher auf die Knie zu zwingen. Das Gegenteil von Kriegsgesin-
nung spiegeln die anderen bekannten Kriegsgesetze der Bibel wie-
der, sie seien, um alle Züge des Bildes wiederzugeben, ausführlich 
hergesetzt (5. Buch Mose, 20, 5-8): 
 

„Dann sollen die Schriftführer zum Volke reden, den Spruch: 
Wer ist der Mann, der ein neues Haus baute und es nicht rüstete? 
er gehe, er kehre in sein Haus zurück, 
sonst könnte er im Kriege sterben und ein andrer Mann 
rüstete es! 
Und wer ist der Mann, der einen Rebgarten pflanzte und 
gab ihn nicht preis! 
er gehe, er kehre in sein Haus zurück,  
sonst könnte er im Kriege sterben und ein andrer Mann 
gäbe ihn preis!  
Und wer ist der Mann, der ein Weib sich verlobte und  
nahm sie nicht?  
er gehe, er kehre in sein Haus zurück, 
sonst könnte er im Kriege sterben und ein andrer Mann 
nähme sie! 
Und fortfahren sollen die Schriftführer zum Volke zu  
reden, sie sollen sprechen: 
Wer ist der Mann, der furchtsam und weichen Herzens ist, 
er gehe, er kehre in sein Haus zurück,  
nicht schmelze er das Herz seiner Brüder, seinem 
Herzen gleich!“ 

 
Daß solche Anrede vor Kriegsbeginn im Bewußtsein des Volkes 
lebte, zeigt die Gideonerzählung, die auch von dem Ausruf berich-
tet: „wer Angst hat und zaghaft ist, kehre um“ (Richter 7,  3). Dane-
ben setze man nun noch die andere Verordnung (5. Buch Mose 
24,  5): „Wenn ein Mann ein neues Weib nahm, fahre er nicht in der 
Heerschar mit aus, nichts ergehe über ihn in allerhand Beding, un-
gestraft gehöre er seinem Haus ein Jahr lang und erfreue sein Weib, 
das er genommen hat.“ All das ist das völlige Gegenteil von Kriegs-



218 
 

gesinnung. Die Ansprüche des Einzelnen auf das, was er sich an 
Glück und Behagen von seinem Leben erwartet, werden dem Staats-
interesse und dem politischen Ziel übergeordnet, während Kriegs-
gesinnung bedeutet, dem politischen Mittel des Krieges jedes Be-
dürfen des Einzelnen unterzuordnen, es als unberechtigt und gar 
nicht vorhanden zu betrachten. 

Eine Erzählung im Buche der Chronik (2,  28, V. 8 ff.) ist beson-
ders charakteristisch für das Fehlen dessen, was wir mit Kriegsge-
sinnung bezeichneten. Dort wird berichtet, wie in einem Kriege Is-
raels gegen Juda Israel Sieger war, große Beute machte und viele 
Gefangene heimbrachte, und dann wird weiter fortgefahren: 9 bis 
15: „Dort war aber ein Prophet des Herrn, namens Obed, er ging 
dem Heere entgegen, das nach Samaria kam, und sprach zu ihnen: 
Da der Herr, der Gott eurer Väter, über Juda zürnte, gab er sie in 
eure Hand, und ihr tötetet unter ihnen mit einer Wut, daß es bis an 
den Himmel reichte. Und nun denkt ihr, die Judäer und Jerusalemi-
ter euch zu Sklaven und Sklavinnen zu zwingen – gewiß, das wird 
euch nur zu einer Verschuldung gereichen gegen den Herrn, euren 
Gott. So hört auf mich und gebt die Gefangenen zurück, die ihr fort-
geführt von euren Brüdern, denn die Zornglut des Herrn ist gegen 
euch. Da erhoben sich Männer von den Häuptern der Efraimiten, 
Asarjas Sohn Jochananhu, Berechjas Sohn Mesillemots, Hiskijas 
Sohn Sallums und Amassa, Sohn Hadlais, wider die vom Kriege 
Heimgekehrten. Und sprachen zu ihnen: Bringt die Gefangenen hier 
nicht ein, denn nur in neue Schuld zu Vasallen gegen den Herrn 
denkt ihr, hinzuzufügen zu unserer Sünde und zu unserer Schuld; 
gewiß, groß genug ist ohnedies unsere Schuld und der Zorn über 
Israel! Da ließen die Kriegsleute die Gefangenen und die Beute vor 
den Fürsten und der Versammlung. Die Männer, die oben mit Na-
men genannt sind, standen auf, sie holten die Gefangenen und klei-
deten von der Beute alle Nackten unter ihnen; sie gaben ihnen Klei-
der und Schuhe und zu essen und zu trinken, und salbten sie und 
führten sie, alle Schwachen auf Eseln, zu ihren Brüdern nach der 
Palmenstadt Jericho, dann kehrten sie nach Samaria zurück.“ 

Das ist wiederum ein Verhalten, das von jeder Kriegsgesinnung 
weit entfernt ist, bei dem die Rücksicht auf den Menschen über dem 
Zweck der Vernichtung und Niederhaltung des Feindes stand. Man 
sage nicht, das war ein Bruderkrieg, und hier kämpften Verwandte 



219 
 

miteinander; jeder Krieg ist Bruderkrieg und die Feindschaft zwi-
schen Verwandten ist, wenn sie erst entstanden ist, wütender als ir-
gendwelche sonst. Man lese ferner die Erzählung vom Kriege Israels 
mit Syrien, da der Syrerkönig Ben-Hadad geschlagen sich versteckt 
hält, und wie seine Diener unter Berufung auf die sprichwörtliche 
Milde der jüdischen Könige ihm raten, sich dem König von Israel 
bittend zu Füßen zu werfen, er tut es und wird sofort mit fürstlichen 
Ehren aufgenommen (1. Kg. 20); d. h., daß in einer Zeit, in der über-
all der gefangene feindliche Führer um des Kriegszweckes willen zu 
Tode gemartert wurde, in Israel ohne Rücksicht auf die später mög-
lichen militärischen Gefahren auch der feindliche Führer um seines 
Menschseins willen als Bruder und Freund behandelt wurde. Dieses 
Fehlen der Kriegsgesinnung zeigt sich weiter in dem Bericht, daß 
man König David den Tempel nicht bauen ließ, obgleich er doch den 
Ruhm und die Geltung des Landes über alle Maßen gefördert hatte, 
weil er eben das alles durch Krieg getan hatte; daß im Bewußtsein 
des Volkes schon in biblischer Zeit, in den Büchern der Chronik, Kö-
nig David nicht so sehr als der große Kriegsheld und der Besieger 
des Goliath fortlebte, sondern als der fromme Psalmen-Sänger und 
-Dichter; daß man den Altar nicht mit Eisen behauen durfte, weil 
das Eisen das Werkzeug des Krieges ist. 

Bezeichnend für die Einstellung der nachbiblischen Geschlech-
ter ist es, daß in den jüdischen religiösen Quellen von den Kriegsta-
ten der Makkabäer nichts zu finden ist, nicht einmal von dem hel-
denhaften Kampf, der die Religionsfreiheit erstritt; die Bücher der 
Makkabäer sind nicht in den Kanon aufgenommen worden; das 
wäre nicht möglich gewesen, wenn man dem Kriege irgendwie po-
sitiv gegenübergestanden hätte. Dem Eroberungsdrang der mak-
kabäischen Könige stand das Volk ablehnend gegenüber, ihre 
Kriege mußten sie mit fremden Söldnern führen und die reichsten 
Kriegserfolge brachten es nicht zuwege, daß sich die Liebe und An-
erkennung des Volkes ihnen zuwandte; das wäre wiederum nicht 
möglich gewesen, wenn man ein im Kriege bewährtes Heldentum 
und militärische Kraft und Tüchtigkeit irgendwie geschätzt hätte. 

Von einer geradezu klassischen Kriegsverneinung zeugt die Tat-
sache, daß in den Tagen, da der Ritus sich bildete und festigte, man 
für den Sabbath des Chanuckafestes als Prophetenabschnitt ein 
Stück wählte, das in den Worten gipfelt: „nicht durch Heeresmacht 



220 
 

und nicht durch Kraft, sondern allein durch meinen Geist spricht 
Gott“ (Secharja 4,  6), und daß man in diesem Satz den Sinn des Ge-
schehens verkörpert empfand. Hier wird gleichsam mit einer Hand-
bewegung alles kriegerisch Heldische als gleichgiltig und nicht der 
Rede wert beiseite geschoben. Aus den ältesten Zeiten der Bibelaus-
legung findet sich im Sifre zu 4. Buch Mose 31,  7 die Bemerkung, daß 
bei einer Belagerung die Stadt nicht von allen Seiten umschlossen 
werden darf, eine Seite solle frei bleiben, damit den Einwohnern Ge-
legenheit gegeben sei, zu entweichen und ihr Leben zu retten. 

All das ist sprechendes Zeichen des Fehlens jeder Schätzung der 
körperlich-rohen Kraft und eines durch körperliche Kraft erworbe-
nen Vorteils, und der Überordnung des Menschen und seines Be-
dürfens allem politischen Zweck und Mittel. Von dem Fehlen des-
sen, was wir Kriegsgesinnung nannten (d. h. alleiniges Gerichtetsein 
des Sinnes auf den Zweck des Krieges und Freude über die Vernich-
tung des Feindes), zeugt die bekannte Legende: „Als die Wogen des 
Meeres über die Ägypter fluteten, wollten die Engel Gottes ein Lob-
lied singen; da wehrte ihnen Gott und sprach: meine Geschöpfe ver-
lieren ihr Leben und ihr wollt Jubelgesang anstimmen?“ (Megillah 
10 a). Kriegsgesinnung könnte solche Legende nicht erfinden, sie 
würde den Jubel über den Untergang des Feindes noch dankbar un-
terstreichen. Und sollte die Abneigung der religiösen Führer in der 
Römerzeit, durch Aufstand und Krieg Roms Joch abzuschütteln, nur 
auf die Erwägung zurückzuführen sein, daß ein Erfolg angesichts 
der Machtverhältnisse unmöglich sei? Also ganz und gar auf Nütz-
lichkeitserwägungen? Das kann unmöglich bei Menschen sein, die 
in einer so vollendeten Gottgläubigkeit lebten, daß es ihnen gar 
nicht denkbar war, Gott könnte anders handeln, als dem Recht zum 
Sieg helfen und den Unterdrückten befreien. Auch hier kann nur das 
Widerstreben gegen den Krieg als solchen die Haltung bestimmt ha-
ben. 

Die innere Ablehnung des Krieges führt sogar zu einer ausge-
sprochenen Paradoxie. Es war der Gedankengang der Propheten, 
als sie in der Weltgeschichte die Offenbarung Gottes entdeckten, 
daß Gott, um ein Volk für seine Sünden zu strafen, in ihrem Falle 
Israel, ein anderes Volk herbeiführt, damit es die Sündigen mit Krieg 
überziehe; dann aber lassen sie Gottes Gericht über dieses selbe Volk 
kommen, weil es Gewalttat geübt hatte, – Krieg ohne Gewalt gibt es 



221 
 

nicht, – und es hat doch eigentlich nichts anderes getan, als Gottes 
Auftrag ausgeführt. Das Ganze ist nur verständlich, in seiner Para-
doxie begreifbar, wenn man das innere Widerstreben des Sprechers 
gegen Krieg und kriegerische Handlungen durchfühlt und ahnend 
aufspürt. 

Das alles zeigte die der Kriegsgesinnung abholde Richtung der 
Bibel und der sie tragenden und weiterführenden Menschen; damit 
ist es aber noch nicht getan. Nun mußte der Schritt weiter gegangen 
werden von der Verneinung der Kriegsgesinnung zur positiven For-
derung des Friedens. Er ist in der Bibel gegangen worden. Das 11. 
Kapitel des Jesaja hat dem Friedensgedanken eine so unbedingte 
Giltigkeit gegeben, hat der Friedensforderung eine solche Absolut-
heit verliehen, daß dort mit der Kraft der dichterischen Schau sogar 
das nur vom Affekt beherrschte Tierreich in diese Friedensherr-
schaft einbezogen ist. Ein anderer Prophet, älter als Jesaja und Mi-
cha, denn sie beide haben seine Worte wörtlich übernommen und 
weitergetragen, hat der Friedensforderung die klassische Prägung 
gegeben: „Sie werden umschmieden ihre Schwerter zu Sicheln und 
ihre Lanzen zu Rebmessern, nicht mehr wird ein Volk gegen das an-
dere das Schwert erheben, sie werden nicht mehr lernen, Krieg zu 
führen“ (Jesaja, 2,  4; Micha, 4,  3). An dieser Prägung der Friedens-
forderung ist zweierlei bedeutsam, abgesehen von dem Ziel und der 
Wucht der Forderung selbst. Einmal die Anerkennung der Tatsache 
des Wettbewerbs unter den Menschen, es wird nicht einfach rein 
lehrhaft ein Friedensideal aufgestellt und gesagt, die Menschen sol-
len sich jeden Streites enthalten, es wird mit der Tatsache, daß ein 
Streben und Eifern vorhanden ist, als mit einer vorhandenen Tatsa-
che gerechnet und dann gesagt, daß alle Energie auf Werke der Kul-
tur gerichtet sein sollen; hier mögen die Menschen ihre Leidenschaft 
zum Besten der Gesamtheit betätigen. Das ist der tiefere Sinn der 
Gegenüberstellung von Schwert und Pflug, Lanze und Rebmesser; 
Pflug und Rebmesser sind die Sinnbilder der Kultur, alle Kultur 
wuchs aus der Arbeit am Boden hervor; und nun lautet die Forde-
rung nicht nur: Wirf das Eisen hinweg, sondern: Nimm es, um Kul-
tur zu festigen. D. h. mit anderen Worten, das Friedensideal ist hier 
nicht nur negativ Sichfernhalten vom Krieg, Verwerfung des Krie-
ges, sondern Umbiegung der Kampfenergien zur Kulturarbeit. Be-
deutsam ist ferner die Prägung des Gedankens, „sie werden nicht 



222 
 

mehr lernen, Krieg- zu führen“; wer weiß, wie oft Krieg daraus ent-
standen ist, daß Menschen planvoll auf ihn gedrillt wurden, daß 
seine Methode erlernt und angelernt worden ist, daß überhaupt 
Menschen da sind, die für ihn vorbereitet sind und nun in der Rich-
tung ihrer Vorbereitung und ihres Erlernten Betätigungsdrang ha-
ben, wird die tiefe Weisheit dieser Prägung der Friedensforderung 
zu würdigen wissen. 

Als ob der Prophet geahnt hätte, daß es eine Möglichkeit gäbe, 
den Frieden als einen vorübergehenden Zustand ohne Dauer und 
Ewigkeit zu fassen, formen sich ihm an anderer Stelle, da wo er die 
Geburt des Friedensbringers kündet, die Worte „zum Frieden ohne 
Ende“ (Jesaja 9,  6). 

An die biblischen Worte reihen sich die mannigfachen Äußerun-
gen der Friedenssehnsucht in den Apokryphen an, die ja auch Aus-
druck jüdischer Seelenhaltung und Religiosität sind; zu ihnen gesel-
len sich Äußerungen über den Wert des Friedens in dem talmudi-
schen und aggadischen Schrifttum. Dr. Heinemann hat in seinem 
Aufsatz im vorigen Heft des „Morgen“, „Die Idee des Völkerfriedens 
im Altertum“, bereits treffend ausgeführt, welche andere, tiefere Be-
deutung im Hebräischen das Wort für Frieden schalom gegenüber 
dem lateinischen pax und dem griechischen eirene hat, wie in ihm die 
Vollkommenheit des Leibes und der Seele zum Ausdruck kommt, 
wie hier also der Friede nicht nur als Fehlen des Kriegszustandes 
oder als juristisch und kultisch gesicherter Rechtsvertrag empfun-
den wird, sondern als Ausdruck der inneren Ausgeglichenheit des 
Menschen und seines tiefen, religiös beflügelten Willens nach Herr-
schaft des Rechts und der an Gott entzündeten Gerechtigkeit. Dieser 
Inhalt des Wortes schalom schwingt mit, wann immer vom Frieden 
und seinem Wert und dem Verlangen nach ihm die Rede ist. Aus 
dem Chor der Stimmen seien wenigstens einige der charakteris-
tischsten wiedergegeben. 

Da ist zuerst das berühmte Wort des Rabban Simon ben Gama-
liel: „Auf drei Dingen steht die Welt, auf dem Recht, der Wahrheit 
und dem Frieden“ (Sprüche der Väter, I, 18). Hier wird also der Frie-
den unter die Dinge eingereiht, ohne die die Welt als sittliche Schöp-
fung nicht bestehen kann; damit wird implicite der Krieg als Zerstö-
rer und Vernichter abgelehnt und ihm jede Berechtigung abgespro-
chen. Ferner das Wort: „Der Priestersegen schließt ab mit ,Gott gebe 



223 
 

dir Frieden‘, um zu sagen, daß kein Segen irgendeinen Wert hat, 
wenn nicht der Friede mit ihm verbunden ist“ (Bemidbar rabbah 
XI, 7); das bedeutet, daß ohne Frieden kein Gut, keine Tugend als 
Segen, als Wert empfunden werden darf. Ähnlich das Wort des 
Priesters Rabbi Chanina: „Der Friede ist von gleichem Wert wie das 
ganze Werk der Weltschöpfung, denn so heißt es (Jesaja 45,  8): ‚er 
bildet das Licht und schafft die Finsternis, er stiftet den Frieden‘“ 
(Jalkut zu 4. Buch Mose, Abs. 711). Ein anderes Wort: „Chiskia sagte, 
die Größe des Friedens ist aus folgendem ersichtlich, andere Gebote 
beginnen mit einem ‚wenn‘, z. B. (2. Buch Mose, 23,  4) ‚wenn du dem 
Ochsen deines Feindes oder seinem Esel begegnest, der umherirrt 
…‘ (5. Buch Mose, 22,  6), ‚wenn deinem Angesicht unterwegs ein Vo-
gelnest begegnet …‘, immer ist՚s so, wenn sich dir die Gelegenheit 
zur frommen Tat bietet, mußt du sie tun, wenn sie sich dir nicht bie-
tet, besteht eben keine Verpflichtung, aber wie heißt’s vom Frieden? 
‚Suche den Frieden und jage ihm nach‘ (Psalm 34,  15), ‚suche ihn, da 
wo du bist, jage ihm nach allerorten‘“ (Wajikra rabbah IX,9). Als 
ganz besonders charakteristisch darf die folgende Äußerung gelten: 
„Warum fehlt in der Schöpfungsgeschichte beim zweiten Tage die 
Bemerkung ki tow, ‚Gott sah, daß es gut war?‘ Rabbi Chanina sagte, 
weil es an ihm heißt (1. Buch Mose 1,  6): ‚es sei Scheide von Wasser 
und Wasser‘; es sagte Rabbi Twijomi: wenn schon bei einer Tren-
nung, die zur Herstellung und Befestigung der Welt und ihrer Be-
siedlung notwendig war, das ‚es ist gut‘ versagt bleibt, wie erst bei 
Trennung und Streit, die sie verwirren!“ (Bereschith rabbah IV, 6). 
Das heißt also: Kein noch so hohes Ziel, keinen noch so hohen Wert 
gibt es, daß um ihretwillen eine Störung des Friedens einen Schim-
mer von Recht hätte; nicht einmal zur Wahrung des Bestandes der 
ganzen Welt könne eine Störung des Friedens gutgeheißen werden. 
Man halte sich erneut vor, was oben über den Einfluß der Thora auf 
die jüdische Religiosität und über die stete Verbundenheit mit sol-
chen Worten gesagt war, und man wird wissen, daß hier der Nie-
derschlag einer durch Jahrhunderte hindurch bis in unsere unmit-
telbare Gegenwart lebendig fortwirkenden Denkweise zu finden ist. 

Was aber folgt nun daraus für die Betätigung der Juden von 
heute? Einmal, daß die Friedensgesinnung und das Streben nach 
dem Frieden ein wichtiger und unentbehrlicher Bestandteil der jü-
dischen Religiosität ist. Zu ihr gehört es, den Frieden als höchsten 



224 
 

Wert zu preisen; zu ihr gehört es, als wahres Heldentum die geistige 
und sittliche Kraft anzusprechen, mit der erstrebt und erarbeitet 
wird, daß alle menschlichen Beziehungen, auch die staatlichen, 
durch Recht geregelt werden. Zu ihr gehört die Zurückweisung des 
Gedankens, daß in solcher Höherbewertung der geistigen und sitt-
lichen Kraft als der Bewährung körperlicher Kraft und streitbarer 
Tapferkeit eine Schwächlichkeit und Feigheit sich berge, und die 
Pflege des Glaubens, daß das die höchste Kraft ist. Zu ihr gehört der 
Glaube, daß der Mensch und sein Leben so wertvoll ist, daß über 
ihn kein Wert emporsteigt. Und ferner folgt daraus, daß jeder Jude, 
der an der Gestaltung der Welt und der menschlichen Dinge mitar-
beiten will und das aus seinem religiösen Bewußtsein und nicht aus 
irgendeinem anderen Beweggrund leisten will, verpflichtet ist, an 
der Befestigung und Verwirklichung der Friedensidee zu arbeiten. 
Zu arbeiten, an welcher Stelle er immer stehen mag, der eine in dem 
engeren Kreis, in dem ihm Wirken und geistige Beeinflussung ge-
stattet ist, ein anderer, den seines Schicksals Lauf in größere Einfluß-
möglichkeit geführt hat, in seinem weiten Kreis, ein anderer schließ-
lich, der an leitender Stelle im Staat gestaltend zu wirken berufen ist, 
in seiner überragenden und unmittelbaren Wirkensmöglichkeit. 

Allerdings vom Schiedsgericht und all den heutigen Einrichtun-
gen, mit denen die Friedensidee in die Wirklichkeit der Politik ein-
gebaut wird, ist in den Stimmen der jüdischen Religiosität nicht die 
Rede. Aber das darf man auch gar nicht verlangen und erwarten. Es 
ist nie die Aufgabe der Religion, bestimmte Einrichtungen und feste 
Institutionen zu fordern und auszugestalten, im Gegenteil, sie wür-
de damit eher einen Fehler begehen; Einrichtungen, Institutionen 
sind immer ein Zeitgeborenes, helfen dazu, in einer bestimmten 
Zeit, unter den Formen ihres Lebens und Lebensgefühls, eine Idee 
zu sichern; weht eines anderes Lebensgefühles Sturmwind, so 
könnte die Starrheit einer festgelegten Einrichtung sogar Schaden 
stiften und die Idee hemmen. Aufgabe der Religion ist, eine Idee als 
eine ewig gütige zu verkünden und in die Herzen der Gläubigen zu 
senken, Aufgabe des religiösen Menschen ist es, diese Idee zu wah-
ren, zu festigen, zu verkünden und weiterzutragen, ihr in seiner Zeit 
Sicherung und Geltung zu schaffen. Aufgabe und Pflicht des religi-
ösen Juden ist es, in seiner Zeit, in der Gegenwart von heute, aus 
seinem religiösen Bewußtsein der Friedensidee in den Einrichtungen 



225 
 

Sicherheit und Dauer zu schaffen, die unter den Staatsformen von 
heute sie am besten und bestimmtesten verbürgen. Dafür darf es 
kein Schema geben; sie bewegen sich heute in der Herausarbeitung 
des Schiedsgerichtsgedankens und seiner praktischen Ausgestal-
tung, in der Ausgestaltung des Minderheitenrechtes; an alledem ist 
praktisch und positiv mitzuarbeiten und darüber hinaus an allem, 
was noch gefunden werden mag, um die Idee in Wirklichkeit um-
zusetzen. Aufgabe des religiösen Juden ist, den Gedanken zu ver-
breiten, daß der Krieg nicht sein muß, daß er als Mittel der Regelung 
der staatlichen Beziehungen nicht notwendig ist und also nicht sein 
darf, daß Kriegsgesinnung mit reifer Sittlichkeit nicht einen Bund 
schließen kann. 

Und das alles muß er tun aus religiösem Bewußtsein und um der 
Verwirklichung der Religion willen, d. h. nicht aus Nützlichkeits-
streben. Die Empfehlung des Friedens aus dem Gedanken, daß der 
Krieg keinen Nutzen bringt, daß auch der Sieger nur Nachteil hat, 
so richtig und so praktisch das sein mag, genügt noch lange nicht. 
Das Urteil über die Nützlichkeit kann sich ändern, einen vollen Wert 
hat Friedensarbeit nur aus der Ewigkeit religiösen Bewußtseins. Nur 
religiöses Bewußtsein wird den Frieden aus Grundsatz und mit lei-
denschaftlicher Energie fordern, auch dort, wo der Krieg Nutzen 
bringen könnte; und aus religiösem Bewußtsein wird man einen sol-
chen Nutzen für nichts achten und verwerfen, ihn nicht haben wol-
len, eben weil er durch Aufhebung des Friedens errungen ist. 

Diesem religiösen Bewußtsein liegen im Judentum bestimmte 
Vorstellungen zu Grunde, die gerade für die Arbeit an der Friedens-
verewigung wichtig sind, aus denen Richtung und Energie der Ar-
beit fließen. Da ist zunächst die jüdische Anschauung vom Wesen 
des Menschen. Das Judentum lehnt die mit dem Begriff der Erb-
sünde in Zusammenhang stehenden Gedankengänge ab; es spricht 
dem Menschen die Kraft zu, das Gute, nachdem Gott es offenbart 
hat, aus eigenem zu tun, es betrachtet also die Seele des Menschen 
nicht als in allen Geschlechtern gleichermaßen unter der Sünde ste-
hend, schicksalsmäßig ihr Untertan, so daß, wie Harnack es einst 
sagte, die innere Situation des Menschen im Wesentlichen unverän-
derlich ist. Es lehrt vielmehr, daß eine bessere Ordnung der mensch-
lichen Lebensverhältnisse einen sittlichen Fortschritt, ein tieferes 
Verständnis für Gerechtigkeit und alle anderen sittlichen Forderun-



226 
 

gen vorbereiten; daß die unausgesetzte Arbeit der Menschheit an 
sich selbst die seelische Beschaffenheit des Menschen immer mehr 
emporsteigere. Auf diesem Glauben an die Veränderlichkeit der in-
neren Situation der menschlichen Seele beruht der Glaube des Ju-
dentums an die Möglichkeit der Erreichung eines Zustandes, in 
dem, unter Bruch mit der Vergangenheit und Gegenwart des Men-
schengeschlechtes, der Krieg selbst als Mittel, das Denken an den 
Krieg als Mittel ausgeschaltet werden kann. 

Auf dieser Vorstellung von der Eigenkraft menschlicher Arbeit 
und der Selbständigkeit der sittlichen Persönlichkeit des Menschen, 
beruht der jüdische Glaube an das Gottesreich auf Erden. Dem Ju-
den ist die Welt nicht der Tummelplatz der Sünde, die ewige Ver-
körperung des Widergöttlichen, die ewige Versuchung und Gefahr, 
sie ist ihm das Feld, auf dem er sich bewähren kann und muß, auf 
dem er seine sittliche Kraft entfalten soll, auf dem er seine Aufgabe, 
das Gottesreich auf Erden zu errichten, erfüllen soll. Wie Gott selbst 
an der Errichtung seines Reiches mithilft und mitwirkt, darüber ist 
Geheimnis gebreitet, aber des Menschen Aufgabe ist, an seinem Teil 
dies Reich aufzubauen, die Bestimmung der Welt ist es, zu solchem 
Gottesreich zu werden, und als Sinn der Geschichte erscheint dem 
Judentum die Erarbeitung des Willens zum Aufbau des Gottesrei-
ches. Die Tragik der Geschichte gilt dann nicht als eine notwendige, 
innerlich begründete, von der es kein Entrinnen gibt, sondern als 
eine bislang in der mangelhaften Erkenntnis des Menschen, in sei-
nem nicht genügend an Gott gerichteten Willen begründete. Darum 
wird im Judentum zum vorläufig gesteckten Ziel der Geschichte die 
vom Menschen zu erarbeitende messianische Zeit, und zu ihrem 
Bilde gehört, eben auf Grund dieses Glaubens und dieser Voraus-
setzung, der Friede. 

Es war mit Absicht nur von dem tiefen Unterschiede zwischen 
Kriegs- und Friedensgesinnung die Rede, und ein Eingehen auf Ein-
zelheiten der heutigen praktischen Ausgestaltung der Friedensver-
wirklichung war vermieden. Aber mit einer Frage müßte man sich 
notwendigerweise noch auseinandersetzen, nämlich mit der Frage: 
Darf man, wenn man im tiefsten des religiösen Bewußtseins von der 
Idee des Friedens ergriffen ist und ihm zustrebt, ihn verewigen will, 
als Angegriffener die Waffe zur Verteidigung ergreifen? Wie stellt Ju-
dentum und jüdische Religiosität sich dazu? Wobei einmal voraus-



227 
 

gesetzt sei, daß es eine Möglichkeit gäbe, ganz einwandfrei und ein-
deutig festzustellen, daß jemand der Angegriffene, der zur Verteidi-
gung Gezwungene ist. Nun gibt es allerdings, wie eingangs bereits 
ausgeführt, keine Möglichkeit, eine eindeutige autoritative Ent-
scheidung des Judentums herbeizuführen oder nachzuweisen; hier 
wird wirklich alles darauf ankommen, wie sich im einzelnen Juden 
sein religiöses Bewußtsein offenbart, hier wird alles subjektiv sein. 
Im deutlichen Gefühl der Subjektivität der Antwort aus der eigenen 
Erfassung jüdischer Religiosität sei gesagt, daß es nicht zu ihrem 
Bilde gehört, dem Übel nicht zu widerstreben, daß Unrecht schwei-
gend erleiden bedeuten würde, ihm Vorschub leisten. Der Begriff 
der Notwehr ist im jüdischen Schrifttum fest begründet. Er findet 
sich im zweiten Buch Mose 11,  1, wo von dem Einbrecher die Rede 
ist, der mit der Absicht zu töten kommt: „Wird der Stehler beim Ein-
bruch betroffen und wird geschlagen, daß er stirbt, ist seinetwegen 
keine Blutschuld.“ Und er hat im Talmud Niederschlag gefunden in 
dem Wort (Sanh. 72 a) „kommt einer, dich zu töten, so komm ihm 
zuvor.“ Keinerlei Regel läßt sich aufstellen und darf aufgestellt wer-
den; nur die ungefähre Linie jüdischer Religiosität kann ausgezeich-
net werden, und wie bei allen Fragen von Krieg und Frieden gilt es 
hier, daß eine völlig jeder Kriegsgesinnung abholde und ganz in der 
Friedensgesinnung wurzelnde, das Leben des Mitmenschen hoch 
und heilig haltende Seelenhaltung gesichert sein muß, damit man 
dann aus dem Gewissen, dem geschärften Gewissen entscheiden 
kann; nur aus ihm kann dann entschieden werden. 

Als oben von der heute zu leistenden praktischen Arbeit an der 
Sicherung des Friedens die Rede war, war unter anderem die Aus-
gestaltung und Verwirklichung des Minderheitenrechtes genannt. 
Rein theoretisch hat diese Frage nichts mit Krieg und Frieden zu tun, 
praktisch aber ist die Niederhaltung und Entrechtung der Minderheit 
häufig eine Quelle des Willens zum Krieg, der Entfaltung der 
Kriegsleidenschaft. Darum gehört die Arbeit am Minderheitenrecht 
in der Richtung auf seine Begründung und Sicherung praktisch zur 
Förderung des Friedens. Und darum ist es keine Abschweifung vom 
Thema, wenn über die Haltung jüdischer Religiosität zu dieser 
Frage noch ein Wort gesagt wird. Es muß schon aus diesem Grunde 
geschehen, damit nicht die Meinung entstehe, die das Recht der 
Minderheit bejahende Haltung der Juden entspringe der Tatsache, 



228 
 

daß die Juden selbst eine Minderheit darstellen, beruhe also auf der 
Nützlichkeit und auf eigenem Interesse. Jede auf Nützlichkeit und 
Zweckmäßigkeit sich gründende Haltung entbehrt der Festigkeit, 
weil die Anschauung über Nützlichkeit und Zweckmäßigkeit sich 
unter anderen Umstanden ändern kann, und weil aus der bloßen 
Nützlichkeit niemals die sittliche Energie fließt, die zur Durchset-
zung notwendig ist. Dauer des Willens und die Stärke der sittlichen 
Energie sind erst dann verbürgt, wenn das Ziel ein aus Religiosität 
gewonnenes ist. Nun kann man allerdings nicht behaupten und 
auch nicht verlangen, daß über die neuzeitlichen Formen, in denen 
man die Gestaltung eines Minderheitenrechtes versucht, Zeugnisse 
jüdischer Religiosität vorhanden seien; aber die Idee des Minderhei-
tenrechtes, daß der Minderheit ein Recht zustehe und nicht nur Dul-
dung – selbst mit der Duldung hapert es ja vielfach – ist eine jüdisch-
religiöse, jüdischer Religiosität entsprungene. Sie spiegelt sich in der 
Gesetzgebung der biblischen Zeit für die Landschaft und die Gele-
genheiten, in denen der Jude nicht Angehöriger einer Minderheit 
war und selbst ein Recht zu gewähren hatte, sowie in Sitte und Aus-
druck späterer Zeit wider. 

In der biblischen Zeit ist es der Begriff des ger, des Fremden, des 
im Lande Israel mit Willen heimischen Nichtjuden, der der heutigen 
Minderheit entspricht. Hier nun gelten die klassischen Sätze: „Wie 
ein Sproß von euch sei euch der Gast, der bei euch gastet, liebe ihn, 
dir gleich“ (3. Buch Mose 19,  34), und (4. Buch Mose 15,  16): „Ver-
sammlung! Einerlei Satzung sei für euch und für den Gast, der gas-
tet, ewige Satzung für eure Geschlechter: gleich ihr, gleich sei der 
Gast vor IHM, einerlei Weisung und einerlei Recht sei für euch und 
für den Gast, der bei euch gastet.“ „Einerlei Recht sei euch, gleich sei 
der Gast, gleich der Sproß“, heißt es 3. Buch Mose 24,  22 bei den 
Rechtsverordnungen über Sühne von Körperverletzung. Entschei-
dend ist, daß das alles unter den Begriff des Rechtes gesetzt wird, 
daß also für den Minderheitsangehörigen ein unveräußerlicher, 
gottgegebener Rechtsanspruch begründet wird. Die gleiche Vorstel-
lung war obwaltend, als im Sabbatgebot die Wohltat des Sabbats 
und der Arbeitsruhe auch dem ger, dem Nichtjuden zugesprochen 
ward. Daher gibt auch der Prophet Jecheskel bei seiner Schau von 
der Neubesiedlung des Landes dem in Israel wohnenden Nichjuden 
ein Recht auf Land. „Ihr sollt es als Erbe verteilen euch und den 



229 
 

gerim, die in eurer Mitte wohnen, die Kinder gezeugt in eurer Mitte, 
sie sollen euch sein wie der Sproß der Kinder Israel, mit euch soll 
ihnen Erbanteil zufallen inmitten der Stämme Israels. Es soll sein in 
dem Stamm, in dem der ger wohnt, dort sollt ihr ihm seinen Erban-
teil geben, ist der Spruch Gottes des Herrn“ (Jecheskel 47,  22.23). 

Diese Linie wird im nachbiblischen Schrifttum weiter fortgesetzt 
und führt dort zur bewußten Anerkennung des Rechts auf anderes 
Sein und anderes Denken. Aus dieser Anerkennung floß der Satz, 
„die Frommen aller Völker haben Anteil am künftigen Leben“ (Mai-
monides Hilchot Teschubah III 5 nach Tosefta Sanhedrin 13,  2), floß 
die Festsetzung eines Segensspruches über die Begegnung mit je-
dem, auch dem nichtjüdischen Weisen, „gelobt sei Gott, der von sei-
ner Weisheit einem Sterblichen mitgeteilt.“ So wird es zur religiösen 
Pflicht, zur Herstellung der Grundlagen einer dauernden Friedens-
gesinnung für das Recht der Minderheit einzutreten und zu wirken. 
Die Anerkennung des Rechtes auf anderes Sein und anderes Denken 
ist Bestandteil der jüdischen Religiosität. Daß damit zugleich die 
Ablehnung der Minderbewertung irgendeines Menschen aus Grün-
den der Rasse gegeben ist, sei der Vollständigkeit halber gesagt; es 
gehört zwar nicht unmittelbar zu dem in Frage stehenden Thema, 
aber der Friede der Welt hängt zu einem guten Teil doch davon ab, 
daß man sich vor Überwertung oder Unterwertung der menschli-
chen Rassen hüte. 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Rabbiner Dr. Max Dienemann „wurde am 27. September 
1875 in Krotoschin, Posen geboren und studierte in Breslau. Auch wenn er 
sich selbst als deutschen Patrioten verstand, stand er dem Zionismus offen 
gegenüber. D. wurde 1919 in Offenbach a. M. zum Rabbiner berufen, wo er 
bis 1938 blieb. Gemeinsam mit Leo Baeck leitete er den Allgemeinen Rabbi-
nerverein Deutschland. 1935 ordinierte er als erste Frau im Judentum über-
haupt Regina Jonas zur Rabbinerin. – Nach der nationalsozialistischen 
‚Machtergreifung‘ wurde D. zweimal in Konzentrationslager interniert, 
konnte jedoch mit seiner Familie nach dem Novemberprogrom 1938 emig-
rieren. Max Dienemann starb im April 1939 in Tel Aviv“ (www.hagalil.com/ 
2025/09/max-dienemann/). – Literaturhinweis: Margit SCHAD, „Es müsste so 
sein, dass man einstens erzählen kann, wie die Juden [...] zu Predigern des Friedens 
unter den Menschen wurden.“ Die deutsch-jüdische Predigt im Ersten Welt-
krieg – Max Dienemann und Moritz Güdemann. In: Aschkenas – Zeitschrift 
für Geschichte und Kultur der Juden, Band 16 (2006), Heft 1, S. 77–101.



230 
 

Die messianische Idee als Friedensidee 
 

(1929)1 

 
Margarete Susman 

 
 
 
In der Geschichte jedes großen Volkes findet sich ein Augenblick, in 
dem es über seine Geschichte hinausragt, in dem es sich in seiner 
Idee: in der mit seinem Wesen selbst gegebenen Bestimmung er-
greift. So hat das deutsche Volk sich in Fichte als Verwirklicher des 
Bildes Gottes in Gestalt der metaphysischen Freiheit, das russische 
sich in Dostojewski in seiner Selbstrealisierung im Dienst aller als 
Gotträgervolk, das indische sich in Gandhi als Besieger aller durch 
die göttlich reine Sanftmut kampflosen Widerstandes, das jüdische 
sich in Jesaja als das Volk, in dessen Herzen Gottes Gesetz ist, be-
griffen. 

Gerade dieser Höhepunkt nationaler Selbstbesinnung, in dem 
ein Volk seiner absoluten Bestimmung inne wird, ist so immer zu-
gleich der, in dem es über seine nationalen Schranken hinauswächst 
in eine menschheitliche Aufgabe. Das Eigentümliche der jüdischen 
Idee aber ist es, daß ihr ursprünglicher Inhalt kein anderer ist als 
diese Sprengung der Nation durch ihre Idee selbst – oder anders ge-
sprochen: daß das Ziel, das sich dem jüdischen Volke in seinem äu-
ßersten Augenblick entschleiert hat, nicht Selbstrealisierung ist, son-
dern sein Aufgehen in den anderen Völkern. Denn „Israel ist nicht 
ein Volk wie andere Völker“. Die gesamte Prophetie verkündet, daß 
es für das jüdische Volk nicht um die Verwirklichung seiner selbst, 
sondern allein und ausschließlich um die Verwirklichung Gottes 
geht. Und wenn dies letzthin die Zielidee auch der anderen Völker 
ist, so ist ihre Stellung zum Göttlichen doch dadurch eine andere, 
daß für sie die Realisierung Gottes gebunden ist an ihre nationale 
Selbstrealisierung. Ihre eigene Verwirklichung bedeutet ein Bild, ein 

 
1 Textquelle ǀ  Margarete SUSMAN: Die messianische Idee als Friedensidee. In: Der 
Morgen. Monatsschrift der Juden in Deutschland. 5. Jahrgang (1929/1930), Heft 4 
(Oktober 1929), S. 375-385. 



231 
 

Gleichnis Gottes. Ihr Ziel ist die Erschaffung eines Typus Mensch, 
der das göttliche Ziel vorbildlich darstellt. In Israel dagegen ruht die 
Verwirklichung Gottes nicht auf der Selbstrealisierung des Volkes, 
sondern auf seiner Selbstaufgabe. Hier geht es nicht um ein Bild Got-
tes, sondern um Gott. Um den Gott, von dem sich ein Bildnis im ir-
dischen Stoff zu machen verboten ist. Nicht ein bestimmtes Men-
schenbild soll erschaffen und als göttliches Gleichnis und menschli-
ches Vorbild den Völkern vorangetragen werden – nein: Israel soll 
„eine Schmach, Hohn, Exempel und Wunder sein allen Heiden“ 
durch das Gericht über sein Volk, in dem Gott selbst sich als der 
Einzige offenbart und den ungeheuren Abstand seines erwählten 
Volkes von der Gottebenbildlichkeit enthüllt. Denn es ist nicht er-
wählt, zu sein, sondern zu künden. Nicht es selbst soll sein, sondern 
das von ihm Verkündete: die Eine geeinte Menschheit, in der allein 
die gottebenbildliche Gestalt des Menschen sich vollendet. 

Der Sturm des göttlichen Weltgerichtes, der in der Prophetie 
durch Israels Geschichte braust, vor dem Länder und Königreiche 
vergehen wie Staub, vor dem mächtige Städte hinsinken zu wüsten 
Steinhaufen: dieses ungeheure Gericht einer rein von Gott bestimm-
ten Geschichte, das die Bedingtheit und Verfallenheit aller irdischen 
Gestalt in schauriger Größe offenbar werden läßt, stammt aus der 
messianischen Zielidee der gottebenbildlichen Menschengestalt: der 
Einen geeinten Menschheit. 

Diese Gestalt steht am Ende der Zeit: in der reinen Zukunft. „Das 
Volk, das im Finstern wandelt, siehet ein großes Licht.“ Es selbst lebt 
im Dunkel, in irdischer Finsternis. Nicht in ihm – vor ihm in unend-
licher Ferne ist das große Licht. Aber es ist keine bloße Erscheinung; 
es ist in Beziehung zu ihm: es weist und leitet; es ist ein Ziel. Es ist 
nicht starre Ewigkeit, es ist an sich reißende Zukunft; es ist nicht ein 
in sich ruhendes Gestirn; es ist lebendige Hoffnung: Hoffnung, die 
allen Zeiten, aller irdischen Zeit überhaupt voranleuchtet. 

Allen Zeiten. Damit wäre sie auch für uns noch wahr, diese über-
schwängliche Hoffnung – auch für uns noch lebendig? Aber dürfen 
wir das aussprechen? Haben wir heutigen Menschen das Recht auf 
diese Hoffnung, die Möglichkeit zu ihr nicht verwirkt? Vermögen 
wir, wie wir sind, wie wir geworden sind, auch nur an das Erlebnis 
dieser Hoffnung zu rühren? Ist einer Welt wie der unseren, die in 
Krieg und kriegerischer Gesinnung erstickt, deren ganzes Leben auf 



232 
 

Trennung, nicht: auf Vereinigung geht, deren Vereinigungsstreben 
selbst befleckt und unlauter ist, der Inhalt dieser Hoffnung: die ge-
einte Menschheit, der Friede der Welt mehr als ein bloßes fernes, 
unbegreifliches Wort? Was soll uns eine Idee, die für keine einzige 
Wirklichkeit unseres Lebens mehr Urbild und Vorbild ist, die auf 
keine Gestalt unserer Welt mehr auftrifft? Ja, kann eine Idee über-
haupt für uns noch wahr sein, für die sich konkret zu entscheiden 
eine bare Unmöglichkeit scheint? Denn die feindselige Haltung der 
Nationen ist ja nicht das einzige was uns von der Menschheitshoff-
nung scheidet: weit tiefer noch scheidet uns von ihr, daß wir selbst, 
jeder einzelne von uns, in unserer Entscheidungskraft aufgelöst 
sind, daß durch das Denken und Erkennen von Jahrhunderten kein 
Wert für uns unerschüttert ist, kein Sein mehr feststeht, daß mit dem 
Sein der Wahrheit auch unsere Entscheidung für sie zum Problem ge-
worden ist. 

Es ist diese unsere heutige Lage, der Max Weber vor Jahren, un-
mittelbar nach dem Kriege, in einer Rede über die Wissenschaft als 
Beruf Ausdruck gegeben hat. Er hat in ihr die Jugend an eine rein 
objektive, von aller persönlichen Wertung und Entscheidung freie 
Wissenschaft als die einzige für den heutigen Menschen wahre ge-
wiesen – aus der leidvollen Überzeugung heraus, daß in unserer ent-
zauberten Welt das Geheimnis göttlicher Wirklichkeit mit der Kraft 
zu seiner Erfassung: dem Glauben zerstört ist, daß in ihr das Licht 
der Seele nicht mehr leuchtet, daß sie zu dunkel ist, als daß aus ihr 
der Strahl persönlicher Entscheidung überhaupt aufflammen, ge-
schweige denn, daß er ein Stück Welt erleuchten könnte. Und es ist 
kein Zufall, daß der große Gelehrte die Frage dieser Weltstunde aus-
gesprochen hat mit dem Jesajawort: „Es kommt ein Ruf aus Seir in 
Edom: Wächter, wie lang noch die Nacht?“ Er hat ein alttestamenta-
risches Wort zur Bezeichnung unserer Not gewählt. In ihm hat er 
die Frage alles religiösen Harrens gesehen. Auf sie hat er, der Wäch-
ter der Stunde, die Antwort erteilt: „Noch ist es Nacht: wenn ihr fra-
gen wollt, kommt ein andermal wieder.“ 

Ein furchtbares Wort: das Wort der radikalen Verzweiflung. Ein 
andermal. Was soll das bedeuten? Wenn wir ein andermal wieder-
kommen – sind dann noch wir es, die wiederkommen? Sind wir 
nicht die, die nie wiederkommen, deren Leben ein Wind ist, die mit 
dem Worte Hiobs nicht wiederkommen zu schauen das Gute, die 



233 
 

über einem Augenaufschlag von Gott vergehen? Wenn uns, uns 
selbst die Antwort auf die Frage nicht gegeben wird, so erhalten wir 
sie niemals – wenn wir, wir heutigen Menschen, den Anschluß an 
das Heil, die Möglichkeit zum Heil verloren haben, so haben wir sie 
nicht nur für unsere Zeit – so haben wir sie für die Ewigkeit verloren. 
Denn es ist unser Heil – mein Heil, das Heil dieser einen lebendigen 
Existenz; nur in diesem einmaligen Dasein stellen wir ja, jeder mit 
seinem Dasein selbst, diese Frage: diese Frage, die keine andere ist 
als die, die von der Ewigkeit selbst an unser Dasein gestellt ist. Denn 
nicht nur wir fragen Gott – auch Gott fragt uns. Er fragt uns mit der 
Einen Frage, die er an die Entscheidung unseres Lebens richtet. Und 
diese einzige Frage, die von dem himmlischen Richter an jede Seele, 
die vor ihm erscheint, gestellt wird, lautet nach dem Talmud: „Hast 
Du gehofft auf das Heil?“ 

Damit finden wir uns in der umgekehrten Richtung; nicht mehr 
wir fragen nach der Hoffnung, sondern die Hoffnung fragt nach 
uns. Es ist uns nicht freigestellt, die Hoffnung preiszugeben; in un-
serer Hoffnung liegt unsere Bewährung. Nicht nur in dem Inhalt der 
Hoffnung liegt für uns das Heil, sondern das Festhaltenkönnen an 
der Hoffnung ist der Prüfstein für unsere Erlösbarkeit. Der Verzicht 
auf die Hoffnung wird zur Sünde. 

Die Hoffnung ist zur absoluten Forderung selbst geworden. 
Denn diese Hoffnung ist nicht wie eine andere, wie irgendeine rati-
onal begründete einzelne irdische Hoffnung. Die messianische Hoff-
nung ist grundlose Hoffnung; sie ist überhaupt aus nichts Irdischem 
abzuleiten, sie geht von keiner irdischen Wirklichkeit aus, sie ist 
kein Mythos, hat keine Gestalt; sie ist – als was sie mit dem steigen-
den Elend des Exils, der Diaspora, des Ghetto, immer deutlicher sich 
enthüllt, – eine aller Wirklichkeit entgegenstehende, eine vollkom-
men paradoxe. Sie steht im Gegensatz zu allem irdischen Dasein, ist 
ein reines Trotzdem: eine reine Kraft der Seele. Gerade aus der 
dumpfsten Finsternis und Verzweiflung, aus den Zeiten schwerster 
Verfehlung, radikalen Abfalls stieg immer die Flamme der messia-
nischen Friedensverkündung am mächtigsten empor. Denn Friede 
bedeutet dem Judentum nicht jenes heitere Gleichgewicht aller 
Kräfte, das die Griechen Harmonia oder Sophrosyne nannten. Er be-
deutet etwas Überschwängliches. Sein Gegensatz ist nicht wie dort 
Unordnung und Verwirrung, sondern er ist Unruhe und Streit, Leid 



234 
 

und Sünde. Die jüdische Idee des Friedens ist nicht Ordnung, Aus-
gleich und Gleichgewicht, sondern sie ist Gnade, göttliche Versöh-
nung und Erlösung. Friede bedeutet Vollkommenheit, ist der Heils-
begriff der jüdischen Religion: ist als die messianische Idee der Voll-
endung zur Einen Menschheit, als Inhalt der paradoxen Hoffnung, 
selbst ein reines Paradox zu aller irdischen Existenz. 

Darum ist der Friede nicht nur Gnade, sondern auch Gericht: aus 
ihm heraus als der messianischen Zielidee geschieht das Gericht 
Gottes. Und jedesmal markiert darum die Erscheinung eines Pro-
pheten geschichtlich gesehen dasselbe: die auf einen Gipfel gestie-
gene Verzweiflung, den radikalen Abfall und die radikale Strafe des 
Volkes. 

Eine friedliche, beruhigte geglättete Welt kann die messianische 
Friedensidee überhaupt nicht begreifen; ihr ist der Friede ein 
freundlicher Engel mit dem Palmzweig, eine sie selbst und ihre Ord-
nungen beschützende Macht. Vor der messianischen Friedensidee 
dagegen fliegen alle Ordnungen wie von einem göttlichen Blitz be-
rührt auf. Nur einer Welt der Verzweiflung – einer Verzweiflung, 
die sich selbst als Abfall inne wird, ist die messianische Friedens-
idee, was sie ist: absolutes Gericht zugleich und über den Abgrund 
herüberlohende überschwängliche Hoffnung: Hoffnung, die zu-
gleich unbedingte göttliche Forderung an den Menschen ist, vor der 
er seiner Unzulänglichkeit und Nichtigkeit inne wird dadurch, daß 
sie ihm seine überschwänglichsten Möglichkeiten aufschließt. 

Daran – und nur daran – hängt die messianische Hoffnung für 
jede, auch die dunkelste Zeit: daß wir der Größe des Abstandes von 
ihrer Verwirklichung inne werden und ihr Gericht über uns erleben. 
Aber wie wäre gerade das denkbar, daß wir dazu die Kraft finden 
könnten? Den ganzen Abstand, die ganze Tiefe menschlichen Ab-
falls mißt nur der Prophet aus. Und wenn der Verfall aller absoluten 
Gewißheit das ganze gottverlassene Wissen von Jahrhunderten un-
serer Seele schon das Mark der rein persönlichen Entscheidungs-
kraft ausgesogen hat – um wieviel radikaler muß uns die Kraft zu 
einer absoluten, aus Gott stammenden, die ganze Welt umfassenden 
Entscheidung ausgesogen sein: die Kraft zur Prophetie. 

Aber gegen dieses Verhängnis – und gerade aus ihm – erhebt 
sich eine Frage: Ist denn das Antlitz Israels, das die Propheten mit 
der Gewalt ihrer richtenden Hammerschläge aus der Masse des 



235 
 

Volkes herauszumeißeln strebten, schon zu irgendeiner Zeit vollen-
det? Ist Israel je zu dem geworden, wozu es bestimmt war? Ist es je 
zur Verwirklichung seiner Botschaft gelangt? Dann wäre es nicht 
mehr da. Denn die Erfüllung seiner Sendung wäre ja sein Aufgehen 
in den anderen Völkern, in der im Frieden geeinten Menschheit. Das 
bloße Dasein Israels beweist, daß seine Sendung nicht erfüllt ist. Es 
beweist aber zugleich auch, daß seine Sendung noch lebt. Denn Is-
rael ist seinem Wesen nach nichts als diese Sendung. 

Die Verheißung der Propheten liegt also – auch wenn Jahrtau-
sende uns von ihr trennen – nicht hinter uns: sie liegt noch vor uns. 
Denn ihre Forderung ist noch nicht erfüllt. Wir bedürfen keiner 
neuen Propheten; die alten Propheten sind Antwort noch auf unsere 
Frage, sie haben die Tiefe unseres Abfalls für uns mit ausgemessen. 
Jedes Wort der Propheten des alten Israel trifft auf die Wahrheit un-
serer Zeit auf, als ob es eben erst gesprochen wäre. Gilt es nicht uns, 
uns heute lebenden Menschen aller Nationen, wenn Jesaja sagt: „Sie 
kennen den Weg des Friedens nicht und ist kein Recht in ihren Gän-
gen; sie sind verkehrt auf ihren Straßen; wer darauf gehet, der hat 
nimmer Frieden“? Gilt es nicht uns, wenn Gott durch Jeremia sagt: 
„Mich, die lebendige Quelle, verlassen sie und machen ihnen hier 
und da ausgehauene Brunnen, die doch löcherig sind und kein Was-
ser geben“? Und hören wir nicht das Schluchzen unseres eigenen 
Lebens bei den Worten über Zion: „Siehe, ihre Boten schreien drau-
ßen, die Engel des Friedens weinen bitterlich“? Es ist keines unter 
all den prophetischen Worten, das nicht uns und unseren Abfall, un-
sere Entfremdung vom Göttlichen mitmeint. Wir, wir selbst stehen 
noch so radikal wie irgendeine Zeit unter der prophetischen Forde-
rung. Aber damit stehen wir auch unter der messianischen Verhei-
ßung. 

Das bedeutet nicht, daß uns die Frage nach der geschichtlichen 
Wahrheit unserer Haltung erspart bleibt – im Gegenteil: die einzige 
Form, in der wir die prophetische Wahrheit auf uns beziehen kön-
nen, ist die geschichtliche Wahrheit. Wir heutigen Menschen kön-
nen die Frage, wo wir stehen, nicht wie der Prophet unmittelbar 
vom Absoluten aus stellen und beantworten, weil wir es nicht mehr 
berühren; wir können sie nur stellen innerhalb des geschichtlichen 
Lebens, in dem allein wir uns zu erfassen vermögen: als Frage nach 
dem, an das wir kraft unseres Standortes heranreichen, was wir mit 



236 
 

unserer eigenen, an diese Zeit, an diesen Raum gebundenen Exis-
tenz berühren. Dies ist die einzige Frage, die uns zusteht: ob wir als 
geschichtliche, geschichtsbezogene Menschen, als uns wandelndes 
und nur im Wandel uns erfassendes Dasein einen wahrhaftigen An-
schluß an die messianische Verheißung zu gewinnen vermögen, ob 
und wie wir sie lebendig auf uns zu beziehen imstande sind. 

Und es gibt eine eigentümliche Bürgschaft für ihr Bezogensein 
auf uns in der abendländischen Geschichtsentwicklung selbst. Uns 
ist mitten in unserer Auflösung, in unserer radikalen Entfremdung 
von aller religiösen Wirklichkeit aus der abendländischen Wissen-
schaft selbst ein eigentümliches und wunderbares Geschenk in den 
Schoß gefallen, das die ganze Macht religiöser Wirklichkeit in aller 
geschichtlichen und gegenüber aller nur geschichtlichen offenbart. 
Unserer religionslosen Zeit – nicht zum wenigsten Max Weber selbst 
– war es vorbehalten zu erkennen, daß alle Wahrheiten, alle Formen 
und Organisationen unseres europäischen Lebens Umwandlungen, 
Verweltlichungen, Säkularisierungen ursprünglich religiöser Wahr-
heiten sind. Wir haben sehen gelernt, wie schließlich alle Wissens- 
und Lebensformen der modernen Welt, wie sogar noch der Kapita-
lismus, und dann wieder der atheistischste Sozialismus ihrer selbst 
unbewußt abgeleitet, umgeschlagen sind aus der christlichen Idee 
des Gottesreiches – dieser Idee, die selbst wiederum ihre letzte Wur-
zel hat in der messianischen Idee: dem großen Friedensreiche der 
Propheten. 

So sieht unsere glaubensfremde Welt sich plötzlich wider Wissen 
und Willen überall und in allem angeschlossen an ihre von ihr so 
radikal verleugnete religiöse Vergangenheit. So machtvoll sind die 
ursprünglichen religiösen Wahrheiten durch alle profanen Wahr-
heiten unserer Welt durchgedrungen, daß sie wie die ursprüngliche 
Schrift eines immer wieder überschriebenen Palimpsestes durchge-
schlagen scheinen durch die Züge all der vielfältigen und gegensätz-
lichen Erkenntnisse, Ordnungen und Gestaltungen unserer Welt. 

Gewiß, sie sind darin durchaus zu etwas anderem geworden; die 
reale und die gedankliche Entwicklung haben den Grund der religi-
ösen Wahrheiten gegen sich selbst herumgekehrt. Aber diese Ent-
wicklung ist trotzdem kein Verdrängen von Abgestorbenem durch 
wesensmäßig Anderes, sondern sie ist eine lebendige Dialektik, in 
der der ursprüngliche Lebensgehalt auch im Gegensätzlichsten in 



237 
 

irgendeinem, wenn auch noch so verhüllten Sinne immer wirkend 
geblieben ist, so daß aus ihm allein alles Spätere in seinem Gewor-
densein letzthin erschlossen werden kann. 

Und so erkennen wir seltsamer- und wunderbarerweise als den 
tiefsten und festesten, als den eigentlich tragenden Grund, der un-
serem glaubenslosen, friedlosen heutigen Leben unterbaut ist, die 
messianische Verheißung des Weltfriedens. Die Geschichte selbst, 
die uns losgerissen hat von unserer höchsten Hoffnung, schließt uns 
so dennoch wieder an sie an. Uns aber bleibt demgegenüber immer 
noch die Frage: Wie kann das Wissen um dies tausendfach Ver-
deckte und Verhüllte für uns wieder Leben werden? Wie können 
wir die bis zur Unleserlichkeit überschriebene und verwischte Ur-
schrift der messianischen Hoffnung wieder erreichen? wie jeder ein-
zelne lebendige Mensch eine unmittelbare Beziehung zu ihr gewin-
nen? Sollen wir die ganze verwirrte, tausendfaltig verschlungene 
Schrift der Geschichte auszulöschen streben, um zu der Schrift des 
Ursprungs wieder durchzudringen? 

Das hieße wiederum an der geschichtlichen Wahrheit – und das 
ist an uns selbst, an unserer eigenen Wahrheit vorbeigehen. Es hieße 
uns selbst ignorieren als die, die wir sind, die wir geworden sind: 
die Denker unserer Gedanken, die Täter unserer Taten. Die messia-
nische Hoffnung aber fordert uns nicht als abstrakte Wesen, sie for-
dert uns selbst: die wirklichen realen, geschichtlichen Menschen. 
Vermöchten wir nicht uns selbst, unser Jetzt und Hier in die Hoff-
nung hineinzuführen, sie wäre nicht unsere Hoffnung. Und damit 
wäre sie das reine Nichts. Denn es gibt keine andere Hoffnung als 
die unsere. Nur aus dem vollen Aufsichnehmen der Gegenwart 
kommt darum die echte Entscheidung für die Zukunft. 

Und die Geschichte selbst ist Bürge unserer Hoffnung. Denn Ge-
schichte ist ja nicht nur das Geschehene, sondern auch das Kom-
mende. Die Geschichte zeigt uns nirgends Verwirklichung, aber sie 
weist uns überall auf das hin, was verwirklicht werden soll und um 
dessentwillen sie ist. Die verdeckende Schrift selbst deutet überall 
hin auf die verdeckte Urschrift, die so gesehen nicht Vergangenheit, 
sondern selbst reine Zukunft ist. 

In dem Wort des Jesaja: „Gedenket nicht an das Alte und achtet 
nicht auf das Vorige“, ist die reine Forderung an den jüdischen Men-
schen gegenüber der Geschichte ausgesprochen: die Entscheidung 



238 
 

gegen das Tote, die Entscheidung für das Lebendige. Es bedeutet 
nicht, daß wir das Geschehene nicht sehen und nicht darum wissen 
sollen; wir sollen es wissen und sehen; denn wir sollen uns und un-
sere Aufgaben daraus kennen lernen; aber wir sollen nicht daran ge-
denken, nicht daran haften bleiben mit unserem Leben. Unser Wis-
sen mag – ja, es muß der Vergangenheit gehören: unser Leben, un-
sere Gegenwart, unsere Entscheidung gehört allein der Zukunft. In 
der aufrufenden Weisung an die Zukunft liegt das ganze gewaltige 
Ethos des Judentums; in ihr wird der Mensch aufgerufen zu sich 
selbst – nicht zu dem, was er geworden ist, sondern zu dem, was er 
sein kann, was er sein soll. 

Die reine Weisung an die Zukunft bedeutet: Was immer war – 
nichts ist noch geschehen, alles bleibt zu tun; alles muß getan wer-
den. Daß die Zeit des Judentums die Zukunft und daß sein höchster 
Wert die Tat ist – das ist eines und dasselbe. 

So wäre die Tat das, was die reine Schrift unseres Ursprungs 
durch die verwirrte der Geschichte hindurch wieder zum Aufleuch-
ten zu bringen vermöchte, wäre sie das, was die übermächtigen Vi-
sionen der Vorzeit lebendig mit der flüchtigen verfallenen und ab-
gefallenen Existenz des einzelnen, auch des heutigen Menschen zu 
verbinden vermöchte? Durch sie – und nur durch sie – würde die 
überschwängliche messianische Hoffnung zur Hoffnung auf das 
Heil jedes einzelnen geschichtlichen Menschen? Läge hier das Band 
zwischen der einzelnen Existenz und den menschheitgestaltenden 
Visionen der Propheten? 

Aber muß nicht auch die Tat – und gerade sie – uns ein bloßes 
Wort bleiben bei der unermeßlichen Ferne und Übergröße der pro-
phetischen Visionen von der menschlichen Zukunft? Liegt nicht ge-
rade hier das schwerste Problem? Können wir sie denn auch nur fas-
sen, diese Visionen von der Einen geeinten Menschheit, von den 
Schwertern, die zu Pflugscharen, von den Speeren, die zu Sicheln 
umgeschmiedet werden – von dem Wolf, der friedlich neben dem 
Lamm weidet, von dem Löwen, der Stroh ißt wie ein Rind, und von 
dem kleinen Knaben, der sie beide führt? Wie unermeßlich, über-
schwänglich fern klingt uns diese Verheißung: Friede in der kriege-
rischen, bluttriefenden Menschenwelt – Friede in der grausam ent-
zweiten Natur selbst: Friede, Liebe, Erlösung überall. 

Es sind Visionen, so fremd und unbegreiflich unserer Welt und 



239 
 

ihrer Wirklichkeit, daß jede Brücke fehlt. Es sind Visionen, so nah 
dem schlagenden, lebendigen Herzen, daß, wenn wir sie neu, zum 
erstenmal hören könnten, sich jedes Auge mit Tränen füllen müßte. 

So nah also sind sie uns, diese unermeßlich fernen Bilder? So 
schlagen sie an die verschlossenen Tore unseres Lebens selbst? Un-
ser innerstes Leben schlägt mit ihnen gleichen Schlag? Wir fänden 
sie – diese übermenschlich großen fernen Träume in uns selbst, in 
unseren Herzen wieder? Der finstere Abgrund unseres Seins, auf 
den sie aus dem Oberlicht mit der ganzen Gewalt des Unvollzieh-
baren auftreffen, wäre selbst das Reich ihrer Geburt und Erfüllung? 
Die tausendfältig bis zur Unkenntlichkeit überschriebene unterste 
Schrift des Palimpsests der Geschichte: die messianische Botschaft 
vom Friedensreich, vom Gottesreich, wäre keine andere als die tau-
sendfältig überschriebene unterste Schrift unseres Herzens? 

Das ist das Wunder, das die Prophetie bestätigt. Denn die Taten, 
die die prophetische Verheißung zu ihrer Erfüllung von den Men-
schen verlangt, sind nicht heroische Kämpfe und machtvolle schöp-
ferische Umgestaltungen der Welt. Sondern wunderbar: den über-
schwänglichen Visionen vom Weltfrieden entspricht als Forderung 
an den einzelnen Menschen das Allerschlichteste: die Forderung der 
Gerechtigkeit, der schlichten menschlichen Güte. So spricht der 
Herr: „Haltet Recht und Gerechtigkeit und errettet den Beraubten 
von des Frevlers Hand und schindet nicht die Fremdlinge, Waisen 
und Witwen und tut niemandem Gewalt und vergießt nicht un-
schuldiges Blut.“ Diese einfachen, unscheinbaren, fast selbstver-
ständlichen Forderungen: Forderungen an die reine Menschlichkeit 
des Einzelnen sind es, die im Zusammenhang mit den gewaltigen 
prophetischen Visionen von der Endzeit immer wiederkehren. 
Nichts anderes wird zu ihrer Verwirklichung vom Menschen ver-
langt und immer wieder verlangt als Gerechtigkeit, einfache 
menschliche Güte. Wie nach dem Psalmwort „Gerechtigkeit und 
Friede sich küssen“, so fügt sich die geringste Tat der Gerechtigkeit 
wunderbar in den mächtigen Zusammenhang des Weltfriedens, der 
Menschheitserlösung ein. Und alle Drohungen göttlicher Strafge-
richte, grausamster Verwüstungen und Zerstörungen gelten allein 
dem Unterlassen der Erfüllung dieser allerschlichtesten Forderun-
gen an den Einzelnen gegenüber dem Einzelnen. Der Weg zum Le-
ben und zum Tode, den Gott seinem Volke durch den Propheten 



240 
 

vorlegt, ist kein anderer als dieser: Entscheidung für oder gegen den 
Frieden, zu dem der einzige Weg die schlichte menschliche Gerech-
tigkeit ist. – Die Entscheidung für das Leben, die Entscheidung für 
die Hoffnung, die Entscheidung für den Frieden und für die Gerech-
tigkeit sind eins. 

Nicht um eine einzelne Entscheidung handelt es sich hier – son-
dern um ein Entschiedensein des gesamten Lebens, das allen einzel-
nen Entscheidungen und Handlungen vorausliegt. Und wenn nun 
wieder aus einer verworrenen Zeit, in der nichts mehr feststeht, in 
der alles Gesetz und aller Wert aufgelöst ist, die Frage herauftaucht: 
Wie aber können wir uns für die Gerechtigkeit entscheiden, da wir 
nicht einmal wissen, was Gut und Böse, was Recht und Unrecht ist? 
– so ist nun die Antwort: Diese Entscheidung setzt kein Wissen um 
bestimmte Werte, setzt kein Erkennen objektiver Zusammenhänge 
und keine bestimmte Struktur des Geistes voraus. Denn es handelt 
sich bei ihr nicht um die schwankende unsichere menschliche Ge-
rechtigkeit, die auf menschlichen Gesetzen, menschlichen Erwägun-
gen und Einsichten ruht – es handelt sich um die göttliche Urschrift 
unseres Lebens selbst: um die ursprüngliche Güte des Herzens, in 
der die Zukunft der Menschheit geborgen, der sie anvertraut ist: um 
die reine menschliche Güte, die eins ist mit der unzerstörbaren Hoff-
nung auf das Heil, die aller Menschengeschichte zugrunde liegt, 
weil sie aller Einzelexistenz zugrunde liegt. 

Aber darum darf die Schlichtheit dieser Forderung uns nicht dar-
über täuschen, daß sie das Allerschwerste ist. Denn das Erreichen 
der reinen Urschrift unseres Herzens wäre ja nichts anderes als die 
Verwirklichung des messianischen Friedensreiches selbst, von der 
uns die gesamte Menschengeschichte trennt. Eins aber ist in unsere 
Hand gegeben – hier und jetzt inmitten der Geschichte: die Entschei-
dung unseres Seins für oder wider das Leben, für oder wider die 
Hoffnung, für oder wider den Frieden der Welt. – Ist es wenig? ist 
es viel? Es ist das Unsere. Und wo wir einen Menschen finden, der 
entschieden ist für den Frieden, dessen Gerechtigkeit und Güte 
durch all sein Leben und Denken hindurchschimmert, da haben wir 
heute wie immer das gefunden, dessen die Menschheit bedarf, da-
mit ihre Hoffnung nicht sterbe. 
 



241 
 

Zur Verfasserin ǀ  Margarete Susman (1872-1966), jüdische Philosophin und 
Schriftstellerin, „entstammte einer assimilierten jüdisch-deutschen Kauf-
mannsfamilie aus Hamburg“, die 1883 nach Zürich übergesiedelt war. 
„Nach dem I. Weltkrieg engagierte sie sich für die sozialen und politischen 
Ziele der Frauenbewegung und forderte in kritischer Wendung gegen das 
Frauenbild der jüdisch-christlichen Tradition, aber auch gegen die männer-
bündische Ausrichtung des Georgekreises die Schaffung eines weiblichen 
Selbstbildes. 1918 erschien ihr Vortrag Die Revolution und die Frau. 1921 be-
gegnete sie Franz Rosenzweig und rezensierte dessen Hauptwerk Der Stern 
der Erlösung. Ab 1926 war sie ständige Mitarbeiterin von ‚Der Morgen. Mo-
natsschrift der deutschen Juden‘. 1926 publizierte sie dort den Aufsatz Das 
Frauenproblem in der heutigen Welt, mit dem sie sich aufgrund ihrer Bestim-
mung der spezifisch weiblichen Sendung als des Auftrags, ‚über den Um-
weg durch die entgöttlichte Welt des männlichen Geistes hinweg, die in un-
serer Welt entwurzelte Seele […] wieder in ihr eigenes Reich zu führen und 
damit unsere Welt neu im Göttlichen zu gründen‘ weit von den konkreten 
sozialen und politischen Zielen der organisierten Frauenbewegung ent-
fernte. In dieselbe Zeit fiel auch eine Hinwendung zum Judentum und zum 
Zionismus. Auch hier ging es ihr jedoch nicht in erster Linie um Fragen der 
Emanzipation und Gleichberechtigung, sondern um eine besondere soterio-
logische Mission für die Welt, zu der die Juden gerade durch ihre Heimat-
losigkeit in Raum und Zeit prädestiniert seien. Zion sei ‚eine himmlische 
Heimat, eine Zukunft der Seele‘, wie sie in Die Revolution und die Juden von 
1919 sagte. In dem 1921 publizierten Aufsatz Die Brücke zwischen Judentum 
und Christentum betonte sie, ‚dass der Jude [...] in keiner zeitlichen Konstel-
lation, in keiner Gestalt des geschichtlichen Lebens sein letztes Ziel haben 
und darum in keinem realen Staat und Land seine endgültige Heimat finden 
kann‘ “ (https://de.wikipedia.org/wiki/Margarete_Susman ǀ 8.12.2025). Ihre 
„Gesammelten Schriften“ in fünf Bänden sind 2022 von Anke Gilleir und 
Barbara Hahn herausgegeben worden (Verlag: Wallstein, Göttingen). Rab-
binerin Elisa Klapheck hat 2021 eine Monographie „Margarete Susman und 
ihr jüdischer Beitrag zur politischen Philosophie“ vorgelegt. 
 
 
 



242 
 

Der Friedensgedanke ergibt sich aus 
der Grundlehre unserer Religion 

 

Predigt zum Versöhnungstage in der Synagoge 
zu Bielefeld am 14. Oktober 19291 

 
Rabbiner Dr. Hans Kronheim 

 
 
 
Wir glauben an die Zukunft des Menschengeschlechts, glauben an 
einen Fortschritt. Wir glauben, daß die Zeit kommen wird, da Ge-
walt und Unrecht aufhören, und an die Stelle der kriegerischen Aus-
einandersetzung eine friedliche Verständigung der Völker treten 
wird. Dem Pessimismus, der da sagt: „Kriege hat es immer gegeben 
und wird es immer geben“, setzen wir entgegen unsern Glauben an 
den Sieg des Guten, die Überzeugung, daß die Weltgeschichte ein 
Ziel hat, und das dieses Ziel der Friede ist. Das Wort für Frieden 
„Scholaum“ bedeutet „Vollkommenheit“. Die Kultur bleibt unvoll-
kommen, solange nicht Friede ist. Der Priestersegen mündet in das 
Wort ein, das seinen Höhepunkt bedeutet: „Er gebe dir Frieden“. 
Kein Segen ohne Frieden. 

Und darum klingt uns wie Gotteslästerung das Wort vom „Stahl-
bad des Krieges“, das ihn feiert als Weg zur Erstarkung und Ertüch-
tigung. Der größte Teil von uns hat den Krieg miterlebt, und uns 
überkommt ein Grauen, wenn wir zurückdenken. 12 Millionen 
Menschen hat dieser Krieg gekostet; die Blüte der Nation wurde da-
hingerafft. Noch heute liegen sie in den Spitälern und Siechenhäu-
sern, noch heute tragen sie die Wundmale des Mordens und warten 
auf restlose Erfüllung der Pflichten, die der Staat gegen sie hat. Der 
Krieg hat die Moral der Menschen erschüttert, hat zur Verrohung 
der Sitten geführt, Unzählige aus ihrer Bahn geworfen und vor 

 
1 Textquelle ǀ  Hans KRONHEIM: Das Verbindende in den Vordergrund rücken. 
Friede (Predigt zum Versöhnungstage in der Synagoge zu Bielefeld am 14. Okto-
ber 1929). In: Monika Minninger (Hg.): Aus einer Hochburg des Reformjuden-
tums. Quellensammlung zum Bielefelder Judentum des 19. und 20. Jahrhunderts. 
Bielefeld 2006, S. 128-132. 129. – Hier ediert nach: https://friedenstheologie.de/ 



243 
 

allem die Jugend der Verwahrlosung preisgegeben. Ungeahnte 
wirtschaftliche Werte sind vernichtet. Ein Mann der Volkswirtschaft 
hat bereits gegen Ende des Krieges erklärt: „Für das, was dieser 
Krieg gekostet, hätte man jedem Arbeiter Haus und Garten schaffen 
können“. Der Krieg hat uns in dies Elend hineingeführt, in dem wir 
uns heute befinden, seine Nachwehen sind es, an denen wir leiden. 
Können wir denn anders als Freunde des Friedens sein? Wir, die 
Bürger einer Zeit, in der man in etwa 20 Tagen die Erde umkreist, in 
der man mit Gedankenschnelle die Verbindung mit fernen Erdteilen 
herstellen kann, und in der die Schranken zwischen den Völkern 
ihre Bedeutung verlieren, und der Weg der Menschen zueinander 
nicht mehr aufzuhalten ist! Drängt es sich uns nicht auf die Lippen, 
jenes Gebet: „Der Frieden stiftet in seinen Höhen, er stifte Frieden 
über uns“! 

 
Der Mensch, der Frieden schafft, vollbringt das Werk Gottes 

 

Gott stiftet Frieden, und der Mensch, der Frieden schafft, vollbringt 
das Werk Gottes, ist ein Gehilfe Gottes. Wir halten es darum für eine 
Ehrenpflicht, des Mannes zu gedenken, der die Welt ein großes 
Stück dem Frieden nähergebracht und vor kurzem das Zeitliche ge-
segnet hat2. Mit reichen Gaben des Geistes und Gemütes ausgestat-
tet, hatte er aus kleinen Verhältnissen heraus den Weg zur Höhe ge-
funden, war seinem Volke ein Führer geworden in einer Zeit der 
Zerrissenheit im Innern und der Bedrohung von außen. Aber die 
wahre Größe verleiht es ihm, daß er seine überlegenen Fähigkeiten 
in den Dienst des Friedens gestellt hat. Er hatte die Kraft, sich in den 
entscheidenden Augenblicken von den Fesseln der Partei freizuma-
chen und jenen höheren Standpunkt zu gewinnen, den jeder einneh-
men muß, der zum Frieden führen will. Er besaß die Kunst, Gegen-
sätze auszugleichen und die Auseinanderstrebenden zu vereinen. 
Er war ein Meister der Versöhnung. Deutschland klagt um seinen 
großen Sohn und mit ihm trauert Europa, trauert die Welt um den, 
der für sie um den Frieden gerungen hat. Erhebend war es in unse-
rem Schmerze zu hören, wie die Stimmen der Völker bei Freunden 
und Gegnern zusammenklangen zu seinem Ruhm. Keines der 

 
2 [Außenminister Stresemann, 1878-1929] 



244 
 

Zeugnisse aber war ehrender, treffender als das Wort, mit dem der 
Führer eines großen Volkes sein Leben umschreibt: „Heldentum des 
Friedens“! Sein Vermächtnis hüten, heißt für den Frieden wirken. 
 
 

Optimismus, der die Tat fordert – Was kann der Einzelne tun? 

 
Unsere Religion lehrt uns den Optimismus, der die Tat fordert. Wer 
resigniert, mag die Welt sich selber überlassen, er wird Chaos ern-
ten. Heute tobt der Streit um die Kriegsschuldfrage. Hüten wir uns 
davor, daß wir über der Erörterung der alten Schuld eine neue auf 
uns laden. Es gibt eine Schuld der Fahrlässigkeit; sie liegt darin, daß 
man sich treiben und die Dinge gehen läßt, und wenn man die Ein-
sicht in die Wahrheit hat und nichts zu ihrer Verwirklichung tut, 
dann ist die Schuld um so größer. Es gilt nicht für den Frieden zu 
schwärmen und sich für ihn als Idee zu begeistern, sondern zu han-
deln. 

Die Verhältnisse drängen, es ist keine Zeit zu verlieren. Viel 
Zündstoff lagert in der Welt. Schon spricht man von dem großen 
Kriege, der kommen muß. Er soll hervorgehen aus dem Gegensatz 
zwischen dem großen Reiche im Osten, das mit seinen Ideen die 
Welt durchdringen und umgestalten will, und den westlichen Völ-
kern, die an ihrer bisherigen Staatsordnung festhalten und sich weh-
ren gegen die Gefahr, die sie bedroht. Und ist jemand unter uns, der 
sich nicht völlig klar darüber ist, was heute ein Krieg bedeuten 
würde? Alles, was wir erlebt haben, wird geringfügig sein gegen-
über dem fürchterlichen Unheil, das ein kommender Krieg herauf-
beschwören wird. 

Was kann der Einzelne tun? Wir sind ein mündiges Volk. Die 
großen Entscheidungen werden nicht mehr wie früher in einer uns 
unerreichbaren Sphäre getroffen, sondern vom Volk. Das Volk, das 
ist jeder Einzelne. Er trägt das Geschick des Ganzen in Händen; er 
gestaltet das Schicksaal seines Landes, er ist verantwortlich. Mag 
dies ein entscheidender Gedanke sein bei jeder staatsbürgerlichen 
Handlung, die wir vollziehen: „Sicherung des Friedens“. Dazu 
kommt noch ein Anderes: Es gibt heute eine Macht, von der wir ei-
nen Teil darstellen: und die wir beeinflussen können; das ist die öf-
fentliche Meinung. Sie wird bei einer kommenden Entscheidung 



245 
 

eine große Rolle spielen, auf die gilt es zu wirken. Es ist ein dringen-
des Gebot der Stunde, ein Gegengewicht zu schaffen gegen die krie-
gerische Gesinnung, die in einem nicht unbeträchtlichen Teil des 
deutschen Volkes bewußte Pflege findet, und dies Reden in großem 
volltönenden Worten, dieses Spiel mit dem Kriege, dies Klirren mit 
der Waffe, mit dem man dem beleidigten Selbstgefühl der Einen 
schmeichelt, die Anderen einschüchtert und vor allem die ahnungs-
lose Jugend lockt, unwirksam zu machen. 

 
Friedensbewegung stärken 

 

Es gibt heute eine beachtenswerte Friedensbewegung in der Welt, 
und sie ist im Wachsen begriffen. An die Spitze dieser Bewegung 
sind neuerdings die Religionen getreten. Wer hätte auch mehr An-
laß und wer wäre geeigneter für den Frieden zu werben als die Re-
ligion. Keine Interessengemeinschaft, keine wirtschaftliche Organi-
sation, kein politischer Verband vermag die Friedensidee so völlig 
rein zu vertreten, da ihre Anteilnahme an der Bewegung nur aus 
einem engeren Gesichtspunkt sich ergibt. Die Religion, die allein 
den Blick von der Enge des Irdischen ablöst und sich an Gott zu-
rechtfindet, ist frei und ungebunden. Sie ist die berufene Verkünde-
rin des Friedens. Schon hat sie zu lange geschwiegen und sich den 
politischen Belangen des Staates dienstbar gemacht. Aus dieser Ein-
sicht heraus haben die großen Bekenntnisse der Welt sich zu einer 
Arbeitsgemeinschaft für den Frieden zusammengeschlossen. Sie ta-
gen in einem Weltfriedenskongreß. Auch in Deutschland ist eine Ar-
beitsgemeinschaft der Konfessionen für den Frieden entstanden, die 
unsere Gemeinschaft mit den beiden anderen Bekenntnissen vereint 
sieht. Es ist ein „Jüdischer Friedensbund“ begründet worden, der 
alle Kräfte innerhalb des Judentums für den Frieden sammeln will. 
Hier ist die Möglichkeit, sich zu betätigen, damit unsere Stimme 
nicht fehle in der großen Symphonie des Friedens. 

„Der Frieden stiftet in seinen Höhen, er stifte Frieden über uns 
und über ganz Israel“ – so schließen wir Israel in dieses Gebet ein. 
Groß sind die Gegensätze innerhalb unserer Gemeinschaft, und 
wenn uns schon dünkt, als wollten sie sich mildern, treten sie mit 
erneuter Heftigkeit und Schärfe hervor. Schon bricht der alte Bru-
derzwist wieder los und nimmt Formen an, die bedenklich erschei-



246 
 

nen müssen. Was ist das für ein Kampf, in dem man sich nicht 
scheut, den Andersdenkenden Lügen zu strafen, seine ehrliche Ge-
sinnung anzuzweifeln und ihn vor der Öffentlichkeit bloßzustellen? 
Wir sind eine Minderheit, deren Bestand von außen schwer bedroht 
ist. Sollten wir uns nicht auf das Gemeinsame besinnen, das Verbin-
dende in den Vordergrund rücken, statt die geringen Kräfte in ei-
nem Kampf gegeneinander zu verzetteln, uns zu schwächen und 
der Welt das unwürdige Schauspiel des Streites in unseren Reihen 
zu geben? Heute wehrt man sich förmlich gegen jede Befriedung. 
Wie unsagbar schwer haben es oft diejenigen, die versuchen zu 
überbrücken und wie werden sie befehdet. Sie müssen jenen hohen 
Mut haben, der sich der Verkennung aussetzt. Denn es liegt in der 
Natur der Sache, daß, wer vermitteln will, am Ende als lau, halb und 
schwach gesehen und als verkappter, heimlicher Freund der Gegen-
partei verleumdet wird von denen, die allein als die Entschiedenen, 
Unentwegten, als die echten Träger der reinen Idee sich empfehlen, 
von denen, die immer nur einen „Standpunkt“ haben und darüber 
vergessen, den Schritt vorwärts zu tun, den die Welt bereits getan 
hat. Sie wissen nicht, daß das Leben eine neue, höhere Synthese for-
dert, in der verbunden erscheint, was gestern noch feindlich gegen-
einander stand und als unvereinbar galt. Es ist eine Gunst der 
Stunde, wenn sich eine Möglichkeit bietet, ohne Opfer der Überzeu-
gung eine Annäherung zu vollziehen. Mögen wir immer das Gebot 
des Lebens hören und wieder von ganzem Herzen beten lernen: 
„Der Friede stiftet in seinen Höhen, er stifte Frieden über uns und 
über ganz Israel.“ Und sprechet Amen. Es ist das Amen, das jeder in 
seinem Herzen sprechen soll. Alle Liebe zum Frieden bleibt Stück-
werk, wenn sie nicht auch das persönliche Leben des Einzelnen er-
füllt und adelt. Hier vor allem kann die Friedensliebe sich unmittel-
bar betätigen. Darum beten wir zu Gott um Frieden für die Welt und 
für Israel. Und es ist eine Gnade, wenn er uns Sendboten des Frie-
dens erstehen läßt, Führende, die um den Frieden für die Welt und 
die Gemeinschaft ringen. 

 
Zum Verfasser ǀ  „Dr. phil. Hans Kronheim, * 5.4.1885 in Krone / Bez. Brom-
berg; Rabbiner der Jüdischen Kultusgemeinde Bielefeld; Flucht in die USA 
(Cleveland/Ohio) am 12.6.1939; er verstarb am 15.10.1958“ (https://www. 
stolpersteine-bielefeld.de). 



247 
 

Im Namen der Thora 
 

Kodifizierter Pazifismus 

(2004)1 

 
Yakov M. Rabkin 

 
 

„Nicht durch Kraft siegt ein Held.“ 
(1 Samuel 2: 9) 

 
 
 
Frieden und Brüderlichkeit sind fundamentale Werte der traditio-
nellen jüdischen Weltanschauung. Sie versteht die Zerstörung des 
Tempels und die darauf folgende Vertreibung als göttliche Strafe für 
von den Juden begangene Sünden. Im Rahmen dieser Auffassung 
wurde der zweite Tempel von den Römern wegen des sinnlosen 
Hasses zerstört, der unter den Juden selbst herrschte; der erste Tem-
pel wurde von den Babyloniern wegen der Sünden, des Götzen-
dienstes, des Blutvergießen und der in der Thora verbotenen sexu-
ellen Handlungen verwüstet (vgl. Babylonischer Talmud, Yoma 9 b). 

Wie der Talmud berichtet, spaltete die Belagerung Jerusalems 
durch die Römer im ersten Jahrhundert die Bewohner der Stadt. Die 
Gelehrten neigten zu Verhandlungen mit dem Ziel, einen Kompro-
miss zu schließen, während die kriegerisch gestimmten Zeloten den 
bewaffneten Widerstand organisierten. Sie handelten nach einer Lo-
gik, die sich im Laufe der Jahrhunderte nicht veränderte: Sie brann-
ten die Kornspeicher der Stadt nieder, wo sich, wie der Talmud sagt, 
Nahrung für 21 Jahre Belagerung befand, und schnitten sich da-
durch den Weg zum Rückzug ab: 
 

Die Gelehrten sagten zu den Zeloten: Lasst uns hingehen und Frieden 
schließen mit den Römern. Sie aber sagten zu den Gelehrten: Lasst uns 

 
1 Textquelle ǀ  Leseprobe aus: Yakov M. RABKIN, Im Namen der Thora. Die jüdi-
sche Opposition gegen den Zionismus. Aus der aktualisierten hebräischen Aus-
gabe übersetzt von Abraham Melzer. 3. Auflage. Norderstedt: BoD 2024, S. 170-
180 (‚Kodifizierter Pazifismus‘). – Textdarbietung an dieser Stelle mit freundli-
cher Erlaubnis von Abraham Melzer (25.10.2025). 



248 
 

hingehen und gegen sie rebellieren. Die Gelehrten sagten zu ihnen: Das 
wird nicht gelingen. Da erhoben sich die Zeloten und brannten die Wei-
zen- und Gerstenspeicher ab, und es brach eine Hungersnot aus in der 
Stadt. (Babylonischer Talmud, Gitin, 56 a) 

 
Die Tradition verurteilt die Anhänger des bewaffneten Widerstan-
des und lobt die Gruppe der Weisen, die sich von den Verteidigern 
der Stadt lossagte. Einige klassische Talmud-Kommentatoren, zum 
Beispiel Rabbi Obadja ben Jacob Storno aus Italien (1470-1550), kri-
tisierten die Befürworter des bewaffneten Widerstandes mit beson-
ders harten Worten: „Hätten die Aufständischen auf Rabbi Jochanan 
Ben-Sakkai gehört, wäre der Tempel nicht zerstört worden“ (Sforno 
über Genesis 33:4). Wenn man von der zentralen Bedeutung des 
Tempels im jüdischen Bewusstsein weiß, ist das eine besonders 
schwere Anschuldigung. Die Interpretation Sfornos veranschaulicht 
die allgemeine Haltung der Thora zu diesem Thema. Die Mischna2 
definiert einen „starken“ Menschen als jemanden, der seine eigenen 
Triebe und Leidenschaften beherrschen kann (vgl. Sprüche der Vä-
ter 4,  1; Sprüche 16:32). Diese Definition bringt eine Weltanschauung 
zum Ausdruck, die verlangt, eher auf die Vorsehung zu vertrauen 
als auf den Einsatz physischer Gewalt. Dafür spricht auch das Ver-
hältnis zu Eisen, dem Material, aus dem Waffen geschmiedet wer-
den. Eiserne Werkzeuge durften zur Bearbeitung der Steine, aus 
dem der Tempel errichtet wurde, nicht verwendet werden, weil das 
Eisen als Mittel der Kriegsführung galt. In vielen jüdischen Familien 
werden alle Messer vom Tisch abgeräumt, bevor der Segen nach der 
Mahlzeit gesprochen wird, da der Tisch den Altar im Tempel sym-
bolisiert3. König David durfte den Tempel nicht bauen, weil er in 
seinen Kriegen Blut vergossen hatte, obwohl er diese Kriege im Auf-
trag Gottes geführt hatte. Diese jüdische Haltung zum Krieg war so-
gar Napoleon bekannt. Als er Ende des 18. Jahrhunderts die Juden 
aufrief, einen jüdischen Staat in Palästina wiederaufzubauen, ver-
sprach er ihnen, sie müssten das gelobte Land nicht erkämpfen, 

 
2 Mischna: Erste Niederschrift der mündlichen Thora durch Jehuda ha-Nasi gegen 
Ende des zweiten Jahrhunderts in hebräischer Sprache; grundlegende Sammlung 
religionsgesetzlicher Texte. Die Mischna bildet die Basis des Talmud. 
3 Samuel H. DRESNER: The Jewish Dietary Laws: their Meaning for Our Time. 
New York: The Burning Bush Press 1959, S. 40. 



249 
 

sondern nach der Eroberung durch die französische Armee nur be-
siedeln. 

Die traditionelle Abscheu gegenüber dem Krieg ist eindeutig: 
„Gott hat uns nicht ins Exil geschickt, weil wir keine Armee besaßen, 
sondern weil wir gesündigt hatten.“4 

Die Mischna versucht, alle Sätze, in denen Kriegsgeräte erwähnt 
werden, in allegorischer Form zu erklären: Das Schwert und der Bo-
gen, mit dem unser Urvater Jakob bewaffnet war (vgl. Genesis 
48:22), werden zu Gebeten und guten Taten (vgl. Midrasch Genesis 
Rabba, 97:6). Gemäß der Tradition zeigt sich das jüdische Helden-
tum in der Studierstube und nicht auf dem Schlachtfeld. 

Das Purimfest, das sich auf die Erzählung des Buches Esther be-
zieht, gibt ein klassisches Beispiel für die jüdische Haltung bei der 
Lösung von Konflikten. Die Geschichte ist höchst einfach, aber 
ebenso aufschlussreich: Haman, der Stellvertreter des persischen 
Königs, plant ein Massaker: „[…] dass alle Juden, jung und alt, Kin-
der und Weiber, an einem Tage, nämlich am dreizehnten des zwölf-
ten Monats, das ist der Monat Adar, vertilget, ermordet und umge-
bracht werden und ihre Vermögen der Plünderung anheimfallen 
sollen.“ (Esther 3,  13). Als Antwort darauf riefen die Juden ein Fas-
ten aus und taten Buße, aber gleichzeitig suchten sie nach Wegen, 
den König davon zu überzeugen, das grausame Gesetz zu widerru-
fen. Die Rettung kommt durch Königin Esther, die dem König ihre 
jüdische Abstammung offenbart und ihn überredet, den geplanten 
Genozid zu stoppen. „Aber keinem Juden kam es in den Sinn, phy-
sische Gewalt gegen Haman anzuwenden“ (Rav, 8-9), bemerkt El-
chonon Wasserman [1875-1941] in seinem Kommentar zu der Ge-
schichte von Purim, den er in den Dreißigerjahren niederschrieb. 
Die Vernichtung der Feinde durch die Juden, wie sie am Ende des 
Buches beschrieben wird, erfolgte erst, nachdem der König sie aus-
drücklich erlaubt hatte. 

Indessen kann man die Anwendung von Gewalt nicht von einer 
Geschichte trennen, die einem anderen Fest zugrunde liegt, nämlich 
dem Chanukka-Fest. Auch dieses Fest hat, genau wie das Purimfest, 
mit der Rettung der Juden vor einer kollektiven Gefahr zu tun. Der 

 
4 Ruth BLAU: Les gardiens de la cité. Histoire d’une guerre sainte. Paris : Flam-
marion 1978, S. 249. 



250 
 

Unterschied im Charakter der Bedrohung in jedem dieser Fälle kann 
das unterschiedliche Verhältnis zur Anwendung von Gewalt erklä-
ren. Während von Haman die Bedrohung der physischen Auslö-
schung ausging, die die Juden dazu brachte, ihre Sünden zu be-
reuen, drohte König Antiochos mit der spirituellen Vernichtung, in-
dem er den Juden die Befolgung der Gebote untersagte und den 
Götzendienst anordnete. Unter diesen Umständen, versichert Was-
serman, sei die Anwendung von physischer Gewalt legitim: Einem 
Juden sei es vorgeschrieben, sein Leben zu opfern statt Götzen an-
zubeten. Interessant ist, dass die Geschichte der Makkabäer auch 
diejenigen benutzen, die daraus materialistische und praktische 
Schlüsse ziehen und die traditionelle Sichtweise dieser Ereignisse 
geringschätzen: 
 

Für einen denkenden Juden ist Chanukka nichts anderes als ein Ge-
denktag für die Helden der jüdischen Selbstverteidigung […]. Es kam 
kein Wunder vom Himmel […]. Aber das Schwert vollbrachte ein 
Wunder, ein totgeglaubtes Volk ist plötzlich wieder auferstanden […]. 
Nicht die Thora rettet die Faust, sondern die Faust rettet die Thora. Das 
Schwert wird den Juden beschützen, nicht die Kippa.5 

 
Bemerkenswert ist, dass die Glorifizierung der Gewalt die Bedeu-
tung des Festes in sein Gegenteil verkehrt, welches traditionell die 
Treue zur Thora gegenüber dem hellenistischen Einfluss würdigt. 
Eine solche Interpretation ist den meisten religiösen Juden fremd, 
auch denen aus dem nationalreligiösen Lager: 
 

Was kann man über eine solche Anschauung sagen? Erstens verleug-
net ein solcher Mensch Hunderte Generationen von Juden, ohne die er 
gar keine Ahnung von Chanukka hätte; er wendet sich ab vom Erbe 
seiner Väter. Zweitens ist dieses „historisch-revolutionäre“ Verständ-
nis vom Leben der Juden weitaus primitiver als das traditionell-geis-
tige. Drittens wirkt gerade im Verhältnis zu Chanukka dieses vollkom-
men hellenistische Verständnis historischer Mechanismen außeror-
dentlich kurios, weil es die ganze Bedeutung des Sieges von Chanukka 
und aller Kriege der Makkabäer, des Krieges zur Verteidigung der jüdi-

 
5 http://www.judaicaru.org/luah/chanuka_istor.html (28.04.2020). 



251 
 

schen Weltsicht gegen die Expansion der hellenistischen Weltanschau-
ung unterstreicht.6 

 
Was ist das Verhältnis der Tradition zu diesem Fest? Die Antwort 
auf diese Frage gibt ein Auszug aus dem Gebet, das in den Tagen 
des Chanukka-Festes gesprochen wird: 
 

In den Tagen Mattisjahus, Sohnes Jochanans des hohen Priesters, des 
Chasmonäers und seiner Söhne, als das tyrannische Reich Jawan über 
Dein Volk aufstand, sie zum Vergessen Deiner Lehre zu bringen und 
sie von den Gesetzen Deines Willens abzuführen: Du aber mit Deinem 
großen Erbarmen standest ihnen bei in der Zeit ihrer Not, führtest ih-
ren Streit, vertratest ihr Recht, nahmst ihre Rache, überliefertest Starke 
in die Hand Schwacher, Viele in die Hand Weniger, Unlautere in die 
Hand Reiner, Gesetzlose in die Hand Gerechter, mutwillige Sünder in 
die Hand Deiner Lehre Beflissener …7 

 
Der Krieg, den die Anhänger der Anwendung von Gewalt für ein 
Beispiel militärischen Heldentums nehmen, versteht sich im Juden-
tum als Sieg Gottes und nicht als Sieg von Menschen. Die Tradition 
betont, dass die entscheidenden Eigenschaften die Treue zur Thora 
und die moralische Reinheit sind, nicht aber die Anzahl der Solda-
ten und die Kampfkraft der Armeen. 

In Bezug auf das Chanukka-Fest rückt der Talmud die militäri-
sche Tätigkeit in den Hintergrund. Stattdessen konzentriert er sich 
auf das Wunder der Öllampe, die acht Tage lang brannte, als die 
Makkabäer den Tempel befreit und gereinigt hatten. Die Tradition 
stellt die Reinheit des Öls, das die Griechen nicht berührt hatten, in 
Beziehung zur Reinheit des Herzens, die jeder Jude bewahren soll, 
um dem Götzendienst zu widerstehen. Nur der offene Angriff auf 
die Thora ermöglichte die Anwendung von Gewalt. Das Bild des Ju-
den, die die jüdischen Gegner des Zionismus am meisten inspirierte, 
wird folgendermaßen beschrieben: 
 

 
6 www.machanaim.org/holidays/chanuka/han-knig.htm 
7 Samson Raphael HIRSCH: Israels Gebete. Frankfurt am Main: Verlag v. J. Kauff-
mann 1921, S. 152-153. 



252 
 

Von Gott zum Exil verurteilt, aber gewappnet mit dem Glauben, dach-
ten die jüdischen Gemeinden unter der Führung ihrer Rabbiner nie-
mals, dass das Land, in dem sie lebten, unwiderruflich ihres sei. Jahr-
hundertelang führten die Juden ein stilles, gottgefälliges Leben, befolg-
ten die Gesetze des Landes, in dem sie lebten. Sie beteten für das Wohl 
und Gedeihen ihrer nichtjüdischen Nachbarn wie für ihr eigenes […] 
und ihr einziges Begehren, ihr einziger Traum war es, dass man sie in 
Ruhe und Frieden leben ließe in Übereinstimmung mit den Geboten der 
Thora. Als jedoch, aus diesem oder jenem Grunde, ihr Leben unerträg-
lich wurde und sie dieses Land verlassen mussten, beugten sie ihr 
Haupt und gingen. So war das Gesetz des Exils, und die Juden nahmen 
es an bis dass der Messias käme und sich die endgültige Erlösung er-
füllte.8 

 
Eine ganze Reihe moderner zionistischer Autoren, unter ihnen auch 
Jabotinsky9, nutzen die jegliche religiöse Bedeutung entbehrende 
Geschichte der Makkabäer als Bespiel für den jüdischen National-
stolz. Der Wunsch, Würde und Ansehen durch den Aufbau eines 
Staates von gleicher Art „wie alle Völker“ (1 Samuel 8:5) zu erringen, 
erklärt den Makkabäer-Kult, der in zionistischen Kreisen so verbrei-
tet ist. Natürlich hat die zionistische Interpretation der Geschichte 
der Makkabäer und des Chanukka- Festes viele europäische Rabbi-
ner erzürnt. Sie verurteilten das „Neuheidentum“ der Säkularisie-
rung des Chanukka-Festes und empörten sich gegen den damit ver-
bundenen Kult der Gewalt. Im Chanukka-Segen der sephardischen 
Gebetbücher kommt der Krieg nicht vor, in der aschkenasischen Va-
riante ist er jedoch vorhanden. Die Zionisten beziehen sich aus-
schließlich auf letztere und verwandelten die Makkabäer in „sieg-
reiche Patrioten im Krieg um nationale Unabhängigkeit. Das ist ein 
historisches Missverständnis“, protestieren die Antizionisten und 

 
8 Ruth BLAU: Les gardiens de la cité. Histoire d՚une guerre sainte. Paris : Flamma-
rion 1978, S. 277. 
9 Wladimir (Zeev) Jabotinsky (1880-1940): Geboren in Odessa, Russisches Kaiser-
reich. Publizist, Schriftsteller und zionistischer Politiker. Dezidiert säkularer 
Jude, der den europäischen Nationalismus und besonders den italienischen Fa-
schismus bewunderte. Gründete die Beitar-Bewegung und die Jüdische Legion. 
Kommandant der „Irgun Zwai Leumi“. Auch nach seinem Tod blieb er eine 
wichtige Inspirationsquelle für rechte Parteien im Staat Israel. 



253 
 

erinnern daran, dass der Grund für den Aufstand der Makkabäer 
gerade das Bestreben hellenisierter Juden war. 

Viele Rabbiner in Europa verstanden sehr gut, dass die „hebräi-
sche Kultur, der jüdische Chauvinismus, [der] ‚makkabäischer‘ 
Sportfimmel [...] Herz und Gemüt bestimmen.“10 Aber trotz der auf-
kommenden Bedrohung durch den Nationalsozialismus fuhren sie 
fort, die immer stärker werdende zionistische Bewegung zu verur-
teilen, ohne sich Illusionen hinzugeben bezüglich seines Wesens 
und seines Potentials, die Juden in gefährlichen Zeiten zu retten. Ein 
bezeichnendes Bild für das Verhältnis der Juden zu den anderen 
Völkern vergleicht den Juden mit einem „Schaf unter siebzig Wöl-
fen“: 
 

Das Beste, was das Schaf in dieser Situation tun kann, ist zu versuchen, 
dass es von den Wölfen vergessen wird. Und für die Juden gibt es nichts 
Besseres, als wenn die Nationen der Welt mit anderen Dingen beschäf-
tigt sind und sich nicht um sie kümmern. Je mehr die Völker über uns 
reden, desto gefährlicher wird es für uns.11 

 
Die permanente Fokussierung der Medien auf den Konflikt in Israel 
und die Unterstützung einer Politik der Gewalt durch die meisten 
jüdischen Organisationen beunruhigt die Antizionisten im höchsten 
Maße. Sie fordern die Abwendung von dieser aggressiven Politik 
Israels, aus der, ihrer Meinung nach, für die Juden nur Unheil ent-
stehen kann. 

Wasserman, der später von den Nazis ermordet wurde, hielt den 
Zionismus für die direkte Ursache des Genozids, weil er die Welt 
herausforderte (siehe Kapitel Sechs). Er meinte, selbst wenn es ei-
nem Schaf gelingen sollte, einen der Wölfe zu beißen, würde das nur 
das ganze Rudel in Wut versetzen. Diese Betonung der Demut löste, 
wie wir bald sehen werden, einen Aufruhr unter vielen Juden aus, 
die sich Anfang des 20. Jahrhunderts von der Thora abgewendet 
hatten. Die Duldsamkeit angesichts von Ungerechtigkeit und Ver-
folgung erfüllte sie mit Scham und ermunterte sie, ihr Schicksal in 

 
10 Simon SCHWAB: Heimkehr ins Judentum. Frankfurt am Main: Hermon-Verlag 
1934, S. 49. 
11 Elchonon Bunim WASSERMAN: The Epoch of the Messiah. Brooklyn/NY: Ohr 
Elchonon 1976, S. 24. 



254 
 

die eigenen Hände zu nehmen. Inspiriert von ideologischen Ten-
denzen, die damals Europa überschwemmten, eroberte die neue Vi-
sion zunächst Russland und verbreitete sich anschließend, mit et-
was weniger Erfolg, auch in den anderen jüdischen Gemeinden. 
Aber auch die alte Tradition, im Geiste derer, die den Zionismus im 
Namen der Thora ablehnten, ist nicht aus der Welt verschwunden. 

Der Talmud berichtet von zwei Gelehrten, die das Judentum aus 
einer auf den Tempel fokussierten Religion in eine mehr persönliche 
und gleichzeitig universellere transformierten. Der Erste war Rabbi 
Jochanan Ben-Sakkai, der Jerusalem während der Belagerung in ei-
nem Sarg versteckt verlassen musste (vgl. Babylonischer Talmud, 
Gittin, 56  a). Die Tradition berichtet, dass er von den Römern die Er-
laubnis erhielt, in Jawne, südwestlich von Jerusalem, die Thora zu 
lehren. Seine Person wurde zum Symbol der Bedeutung des Thora-
studiums als Gegengewicht zum Kampf um staatliche Unabhängig-
keit. Die Thora ersetzte das Land im physischen Sinne und wurde, 
mit den Worten Rabbi Weinbergs, zum „nationalen Territorium“12. 

Der Philosoph Georg Steiner greift das auf: Das Buch selbst 
wurde zur Heimat der Juden. Seitdem werden die Juden „Volk des 
Buches“ genannt. Sein Bannerträger wurde der „Talmid Chacham“, 
der weise Thora-Gelehrte, nicht der siegreiche Krieger. Im heutigen 
Kontext des Nationalismus würde ein Mensch wie Rabbi Jochanan 
Ben-Sakkai ein „Feind des Volkes“ genannt werden, ein „Vater-
landsverräter“, der seine Brüder im Kampf gegen fremde Eroberer 
im Stich ließ. Aber gerade sein Verhältnis zu militärischer Gewalt 
stellt die Basis für die religiöse Kritik am Zionismus dar.  

Die zweite Persönlichkeit ist Rabbi Jehuda ha-Nasi (135-219), der 
als Verfasser der Mischna gilt. Gemäß der Tradition (vgl. Babyloni-
scher Talmud, Tmura 14) wurde ihm bestimmt, die mündliche 
Thora niederzuschreiben, weil nach der Zerstörung des zweiten 
Tempels die territoriale Zerstreuung der Juden die mündliche Wei-
tergabe der Tradition vom Lehrer zum Schüler erschwerte. Ein 
wichtiges Motiv im Leben Jehuda ha-Nasis war seine enge Freund-
schaft mit dem römischen Kaiser Antoninus, von der der Talmud 
berichtet. 

 
12 Marc SHAPIRO: Between the Yeshiva World and Modern Orthodoxy. Littman 
Library of Jewish Civilisation 1999, S. 99. 



255 
 

Jehuda ha-Nasi lebte in Zippori (Sepphoris), dem römischen 
Verwaltungssitz in Galiläa. Sein Haus lag im Zentrum dieser Stadt, 
die heute als touristische Sehenswürdigkeit gilt. Die Tradition be-
richtet, dass ha-Nasi sich in seinem Verhältnis zu den römischen Be-
hörden von der biblischen Erzählung über die Begegnung Jakobs 
mit seinem Bruder Esau leiten ließ. Jakob fürchtete seinen Bruder, 
aber vertraute auf den Herrn. Zugleich teilte er seine Familie in zwei 
Lager: „So Esau kommt auf das eine Heer und schlägt es, so wird 
das andere entrinnen [...].“ (Genesis, 32:  9). Nach dieser Logik, die 
einen zu erwartenden Schaden so gering wie möglich halten soll, 
richteten sich die Juden, indem sie es vermieden, sich nur an einem 
Ort oder in einem Land niederzulassen. 
 

Was die Zionisten für negativ hielten, ist in Wirklichkeit positiv, denn 
das Volk Israel überlebte, gerade weil es im Exil war. Seine Zerstreuung 
bedeutete, dass seine Feinde es nicht vollkommen vernichten konnten. 
Wenn die Juden in dem einen Land verfolgt wurden, suchten sie Zu-
flucht in einem anderen, in dem sie bereits etablierte jüdische Gemein-
den vorfanden. Konzentriert an nur einem Ort ist das jüdische Volk 
verwundbar. Genau deshalb soll die kollektive Rückkehr nach Israel 
nicht vor der Ankunft des Messias stattfinden. Denn erst dann wird 
der Antisemitismus aufhören zu existieren und die Gefahr der Vernich-
tung wird verschwinden.13 

 
Alles muss versucht werden, um Konflikte zwischen den Juden und 
der Gesellschaft, in der sie leben, zu vermeiden, solange es nicht um 
Götzendienst oder die Entweihung jüdischer Moralvorstellungen 
geht. Eben in diesem Lichte muss man die Definition des „starken 
Menschen“ in der Mischna sehen: Das ist jemand, der seine Gefühle 
beherrschen kann – wozu auch die kriegerischen Gefühle gehören. 
Diese zwei Persönlichkeiten, Jochanan Ben-Sakkai und Jehuda ha-
Nasi, verkörpern die versöhnliche Haltung zur Okkupationsmacht. 
Ohne Zweifel besteht ein gewaltiger Unterschied zwischen den Pat-
rioten, die im bewaffneten Widerstand oder sogar durch kollektiven 

 
13 Emmanuel LEVYNE: Judaïsme contre sionisme. Paris: Clerc 1969, S. 256. 



256 
 

Selbstmord starben, wie die Helden von Masada14 und Gamla15, und 
den Gelehrten, die sich der Konfrontation entzogen und sich auf das 
Überleben und die Entwicklung des Judentums konzentrierten – 
und damit auch der Juden selbst. Man kann schwerlich die Tatsache 
bestreiten, dass die jüdische Gemeinschaft diesen beiden „Kollabo-
rateuren“, die einen so bedeutenden Platz in der Tradition einneh-
men, in Hinsicht ihres Überlebens verpflichtet ist. 

Wenn die Bevölkerung einer jüdischen Stadt in Gefahr ist, er-
laubt die Halacha die Selbstverteidigung, sogar am Sabbat. Dieser 
Grundsatz stützt sich auf die Worte aus dem Talmud, welche die 
Juden ermahnen: „Wer kommt dich zu töten, töte ihn zuerst“ (Baby-
lonischer Talmud, Yoma 85  b). Dennoch distanziert sich die Tradi-
tion von jeder Art von Gewalt und führt drei Eigenschaften an, wel-
che die Juden charakterisieren: Sie müssen barmherzig, bescheiden 
und wohltätig sein. Der Talmud erhebt den Frieden zum höchsten 
Wert, während er die Anwendung von Gewalt verurteilt. Die Inter-
preten des Satzes „suche den Frieden und jage ihm nach!“ (Psalmen 
34:15) sagen, dies sei der einzige Fall, in dem man „dem Gegenstand 
der Erfüllung eines Gebotes nachjagen muss“, um es zu erfüllen. 
Um das Gebot, in Gegenwart eines Älteren aufzustehen, zu erfüllen, 
muss man dem Älteren nicht „nachjagen“. Aber wenn kein Frieden 
herrscht, dann soll man ihn suchen, ohne Rücksicht auf die Mühe, 
die man dafür aufwenden muss. Dieser Geist herrschte unter den 
Juden bis zum 20. Jahrhundert, als mit dem Zionismus ein neues 
Ideal des Juden in den Vordergrund trat: das Bild des furchtlosen 
Kriegers. So finden viele Juden heute den Frieden weniger wichtig 
als die Herrschaft über dieses oder jenes Territorium, wie zum Bei-
spiel über den Tempelberg. Nach Meinung des israelischen Politi-
kers und früheren sowjetischen Menschenrechtsaktivisten Natan 
Sharansky „müssen wir verstehen, dass der Zionismus ohne Jerusa-
lem und ohne unsere historischen Wurzeln nicht überleben kann“16. 

 
14 Ehemalige Festung im Südwesten des Toten Meeres; Stätte eines legendären 
kollektiven Selbstmordes von Juden während des Jüdischen Krieges gegen die 
Römer im 1. Jahrhundert. 
15 Stadt auf den Golanhöhen. Wichtiger Ort des jüdischen Widerstandes im 
Kampf gegen die Römer im 1. Jahrhundert. Stätte eines kollektiven Selbstmords 
jüdischer Bewohner. 
16 Vgl. Natan SHARANSKY: Temple Mount more important than peace. In. The 



257 
 

Diese Ansicht ist nicht nur unter den Einwanderern aus der Sowjet-
union weit verbreitet. 

Aber stützt sich die friedliebende Haltung der Charedim17 auf 
die Grundsätze der jüdischen Weltanschauung, oder sind sie nur 
das Ergebnis bestimmter historischer Umstände? In seinem Buch 
Al-Chazari beschreibt der Dichter und Philosoph Jehuda Halevi aus 
Spanien (1080-1141) einen Dialog, den wir erst jetzt, tausend Jahre 
später, in seiner vollen Bedeutung ermessen können. In dem Buch 
prahlt der jüdische Protagonist damit, dass die jüdische Religion die 
Gewalt mehr verachtet als das Christentum und der Islam. Darauf 
antwortet der König der Chasaren, der eine der drei monotheisti-
schen Religionen wählen soll, ein wenig zynisch: „Dies wäre wohl 
richtig, wenn eure Demut eine freiwillige wäre; sie ist jedoch eine 
erzwungene. Erlanget ihr Macht, dann würdet ihr eure Feinde er-
schlagen.“18 (Halevi, 46). Die Frage der Ablehnung von Gewalt wird 
besonders aktuell angesichts der militärischen Überlegenheit Israels 
im Nahen Osten. 
 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Yakov M. Rabkin (geb. 1945) „ist emeritierter Professor für 
Geschichte an der Universität von Montreal. Von der Wissenschaftsge-
schichte bis hin zur jüdischen und israelischen Geschichte hat er auf ver-
schiedenen Gebieten gewirkt. Als Berater hat er für unterschiedliche inter-
nationale Organisationen gearbeitet, darunter auch für die UNESCO und 
die OECD. Seine Arbeiten und Kommentare werden international rezipiert 
und veröffentlicht unter anderem in der FAZ und Süddeutschen Zeitung“ 
(http://der-semit.de). 
 
 

 
Canadian Jewish News, 23.10.2003. 
17 Charedi, pl. Charedim: „Die Gottesfürchtigen”; Bezeichnung für die Anhänger 
des „ultraorthodoxen“ Judentum. 
18 [Yossi Klein HALEVI: Where are our children? In: Jerusalem Report, 21.03.1996.] 



258 
 

Schlag nach beim Rabbi ! 
 

Die Kommentare zum Pentateuch und 
zu den Psalmen von Samson Raphael Hirsch 

(2022)1 

 
Johannes Weissinger 

 
 
 
Für jemanden, der die Bibel in der Übersetzung Martin Luthers bzw. 
der Zürcher Bibel kennengelernt hat2 und liest, halten die Überset-
zungen und Auslegungen des Rabbiners Samson Raphael Hirsch 
(1808-1888)3 manche Überraschungen bereit und eröffnen ihm neue 
Sichtweisen auf die biblischen Texte. Einige Beispiele, die auch das 
Thema Toleranz und Teilhabe berühren, seien im Folgenden ge-
nannt. 

 
1 Textquelle ǀ  Johannes WEISSINGER: Schlag nach beim Rabbi! Die Kommentare 
zum Pentateuch und zu den Psalmen von Samson Raphael Hirsch. In: Toleranz 
und Teilhabe. Jahrbuch Friedenstheologie 2022. Ökumenisches Institut für Frie-
denstheologie. Herausgegeben v. Matthias-W. Engelke, Stefan Federbusch OFM, 
Gottfried Orth, Michael Schober, Stefan Silber. (Reihe: edition pace). Norderstedt: 
BoD 2022, S. 99-109. 
2 Benutzt wurden: Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers, revidiert 
1956/1964, Stuttgart 1970; Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments, 
Stuttgart 1972 (diese Zürcher Bibel wurde in den Jahren 1907 bis 1931 übersetzt). 
3 Samson Raphael Hirsch (1808-1880), ein Schüler des Isaac Bernays, war seit 1851 
Rabbiner der orthodoxen „Israelitischen Religionsgesellschaft“ in Frankfurt a. M. 
Er wurde „zum eigentlichen Begründer der modernen Orthodoxie“ (ROSEN-

BLUTH: Hirsch, 301). Die Werke, aus denen zitiert wird, sind: „Der Pentateuch. 
Übersetzt und erläutert (1867-1878), Übersetzung und Erklärung der Psalmen 
(1882). Der Pentateuchkommentar wird zitiert nach der Jubiläumsausgabe Sinai, 
Publishing Tel-Aviv 1986 (vgl. HIRSCH: Pentateuch), der Psalmenkommentar 
nach: Die Psalmen übersetzt und erläutert von Samson Raphael Hirsch, Erster 
Teil (Buch 1 und 2) und Zweiter Teil (Buch 3, 4 und 5), Verlag von J. Kauffmann 
Frankfurt am Main, 1914, 3. unveränderte Auflage (vgl. HIRSCH: Psalmen). – Zu 
S. R. Hirsch vgl. JÜDISCHES LEXIKON, Sp 1621f, NEUES LEXIKON DES JUDENTUMS, 
199; Pinchas E. Rosenblüth, Samson Raphael Hirsch – Sein Denken und Wirken, 
in: Liebeschütz, H. u. Paucker, A. (Hrsg.), Das Judentum in der deutschen Um-
welt. Studien zur Frühgeschichte der Emanzipation, Tübingen 1977, 293-325, 301. 



259 
 

Die Menschen sind füreinander geschaffen 

 
Psalm 33,15 heißt in der Lutherbibel „Er lenkt ihnen allen das Herz, 
er gibt acht auf alle ihre Werke.“ Die Zürcher Bibel übersetzt: „er, 
der aller Herzen gebildet, der achthat auf all ihre Werke.“ S. R. 
Hirsch übersetzt: „Er, der für einander bildet ihr Herz, der aufmerkt 
auf ihre Taten alle.“ Das entscheidende Moment aus der Bestim-
mung des Menschen, an der Gott das Tun der Menschen prüft, wird 
durch das Wort jachad bezeichnet, das Hirsch mit „für einander“ 
übersetzt und dazu ausführt: „jachad: ‚für einander‘, für ein sich ge-
genseitig tragendes, förderndes und helfendes Zusammenleben, hat 
Gott das Menschenherz gebildet […] Erst mit dem Mitgefühl, mit 
der Nächstenliebe, mit der Tatbereitschaft für des anderen Wohl, 
[…] erst damit beginnt das Menschliche im Menschen.“4 

Dieses jachad steht auch am Ende des ersten Verses von Psalm 
133, der bei Luther lautet: „Siehe, wie fein und lieblich ist’s, wenn Brüder 
einträchtig beieinander wohnen!“5 Hirsch übersetzt: „Seht, wie gut, wie 
lieblich, wenn Brüder auch zusammen wohnen!“ Seine Auslegung 
nimmt Bezug auf die Hoffnung, die mit der Alija, der Rückkehr ins 
Land, zu seiner Zeit verbunden war: „Wie gut, wie lieblich war es 
und wird es wieder sein, wenn diejenigen, die, wenngleich weithin 
voneinander zerstreut, durch die geistige Einheit ihrer Überzeugun-
gen, ihrer Lebensgrundsätze und Lebensbestrebungen ‚Brüder‘ 
sind, ‚auch räumlich in einem Lande wieder zusammenwohnen 
werden!‘“ Die Wiedervereinigung im Lande sieht Hirsch „nur dann 
als etwas Gutes und herrlich Beglückendes […], wenn wir als im 
Geiste geeinigte Brüder das Land betreten … (erg.: und) bewohnen 
werden.“ Diese Einigung ist „nur im rückhaltlosen Anschluss aller 
[…] an das eine gemeinsame Gottes-Gesetz zu finden.“6 

Wird das Zusammenwohnen von Brüdern in Psalm 133 als gut 
und beglückend besungen, so kommt eine zwar nicht wortgleiche, 
aber ähnliche Wendung (statt jachad jachdaw) in Genesis 13,  6 in ei-
nem entgegengesetzten Zusammenhang vor. Lot und Abraham 
trennen sich, weil das Land ihr Zusammenbleiben nicht erträgt, wie 

 
4 HIRSCH: Psalmen, 160. 
5 Hervorhebung – hier wie im Folgenden – im Original. 
6 HIRSCH: Psalmen, 272. 



260 
 

Luther übersetzt: „Und das Land konnte es nicht ertragen, dass sie 
beieinander wohnten.“ So auch Hirsch: „Und so trug sie das Land 
nicht zusammen zu bleiben“. Als Grund wird in Genesis 13,  6 ge-
nannt, dass ihre „Habe“ bzw. ihr „Vermögen“ zu groß war. Die na-
heliegende Deutung, dass das Land nicht mehr ausreichte, den (zu) 
groß gewordenen Herden Lots und Abrahams genügend Weideflä-
che zu bieten, weist Hirsch ab. „Wäre das Ganze nur eine Herde, 
eine Wirtschaft, ein Wesen gewesen, so hätte es ausgereicht.“7 Ihr 
sonstiges Vermögen8  war zu groß. Ihr Silber und Gold etc. musste, 
weil man sich nicht einig ist und sich nicht traut, gesondert aufbe-
wahrt werden. Deshalb braucht Lot, weil er nur für den eigenen Er-
werb wirtschaftet, auch gesonderte Weideflächen. 

Dazu kommt für Hirsch ein weiterer Grund: In Genesis 13,  7 wer-
den neben den Kanaanitern, die in Genesis 12,  6 als Bewohner des 
Landes genannt werden, als weitere Bewohner die Perisi (Peresiter) 
hinzugefügt. Die Folgen sind nach Hirsch gravierend. Lebt nur ein 
Volk im Land, braucht es nur so viel Fläche in Besitz zu nehmen, wie 
es gerade braucht. „Wohnen jedoch verschiedene Stämme im 
Lande, so sucht jeder vorweg alles zu nehmen, auch das nicht sofort 
Nötige, damit ihm der Nachbar nicht zuvorkomme. Darum war der 
Boden für Abraham und Lot (ergänzt J. W.: zusätzlich) beschränkt.“9 
Die zwei Gründe sind also nach Hirsch jeweils nicht geographi-
scher, sondern sozialer Art. 

Abraham ergreift die Initiative zur Trennung. Vers 8: „Da sprach 
Abram zu Lot: Lass doch nicht ferner Zwiespalt sein zwischen mir 
und dir und (dadurch auch) zwischen meinen und deinen Hirten; 
denn wir sind ja verwandte Männer.“ In dem hebräischen Text wird 
die Präposition ben (zwischen) wiederholt. Das deutet Hirsch dahin-
gehend, dass der Streit gegenseitig ist: „mir gefällt manches nicht an 
dir, und dir auch manches nicht an mir, daher kommt auch der Streit 
zwischen unsern Leuten.“ So soll es nicht bleiben. „Wo aber keine 
Einigkeit, da bringt Trennung Frieden.“10 

 
7 HIRSCH: Pentateuch, 200. 
8 Die hervorgehobenen Wörter – wie auch in den folgenden Hirsch-Zitaten – im 
Original gesperrt gedruckt. 
9 HIRSCH: Pentateuch, 200. 
10 Ebd. 



261 
 

Eine letzte Beobachtung Hirschs sei erwähnt: Im hebräischen 
Text steht am Versende nicht nur das eine Wort achim (Brüder), son-
dern es stehen die zwei Wörter anaschim (Männer) und achim (Brü-
der) da. Nach Hirsch heißt das: „Gehen wir auch als Männer ausei-
nander, haben nicht eine Lebensrichtung, so sind wir doch Ver-
wandte.“11 Mit der Trennung wird Abraham nicht gleichgültig, was 
aus Lot wird. Das zeigt der Fortgang der Erzählung, die hier nicht 
weiter verfolgt werden soll. 

Habe ich bisher, dem Stichwort jachad folgend, den Bogen von 
Psalm 33 zu Psalm 133 und weiter zu Genesis 13 geschlagen, so will 
ich im Folgenden den Bogen von Psalm 133 zurück über Psalm 33 
zur Erzählung von der Schöpfung in Genesis 1 und 2 schlagen. 

Das Zusammenwohnen der Brüder wird in Psalm 133 tow, gut, 
genannt, weil die Brüder verwirklichen, wozu Adonai, Gott, ihre 
Herzen gebildet hat und bildet. In dem Ausruf ma-tow, wie gut, in 
Psalm 133 klingt das am Ende eines jeden Schöpfungstages wieder-
holte „dass es gut war“ – bzw. das „sehr gut“ nach dem sechsten 
Schöpfungstag – an. Im Zusammenwohnen wird gut, was Genesis 
2,  18 noch als lo-tow, nicht gut, bezeichnet wird: es ist nicht gut, dass 
der Mensch allein sei. (Luther) Auch Hirsch übersetzt so, weist aber 
das Verständnis ab, als ob es hier um die Frage ginge, was für den 
Menschen gut sei. Dass es für den Menschen nicht gut sei, allein zu 
sein, stehe nicht da, so Hirsch. Sondern: Es ist überhaupt noch nicht 
gut; die Erdwelt wird ihr Ziel der Vollkommenheit, das sie durch 
den Menschen erreichen soll, nicht erreichen, solange Adam allein 
ist. Die Menschenaufgabe ist für einen zu groß. Darum: „eben für 
die volle Lösung der Menschenaufgabe schuf Gott zum Manne das 
Weib.“ Erst Mann und Frau zusammen sind: „Adam“12. 
 

 
11 Ebd. 
12 Ebd, 56. Vgl. auch die Auslegung zu Genesis 2, 23: „der Name ischah bezeichnet 
somit nicht die Abhängigkeit des Weibes vom Mann, sondern vielmehr die 
Gleichheit, die Zusammengehörigkeit Beider, die Teilung der einen einheitlichen 
Menschenaufgabe auf beide Geschlechter.“ (Ebd., 59). 



262 
 

Der Einzelne ist Teil eines Ganzen oder: Jeder Mensch ist einzig. 

Fehlt eine*r, ist das Ganze nicht ganz 

 
 
Die Bitte des aus Todesnot und Gottverlassenheit zu Gott um Ret-
tung flehenden Menschen im Psalm 22, Vers 21 übersetzt Luther – 
wenig präzise – mit „Errette meine Seele vom Schwert, mein Leben 
von den Hunden!“ Die Übersetzung der Zürcher Bibel „Errette vor 
dem Schwerte mein Leben, aus der Gewalt der Hunde mein 
Kleinod“ macht neugierig. Was bedeutet „mein Kleinod“? Im Heb-
räischen steht das Wort jechidi, das Wort jachid mit dem angehängten 
Personalpronomen der ersten Person Singular. Die Bedeutung von 
jachid wird in den Lexika von Koehler/ Baumgartner und Gesenius 
mit „einzig, allein, einsam“ angegeben. Hirsch übersetzt: „Rette 
vom Schwert meine Seele, aus Hundes-Macht mein Einziges!“ und 
erklärt das Wort jechidi: „das, was du nicht noch einmal auf Erden 
hast, was meine Einzigkeit, meine Eigentümlichkeit bildet. Das 
ganze sittliche Heiligtum, das du in mich gelegt, mir anvertraut hast, 
befindet sich jetzt in der Gewalt von ‚Hunden‘, läuft Gefahr, mit mir 
zugrunde zu gehen.“13 Die Pointe dieser Auslegung sehe ich darin, 
dass der*die Betende Gott daran erinnert, dass es in der Frage, was 
aus dem*der Betenden wird, auch um Gott geht, um die Abhängig-
keit Gottes von seinen Zeugen*innen, letztlich um die Ganzheit sei-
ner Schöpfung. 
 
 

Zwischenbemerkung 

 
Angesichts des exegetischen Befundes, dass die synoptischen Evan-
gelien die Passion, Kreuzigung und Auferweckung nach der Struk-
tur des Psalms 22 erzählen, wie man an dem Schrei Jesu am Kreuz 
und in der Verwendung der Motive Spott der Vorübergehenden 
und Verlosen der Kleider (Psalm 22,  2, 8f und 19) zur Schilderung 
von Jesu Verlassenheit sehen kann, eröffnet Hirschs Auslegung 
auch Perspektiven zum Verständnis von Kreuz und Auferweckung 
Jesu – erst recht, wenn man zu dem Umschlag von der Klage zum 

 
13 HIRSCH, Psalmen 112. 



263 
 

Lobpreis in Psalm 22,  23 die Stellen aus Exodus 3,  7 und 4,  22f, die 
Befreiung Israels als Gottes erstgeborenen Sohnes zum (Zeugen-) 
Dienst, hinzunimmt. 

Was diese Auslegung Hirschs für das Zusammenleben der Men-
schen (und Völker) wie für das Selbstverständnis der Menschen aus-
trägt, möchte ich an zwei Zitaten verdeutlichen. 

Der Bad Berleburger Arbeitskreis für Toleranz und Zivilcourage, 
der sich im Jahr 2000 nach der Schändung des Gedenkmals für die 
ermordeten jüdischen Bürger*innen der Stadt gebildet hatte, hat zu 
verschiedenen Anlässen ein Spruchtransparent gezeigt: ‚Es gibt kein 
Unrecht, das bloß einem Einzelnen angetan wird. Leo BAECK 1922.‘ 
Dieser Satz ist eine freie Wiedergabe aus Leo Baecks Buch Das Wesen 
des Judentums: „Staat und Gesellschaft sind oft als Feind dem Juden-
tum entgegengetreten, sie haben sich so oft ihm gegenüber zum Büt-
tel konfessionellen Seelenfanges herabgewürdigt; sie haben verges-
sen, daß es kein Unrecht gibt, das bloß einem zugefügt würde, daß 
jedes Unrecht ein Unrecht gegen alle, gegen die Gesamtheit ist, und 
daß es, vom Staate begangen oder geduldet, zuletzt gegen ihn selber 
sich richten muß.“14 

Diesem Satz Leo Baecks möchte ich einen Satz aus einem ande-
ren Kontext zur Seite stellen: „Ich bin ein Teil des Ganzen im 
menschlichen Kosmos. Ich trage dazu bei, daß niemand vergißt, die-
ses Ganze zu sehen.“ Geschrieben hat diesen Satz Fredi SAAL in ei-
nem Brief an Klaus DÖRNER im April 1988. Das angeführte Zitat 
steht in folgendem Zusammenhang: „Als wirklich schwer behinder-
ter Mensch, der nur mit allergrößten Schwierigkeiten ohne die Hilfe 
anderer den Alltag überstehen könnte, habe ich das Recht, ja die 
Pflicht, mich meiner Umwelt zuzumuten. Ich bin Teil des Ganzen 
im menschlichen Kosmos. Ich trage dazu bei, daß niemand vergißt, 
dieses Ganze zu sehen, wie ich auch von anderen mit ihrer eigenen 
Individualität darauf gestoßen werde, in ihnen einen Teil des Gan-
zen zu sehen, ohne den es den Menschen nicht gibt in seiner Totali-
tät.“15 
 

 
14 BAECK, Wesen 308 f; Hervorhebung im Original. Ein offensichtlicher Schreib-
fehler ist stillschweigend korrigiert. 
15 DÖRNER 113. 



264 
 

Gottes Thora weist den Menschen an seine Mitmenschen, 

an seine Verpflichtung für die ganze Menschheit 

 
In Genesis 18 steht in Vers 18f, was Gott mit Abraham vorhat. Hirsch 
übersetzt: „Abraham soll ja auch zu einem großen und mächtigen 
Volke und durch dieses alle Völker der Erde gesegnet werden. Denn 
ich habe ja nur deshalb mein besonderes Augenmerk auf ihn gerich-
tet, damit er seine Kinder und sein Haus nach sich verpflichte, dass 
sie den Weg Gottes hüten, Pflichtmilde und Recht zu üben, damit 
Gott über Abraham bringe, was er über ihn ausgesprochen.“ Das 
hebräische Wort, das Hirsch mit ‚Pflichtmilde‘ übersetzt, ist zedaka, 
mit ‚Recht‘ wird das Wort mischpat wiedergegeben. 

Auffällig in Genesis 18 ist nach Hirsch die Reihenfolge, in der 
beide Wörter hier genannt werden. Denn die Regel ist: „Erst misch-
pat, dann zedaka … Mit der einen Hand rauben und unredlich sein 
und mit der andern Hand von dem Geraubten und unredlich Er-
worbenen Almosen geben, ist der jüdischen Wahrheit ein Greuel“16. 
Hirsch verweist auf Jes 61,  8. Mischpat als das einfache Recht ist die 
Basis für das Zusammenleben, denn die Rechtsansprüche, die ein 
Mensch gegen den anderen hat, sind zu erfüllen. Für den Schalom 
muss aber zu ‚mischpat‘ ‚zedaka‘ hinzutreten, dasjenige, was Hirsch 
mit dem seltsamen Wort Pflichtmilde bezeichnet. Die als zedaka ge-
forderte Milde ist dem Empfänger gegenüber eine Wohltat, Gott ge-
genüber eine Pflicht. „Was der Nächste nur zu hoffen hat, hat Gott ein 
Recht zu fordern, und Gott fordert für den Nächsten!“17 

So ist für den Armen gesorgt in einer Weise, die den Wohltäter 
nicht hochmütig macht und den Empfänger der Wohltat nicht er-
niedrigt, weil der Mensch, der selbst keinen eigenen sich aus Besitz 
oder Leistung herleitenden Anspruch geltend machen kann, „im 
Namen Gottes“ aufrecht vor dem Reichen stehen kann und der Rei-
che sich als Verwalter eines den Armen gehörenden Schatzes zu be-
greifen hat. So hat auch der Besitzlose einen Anteil an dem Segen 
von Acker und Flur.18 

In Genesis 18,  19 ist die Reihenfolge von mischpat und zedeka um-
gestellt, weil es hier den „jüdischen Protest gegen Sodoms Lebens- 

 
16 HIRSCH: Pentateuch, 264. 
17 HIRSCH: Pentateuch II 346, Auslegung zu Ex 25,  29. 
18 Vgl. HIRSCH: Psalmen 330, Auslegung zu Psalm 72. 



265 
 

und Staatsmaxime (gilt) […] Unter dem Regime eines sodomitischen 
Rechts, wo nur Leistung, nicht Bedürfnis einen Anspruch begrün-
det, ist Armut und Elend geächtet, findet höchstens nur der Leistung 
verheißende Begüterte wie Lot eine Stätte […] und das Zedaka-lose 
Recht verkehrt sich in Unmenschlichkeit und Härte.“19 

Dieser Vorordnung der zedaka vor dem mischpat entspricht im 
Grundgesetz der Bundesrepublik die Vorordnung der Grundrechte, 
besonders die Unantastbarkeit der Würde des Menschen in Artikel 
Eins, vor den folgenden Bestimmungen des Grundgesetzes. 
 
 

Teilhabe auch an der Schuld früherer Generationen ? 

 
Für die Nachgeborenen Nazi-Deutschlands ist – hoffentlich – eine 
bedrängende Frage, was die Selbstvorstellung Gottes im Dekalog 
(Exodus 20) für sie bedeutet. 

„Denn ich, der HERR, dein Gott, bin ein eifernder Gott, der die 
Missetat der Väter heimsucht bis ins dritte und vierte Glied an den 
Kindern derer, die mich hassen, aber Barmherzigkeit erweist an vie-
len Tausenden, die mich lieben und meine Gebote halten.“ So steht 
es in der Luther-Bibel an der Stelle Exodus 20,  5-6. Die Zürcher-Bibel 
spricht von der „Schuld“, die „bis in die dritte und vierte Genera-
tion“20 heimgesucht wird. Hirsch übersetzt die besagte Stelle in Vers 
5: „ich, […], dein Gott, bin ein sein ausschließendes Recht fordern-
der Gott, denke die Sünde von Eltern an Kindern, an dritten und 
vierten Geschlechtern, denen, die mich hassen.“ Das Verb poked, das 
gewöhnlich mit heimsuchen wiedergegeben wird, erklärt er, wenn 
es „von der göttlichen Waltung“ gebraucht wird, als „über etwas 
das ihm Gebührende oder Entsprechende verhängen“21, das dazu-
gehörende Objekt awen als „die bewußtvolle Hingebung an ein un-
serer Bestimmung nicht entsprechendes Ziel … (als) bewußten Ab-
fall vom Rechten“22. 

Bevor Hirsch die Auslegung dieser Redewendung beginnt, stellt 
er fest: „Klar ist es, daß dieses ‚Maß‘ der göttlichen Waltung […] 

 
19 HIRSCH: Pentateuch, 264. 
20 „Generationen“ in der Übersetzung der (revidierten) Zürcher-Bibel 2007. 
21 HIRSCH, Pentateuch II 204. 
22 Ebd. 



266 
 

ausdrücklich nur da und dann ausgesprochen ist, wo und wann die 
auf einander folgenden Geschlechter alle […] die von Gott ihnen an-
gewiesene Bestimmung hassen.“23 

 

Im Einzelnen erwägt Hirsch vier Möglichkeiten des Verständnis-
ses, ohne sich für eine zu entscheiden: „Heißt es: Gott denkt […]? 
Wenn Kinder, wenn Enkel, auch noch wenn Urenkel den Weg des 
Abfalls fortwandeln, so denkt Gottes Waltung noch an den ersten 
Schritt, den die Eltern gethan, erwägt, daß […] die Umkehr noch 
möglich, und versucht durch Leidenserziehung die Kinder, die En-
kel, oder auch noch die Urenkel zu sich zurückzuführen; ist aber bis 
ins vierte Geschlecht die Umkehr nicht erfolgt, so geht das weitere 
Geschlecht in seinen Sünden zu Grunde? – Heißt es: Gott richtet den 
Abfall der Eltern an Kindern etc., wenn sie ihn hassen? In Schuld 
und Unglück der in Abfall fortwandelnden und um ihres Abfalls 
willen gezüchtigten Kinder, Enkel und Urenkel wirkt der Abfall der 
Eltern fort, die durch ihr Beispiel die Kinder auf den Abweg geführt 
und durch ihre Verschuldung Sünde und Elend an die Wiege ihrer 
Kinder zu Begleitern durchs Leben gestellt? – Heißt es, Gott straft 
die Eltern durch das Elend, das sie mit ihrem auf die Kinder vererb-
ten Abfall auf deren Lebensweg gehäuft? – Heißt es – wie …24 – Gott 
trägt den Kindern, Enkeln und Urenkeln den Abfall der Väter zu 
sühnen auf? Statt die Eltern sofort um ihres Abfalls willen zu verder-
ben, wartet Gott bis ins vierte Geschlecht, ob nicht noch Enkel und 
Urenkel wieder gut machen werden, was die Eltern verschuldet, 
und läßt erst dann das unverbesserliche Geschlecht in der fortge-
setzten Schuld zu Grunde gehen? – 

 

Was jedoch auch immer in Wahrheit dieses Maß der göttlichen 
Waltung sein möge, zwei Wahrheiten sprechen sich in ihm mit dem 
ernstesten Ernste zu unser aller Beherzigung aus: Indem derselbe 
eine einzige Gott, der der Leiter unserer Handlungen sein will, […] 
uns das Leben für die Erfüllung seines Gesetzes giebt und erhält: so 
vollziehen wir selber mit der Treue oder dem Abfall von seinem Ge-
setze den Bau oder die Zerstörung unseres Lebens. […] 

 
23 Ebd. 
24 Hirsch verweist auf die Verwendung des Verbums poked in Numeri 4,  27. 



267 
 

[…] Um unserer Kinder willen sollten wir uns […] geistig wach 
und wacker halten.“25 

 

Auch hier erlaube ich mir eine Aktualisierung: Was die Verant-
wortung der Nachgeborenen, unseres Staates und unserer Kirchen 
für die Folgen der Nazi-Verbrechen angeht, sollten wir der letzten 
der vier Erwägungen Hirschs folgen: Es ist ein Zeichen der Langmut 
Gottes, dass uns noch die Chance der Wiedergutmachung bleibt, 
konkret: wir können z. B. die ausstehenden Schulden aus dem den 
Griechen 1941 auferlegten Zwangskredit endlich begleichen und 
auch andere Reparationsforderungen anerkennen. Einzelheiten 
sind auf der Homepage des Vereins Respekt für Griechenland 26 
nachzulesen. Die Rede von Vergebung und Versöhnung ist ohne die 
Bereitschaft zur Wiedergutmachung hohl und heuchlerisch. Die 
Fragwürdigkeit des Begriffs Wiedergutmachung ändert an dieser 
Feststellung nichts, eher im Gegenteil. 

Was für Samson Raphael Hirsch gilt, gilt auch für dessen ältesten 
Sohn Mendel Hirsch (1833-1900).27 Auch dessen Übersetzungen und 
Auslegungen verdienen eine längst überfällige Lektüre und Rezep-
tion. Wenn diese nicht einigen wenigen, die diese Schriften besitzen, 
vorbehalten bleiben soll, müssten sie freilich erst einmal nachge-
druckt und auf einfache Weise zugänglich gemacht werden. 
 
 
 

Literatur 

 
BAECK, Leo: Das Wesen des Judentums, 6. Auflage, Wiesbaden o. J. 
DIE BIBEL. Nach der Übersetzung Martin Luthers, revidiert 1956/1964, Stutt-

gart 1970. 
DIE HEILIGE SCHRIFT DES ALTEN UND NEUEN TESTAMENTS, Zürcher Bibel 

1942, Stuttgart 1972. 

 
25 HIRSCH, Pentateuch II 204f. 
26 www.respekt-fuer-griechenland.de 
27 Mendel Hirsch war der Direktor der Realschule der Israelitischen Religionsge-
sellschaft in Frankfurt a. M. Mendel Hirsch hat die Haftoroth, die Prophetenle-
sungen zu den wöchentlichen Thoraabschnitten, und die zwölf (kleinen) Prophe-
ten übersetzt und erläutert. Die entsprechenden Bücher erschienen 1896 bzw. 
1900, jeweils im Verlag A. J. Hofmann, Frankfurt. 



268 
 

DEVENTER, Jörg: Hirsch, Samson Raphael, in: SCHOEPS, Julius H. (Hrsg.), 
Neues Lexikon Des Judentums. Gütersloh/München 1992, 199. 

DÖRNER, Klaus: Tödliches Mitleid. Mit einem Beitrag von Fredi Saal, Güters-
loh 31993. 

GESENIUS, Wilhelm: Hebräisches und Aramäisches Handwörterbuch. Un-
veränderter Neudruck der 1915 erschienenen 17. Auflage, Berlin / Göt-
tingen / Heidelberg 1954. 

HIRSCH, Mendel: Die Haftoroth übersetzt und erläutert von Dr. Mendel 
Hirsch, Frankfurt a. M. 1896. 

HIRSCH, Mendel: Die zwölf Propheten, übersetzt und erläutert von Dr. Men-
del Hirsch, Frankfurt a. M. 1900. 

HIRSCH, Samuel Raphael: Der Pentateuch. Übersetzt und erläutert von Sam-
son Raphael Hirsch (1867-1878), Erster Teil: Die Genesis, Tel-Aviv 1986. 

HIRSCH, Samuel Raphael: Der Pentateuch. Übersetzt und erläutert von Sam-
son Raphael Hirsch (1867-1878), Zweiter Teil: Exodus, Tel-Aviv 1986. 

HIRSCH, Samuel Raphael: Die Psalmen übersetzt und erläutert von Samson 
Raphael Hirsch, Erster Teil (Buch 1 und 2) und Zweiter Teil (Buch 3, 4 
und 5). (1882). Dritte unveränderte Auflage, Frankfurt a. M. 31914. 

JOSEPH, Max, HIRSCH, Samson Raphael, in: JÜDISCHES LEXIKON Band II, 
Nachdruck der ersten Auflage 1927, Königstein/ Ts. 1982, Sp. 162f. 

LEXICON IN VETERIS TESTAMENTI LIBROS, hrsg. von KOEHLER, Ludwig und 
BAUMGARTNER, Walter, Leiden 1958. 

ROSENBLÜTH, Pinchas E.: Samson Raphael Hirsch – Sein Denken und Wir-
ken, in: LIEBSCHÜTZ, Hans und PAUCKER, Arnold (Hrsg.): Das Judentum 
in der deutschen Umwelt 1800 – 1850. Studien zur Frühgeschichte der 
Emanzipation, Tübingen 1977, 293-325. 

ZÜRCHER-BIBEL Revidiert 2007, Zürich 2007. 

 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Johannes Weissinger (geb. 1948), 1967 Kriegsdienstverweige-
rung, 1968/1969 Zivildienst (Bethel), Studium der evangelischen Theologie, 
Pfarrer der EKvW im Gemeindedienst (Dortmund, in mit der Ehefrau ge-
teilter Stelle Schwerte und Lünen) und für Erwachsenenbildung (Kirchen-
kreis Wittgenstein), Mitarbeit in Gremien und Gruppen der westfälischen 
Landeskirche besonders zu den Themen Sozialer Friedensdienst, Friedens-
verantwortung der Kirche, Juden-Christen, seit 1983 Vorsitzender der Regi-
onalen AG Westfalen der EAK (Ev. Arbeitskreis Kriegsdienstverweigerung 
und Frieden). Mitarbeit im Ökumenischen Institut für Friedenstheologie. 
 



269 
 

„Wer ein einzelnes Leben rettet, 
  rettet die ganze Welt …“ 

 

Die berühmte Sentenz / Formel zur Rettung und 
Einheit der Menschheit in der nachkanonischen 

Literatur des Judentums und im Koran 
(2025) 

 
Friedrich Erich Dobberahn 

 
 
 

Jerusalemer Talmud, Sanhedrin IV, 9 

 

 
 
Lefīḵāḵ niḇrā’ hā-’āḏām yeḥīḏī ḇā‘ōlām le-lammeḏ 
 

šäk-kål ha-me’abbēḏ näfäš ’aḥaṯ 
ma‘alīn ‘ālāyw ke-’illū ’ībbēḏ ‘ōlām mālē’ 
 

weḵål ham-meqayyēm näfäš ’aḥaṯ 
ma‘alīn ‘ālāyw ke-’illū qiyyēm ‘ōlām mālē’. 
 
Deshalb ist [zuerst nur] ein einziger Mensch auf der Welt 
erschaffen worden,   um dich zu lehren, 
 
dass: Wer auch immer eine Person vernichtet,  
es ihm angerechnet wird, als hätte er eine ganze Welt vernichtet, 
 

und [dass]: Wer auch immer eine Person erhält, 
es ihm angerechnet wird, als hätte er eine ganze Welt erhalten. 



270 
 

Babylonischer Talmud, Sanhedrin IV, 5 (f. 37a) 

 

 

 
Lefīḵāḵ niḇrā’ hā-’āḏām yeḥīḏī ḇā’ōlām le-lammeḏ  
 
šäk-kål ha-me’abbēḏ näfäš ’aḥaṯ miy-yiśrā’ēl 
ma‘aläh ‘ālāyw hak-kāṯūḇ ke-’illū ’ībbēḏ ‘ōlām mālē’, 
 
weḵål ham-meqayyēm näfäš ’aḥaṯ miy-yiśrā’ēl 
ma‘aläh ‘ālāyw hak-kāṯūḇ ke-’illū qiyyēm ‘ōlām mālē’. 

 
Deshalb ist [zuerst nur] ein einziger Mensch auf der Welt1 erschaffen 
worden,   um dich zu lehren, 
 

dass: Wer auch immer eine Person von Israel vernichtet, 
es ihm die Schrift anrechnet, als hätte er eine ganze Welt vernichtet, 
 

und [dass]: Wer auch immer eine Person von Israel erhält, 
es ihm die Schrift anrechnet, als hätte er eine ganze Welt erhalten. 
 
 

 
1 Das in der Mischna noch fehlende „ḇā’ōlām“ = „auf der Welt“ wurde später – 
wie im Jerusalemer Talmud – auch im Babylonischen Talmud, allerdings nicht in 
allen Handschriften und Ausgaben, hinzugesetzt. Ich folge hier der Edition von 
Raphael Nathan RABBINOWICZ, Talmudhandschrift der kgl. Hof- und Staatsbib-
liothek zu München (cod. hebr. 95); s.a. Lazarus GOLDSCHMIDT, Der babylonische 
Talmud mit Einschluss der vollständigen Mišnah, Bd. VII, S. 149, Anm. 58; vgl. 
DERS., Der Babylonische Talmud neu übertragen, Bd. VIII, S. 603. 



271 
 

Kommentar I: 

 
1) Bei der genaueren Analyse dieser weltberühmten Sentenz / For-
mel, die in der Überschrift nach dem Wortlaut aus dem Film 
„Schindlers Liste“ (USA 1993, Steven Spielberg) zitiert wird, muss 
man sich zunächst vergegenwärtigen, dass sie in der Spätantike 
mehrfach umlief, bisweilen ihre Struktur veränderte und in ver-
schiedene Kontexte eingebettet wurde. Die Varianten in der 
Mischna, im Jerusalemer Talmud, im Babylonischen Talmud und an 
anderen Stellen wie im Koran und in 1001 Nacht, zeigen das. Hier 
nur ein Beispiel: In den von Emanuel bin Gorion gesammelten „Ge-
schichten aus dem Talmud“, S. 317 f. 498, findet sich die Sentenz in 
der Erzählung „Der gerechte Benjamin“ (Baba Batra, f. 11  a). Dort 
gibt sie ihre Doppelstruktur auf, wird nur mit der zweiten Hälfte 
zitiert und enthält den Zusatz „von Israel“. Der Hinweis auf die 
Schrift wird durch die Formulierung ersetzt, dass „der Herr der 
Welt“ gesprochen habe:  
 

„Herr der Welt! Du hast gesprochen, daß, wer nur eine Seele miy-
yiśrā’ēl = von Israel erhält, einem gleiche, der die ganze Welt er-
hält“.  

 
Ebenso existieren neuzeitliche Abwandlungen dieser Sentenz, die 
von der weltumspannenden Wirksamkeit Einzelner sprechen, wie 
beispielsweise diejenige bei Jean-Paul Sartre in seinem Drama „Der 
Teufel und der liebe Gott“.2 
 

 
2 Ansatz hierfür scheint ebenso der Brudermord (Kain und Abel, s.u. I, 3 und II, 
3) zu sein. Jean-Paul SARTRE, „Le Diable et le bon Dieu“ – Trois actes et onze 
tableaux, Éditions Gallimard, Collection Soleil, Paris, 1951, S. 116 (Acte II, Qua-
trième Tableau, Scène V) „Il a suffi que deux hommes se haïssent pour que la haine, de 
proche en proche, gagne tout l’univers. – Et moi je dis, en vérité, il suffit qu’un homme 
aime tous les hommes d’un amour sans partage pour que cet amour s’étende de proche en 
proche à toute l‘humanité.” = „Es hat genügt, daß zwei Menschen sich hassen, damit 
Haß die ganze Menschheit verseuchte. Ich aber sage dir: Wahrlich, es genügt, daß 
ein Mensch alle Menschen mit ungeteilter Liebe liebt, damit die Liebe nach und 
nach die ganze Menschheit erfaßt.“ DERS., Dramen, S. 293 (II, 4, 5). 



272 
 

2) Der erste, ins Auge fallende Unterschied in der Formulierung der 
Formel zwischen dem Jerusalemer Talmud (4.-5. Jh. n. Chr.)3, sowie 
einigen Handschriften und anderen Zeugnissen, besteht zum Baby-
lonischen Talmud (kodifiziert im 6. Jh. n. Chr.) darin, dass letzterer 
– wie oben beim Text des Babylonischen Talmuds mit wechselndem 
Schrifttyp gezeigt – zwei Mal den Zusatz macht: „מישראל = miy-
yiśrā’ēl = [eine Person] von Israel“. Weil der in der Sentenz genannte 
„erste Mensch auf der Welt“ kein Israelit sein konnte4, hört sich der 
Zusatz wie eine nachträgliche Einschränkung der Universalität der 
Formel an, so als ob das ethische „Tötungsverbot“ nur innerhalb der 
Solidargemeinschaft Israels Geltung besitzen sollte. Auch wenn die 
politische und soziale Stellung der „Perserjuden“ in allen Schichten 
des Achämenidenreiches bei weitem nicht der bedrohlichen Situa-
tion der Israeliten vor dem Exodus aus Ägypten entsprach5, kann 
der Zusatz „von Israel“ durch die oft beschriebene Gefährdung der 
jüdischen Diasporagemeinschaft (vgl. Esther 3,  8-15 und die Vollver-
sion des Chanukka-Liedes nach Raphael Jacob Fürstenthal, Israels 
Gebete, S. 583-587) bedingt sein. Auf diese Weise hätte man die Ein-
haltung der Formel bloß zur Stützung der Solidargemeinschaft an-
gemahnt. Es ging hier um die nachdrückliche Sicherung des inneren 
Friedens innerhalb der Diasporagemeinde bei unabsichtlichen Tö-
tungsdelikten (s. dazu einige Bestimmungen in der Mischna und im 
Talmud, Sanhedrin VIII-IX zur unabsichtlichen Tötung6) und nicht 
darum, im Widerspruch zur universellen Ausrichtung der Formel 
ihre Gültigkeit nur auf „Israel“ festzulegen (vgl. a. Muhammad 
Asad, Die Botschaft des Koran, S. 204, Anm. 40).  
 

Der zweite Unterschied besteht in dem Hinweis auf die Schrift: „… 
es ihm   הכתוב  = hak-kāṯūḇ die Schrift anrechnet.“ Mit diesem ebenso 

 
3 zit. n. Heinrich W. GUGGENHEIMER, Jerusalem Talmud, S. 165. 
4 So die Erläuterung des Herausgebers in: MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161, Anm. 43. 
5 Gillis GERLEMAN, Esther, S. 27 f. 
6 MISCHNAJOT, Sanhedrin VIII-IX, Bd. IV, S. 182 ff. Bei vorsätzlichen Tötungsde-
likten (vgl. Gen. 9,  6; Ex. 21,  12-37; Lev. 24,  19 f; Num. 35, 33; Deut. 19,  10-13.  21; 
Hes. 18,  10-13; 23,  45-47; 33,  26-28) war weder die Verschonung durch Flucht in 
die drei Asylstädte, noch die Zahlung eines Sühnegelds möglich, sondern nur die 
Verurteilung zum Tode mit anschließender Hinrichtung oder der Vollzug der 
Blutrache; vgl. Num. 35,  16-34; Deut. 19,  4-13; s.a. Makkot II, 3-8, in: 
MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 205 ff. 



273 
 

wiederholten Zusatz soll – wie im Folgenden dargelegt – durch den 
Rückgriff auf die Torah die ursprünglich rein mündliche Tradition 
der nachkanonischen Überlieferung von Mischna bis Talmud als 
schriftgemäß ausgegeben werden. Diese Zusätze sind gemäß der 
textkritischen Regel lectio brevior lectio probabiliter [die kürzere Lesart 
ist wahrscheinlich die ursprüngliche] leicht als sekundäre redaktio-
nelle Eingriffe zu erkennen. 
 
3) Wenn wir nun nach dem vermutlichen Ursprung der universalen 
Tendenz dieser Formel fragen, stoßen wir auf die Tatsache, dass 
diese sowohl in der Mischna, als auch im Jerusalemer und Babylo-
nischen Talmud (vgl. im Koran, Sure 5,  27-31) aus der Geschichte des 
Brudermordes (Genesis 4,  3-16, Kain und Abel) hergeleitet wird. In 
der Mischna, sowie in den beiden Talmudim erscheint in der For-
mulierung „das Blut deines Bruders [Abel]“ das Wort „Blut“ – wie 
auch schon in der Torah (Gen. 4. 10 f)7 – im Plural (דמי = demē). Die 
Mischna (3. Jh. n. Chr.) und die beiden Talmudim legen den Plural 
 nun als das „mehrfache Blut [Abels]“ aus: als das Blut (demē = דמי)
seiner Nachkommen.8 D. h.: Es ist also schon in der Torah nicht nur 
an das Blut eines einzelnen Menschen wie Abel gedacht, sondern 
zugleich an das Blut aller potentiellen Nachkommen desselben. Der 
Ursprung der universellen Ausrichtung der Sentenz / Formel dürfte 
also tatsächlich hier, im pluralischen Verständnis des Blutbegriffs lie-
gen: Wenn jemand einen Menschen erschlägt, so erschlägt er damit 
auch alle dessen Nachkommen. Mit dem einen Totschlag eines Men-
schen wird zugleich eine ganze Sippe ausgelöscht. Konsequent wei-
tergedacht ließ sich dann die „Sippe“, der „Stamm“, „das Volk“ zum 
Symbol für eine ganze „Welt“ (עולם  מלא = ‘ōlām mālē’) ausweiten und 
steigern: „… als hätte er eine ganze Welt vernichtet.“ Dasselbe dann 

 
7 Otto EISSFELDT, Liber Genesis, S. 6. 
8 MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161 mit Anm. 39; Lazarus GOLDSCHMIDT, Der Babyloni-
sche Talmud, Bd. VIII, S. 603, übersetzt den pluralischen Begriff folgendermaßen: 
„Es heißt nicht: Das Blut deines Bruders, sondern: Das Geblüt deines Bruders, sein 
Blut und das Blut seiner Nachfolge.“ Vgl. a. Heinrich SPEYER, Die biblischen Er-
zählungen im Qoran, S. 88; Johannes BEHM, aima, in: Gerhard KITTEL (Hg.), The-
ologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Band I, S. 172, Anm. 7 mit Hin-
weis auf Augustinus, In Joh. Ev. Tract. II,  14: „ex sanguinibus homines nascuntur 
maris et feminae“. 



274 
 

auch in positiver Gegenwendung hierzu: Erhält jemand ein Leben, 
dann ist es schließlich so, „als hätte er eine ganze Welt erhalten.“ 
 
4) Die universalistische Auffassung der Sentenz äußert sich in der 
Mischna und im Talmud auch noch durch folgende Erläuterungen 
(Übersetzung nach Lazarus GOLDSCHMIDT, Der Babylonische Tal-
mud, Bd. VIII, S. 603 f): 
 

„Der Mensch wurde deshalb einzig erschaffen, um dich zu lehren, dass, 
wenn jemand eine jisraélitische Seele vernichtet, es ihm die Schrift an-
rechnet, als hätte er eine ganze Welt vernichtet, und wenn jemand eine 
jisraélitische Seele erhält, es ihm die Schrift anrechnet, als hätte er eine 
ganze Welt erhalten. Ferner auch wegen der Friedfertigkeit unter den 
Menschen, damit nämlich niemand zu seinem Nächsten sage: Mein 
Ahn war größer als deiner. Ferner auch, damit nicht die Minäer9 sagen 
können, es gebe mehrere Prinzipien10 im Himmel. Und endlich auch, 
um die Größe des Heiligen, gepriesen sei Er, zu verkünden; wenn ein 
Mensch mehrere Münzen mit einem Stempel prägt, so gleichen sie alle 
einander. Der König der Könige aber, der Heilige, gepriesen sei Er, 
prägt jeden Menschen mit dem Stempel des Urmenschen, und doch 
gleicht nicht einer dem anderen. Daher muss auch jeder einzelne sagen: 
meinetwegen ist die Welt erschaffen worden.“11 

 

 
_____ 

 
 mīnīm“ (= Sektierer, Häretiker); MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161, Anm. 47„  מינים  9
verweist auf Berachot IX, 5, wo statt mīnīm der Ausdruck  אפיקורוסים  „’äfīqōrōsīm“ 
(= Epikuräer) verwendet wird; MISCHNAJOT, Bd. I, S. 16 mit Anm. 5. Von ihnen 
heißt es dort, dass sie „irreführten und lehrten, es gebe nur ein einzige (d.  h. 
keine zukünftige) Welt.“ Vgl. a. die neutestamentlichen Kommentare zu Matth. 
22,  23; Mark. 12,  18; Luk. 20,  27; Apg. 4,  2; 23,  6.8. Das hebräische Substantiv 
MYN (s. Jacob LEVY, Wörterbuch über die Talmudim und Midraschim, Bd. III, S. 
104a-106a.310b-311a) könnte von der arabischen Verbwurzel √MYN = „lügen“ 
abgeleitet sein; vgl. Georg Wilhelm FREYTAG, Lexicon Arabico-Latinum, Tom. IV, 
S. 225b. 
10 Hebr.:  רשויות  „rešūyōṯ“ (= Mächte), metonymisch für „mehrere Gottheiten“; 
MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161, Anm. 48. 
11 MISCHNAJOT, Bd. IV, S. 161; Lazarus GOLDSCHMIDT, Der Babylonische Talmud, 
Bd. VIII, S. 603 f. 



275 
 

Koran, Sure 5, 32 

 

 

 
min ’aǧli ḏālika katabnā ‘alāy banī ’isrā’īla ’annahū  
 

man qatala nafsan bi-ġayri nafsin ’aw fasādin fī l-’arḍi  
fa-ka-’annamā qatala n-nāsa ǧamī‘an  
 

wa-man ’aḥyāhā fa-ka-’annamā ’aḥyā n-nāsa ğamī‘an. 

 
„Und deshalb schrieben wir den Kindern Israel dies vor: 
 

Wenn jemand einen Menschen tötet, der keinen anderen getötet, 
auch sonst kein Unheil auf Erden gestiftet hat, 
so ist’s, als töte er die Menschen allesamt. 
 

Wenn aber jemand einem Menschen das Leben bewahrt12, 
so ist’s, als würde er das Leben aller Menschen bewahren.“13 
 
 

 
12 Es scheint, dass Sure 5,  32 hier eine deutlich bedeutungsstärkere Verbwurzel 
als Mischna und Talmud verwendet. Vgl. Rudi PARET, Der Koran, S. 91, Anm. 40: 
’aḥyā[hā] (IV) = wörtlich: „[jemanden] lebendig macht“; Wolfdietrich FISCHER, 
Grammatik des Klassischen Arabisch, § 258b, S. 122; Georg Wilhelm FREYTAG, 
Lexicon Arabico-Latinum, Tom. I, S. 448a: „vivificavit, vitam conservavit.“ 
13 Übersetzung nach Hartmut BOBZIN, Der Koran, S. 97; vgl. Rudi PARET, Der Ko-
ran, S. 91, Anm. 41: ’aḥyā (IV) = wörtlich: „lebendig gemacht“; Wolfdietrich  
FISCHER, Grammatik des Klassischen Arabisch, § 258b, S. 122. 



276 
 

Kommentar II: 

 
1) In Hinsicht auf die Zeilen 2-3 gilt es zunächst, mit Rudi Paret14 
und Hartmut Bobzin15 genau auf die Definitionen und rechtlichen 
Implikationen der hier verwendeten Terminologie zu achten:  
bi-ġayri nafsin: wörtlich: „[der] nicht für eine Seele [getötet hat]“, d.  h. 
der nicht als erlaubte Vergeltung dafür getötet hat, dass jemand um-
gebracht wurde, „im Sinne von Auge um Auge, Zahn um Zahn“.16 
fasādin: Unheil, Verderbnis17; hier ist eine Untat gemeint, Gewalttä-
tigkeit, Zerstörung jeglicher Art, auch Krieg, wofür als Urheber nur 
Menschen, Übeltäter, Gottlose, aber niemals Gott selbst, der das Un-
heil ablehnt (vgl. Sure 2. 205; 5,  64; 28,  77), in Frage kommen. Auf-
grund dieser Definition ist zur Sühnung dieser Untat auch die Tö-
tung eines Menschen gerechtfertigt (vgl. Sure 5,  33). 
 
Im Unterschied zur jüdischen Tradition der Sentenz wird damit im 
Koran ein ausdrücklicher Vorbehalt zugunsten des Rechtsgrunds 
der Tötung bei Blutrache oder der Tötung als Bestrafung für 
schwere Verbrechen18 in die Formel eingeschoben, wie das am deut-
lichsten in der Übersetzung von Muhammad Asad19 zum Ausdruck 
kommt: 
 

„Deswegen haben Wir für die Kinder Israels verordnet, daß, 
wenn irgendeiner einen Menschen tötet – es sei denn (als Strafe) 
für Mord oder für Verbreiten von Verderbnis auf Erden – , es sein 
soll, als ob er alle Menschheit getötet hätte.“ 

 
Alternative, ähnlich sinnwahrende Übersetzungen lauten:  
 
− „[…] Wenn jemand einen Menschen erschlägt, ohne einen an-

deren Menschen (zu rächen) oder [ohne] daß Unheil auf Erden 

 
14 Rudi PARET, Der Koran – Kommentar und Konkordanz, S. 13 f (zu Sure 2,  11). 
15 Hartmut BOBZIN, Der Koran, S. 645 (Anhang, Erläuterungen). 
16 Vgl. Sure 2,  178 f. 194 und 5,  45. 
17 „corruptio“, Georg Wilhelm FREYTAG, Lexicon Arabico-Latinum, Tom. III, S. 
347a. 
18 Vgl. Sure 25,  68. 
19 Muhammad ASAD, Die Botschaft des Koran, S. 204. 



277 
 

ist, so sei es, als habe er alle Menschen erschlagen.“ Lazarus 
Goldschmidt.20 

− „[…], daß, wer einen umbringt, nicht um zu vergelten oder weil 
dieser Verderben auf Erden anrichtete (aus Vergeltung oder im 
Krieg), es so sei, als habe er alle Menschen umgebracht.“ Lud-
wig Ullmann.21 

− „[…], daß, wenn einer jemanden tötet (und zwar) nicht (etwa 
zur Rache) für jemand (anderes, der von diesem getötet worden 
ist) oder (zur Strafe für) Unheil (das er) auf der Erde (angerichtet 
hat), es so sein soll, als ob er die Menschen alle getötet hätte.“ 
Rudi Paret.22  

− „[…] Wenn einer jemanden tötet, jedoch nicht wegen eines Mor-
des oder weil er auf der Erde Unheil stiftet, so ist es (oder: so 
soll es sein, als …: und zwar im Hinblick auf die Bestrafung), als 
hätte er die Menschen alle getötet.“ Adel Theodor Khoury / 
Muhammad Salim Abdullah.23 

− „[…] Wer jemanden tötet, ohne daß dieser eine Blutschuld auf 
sich geladen (wörtlich: wer jemanden/eine Seele ohne den Ge-
genwert eines anderen/einer anderen Seele tötet) oder Unheil 
auf Erden gestiftet hätte24, der tötet gleichsam alle Leute.“ Til-
man Nagel.25 

 
2) Nach Tilman Nagel hat der Koran aus der jüdischen Tradition die 
zweiteilige Sentenz / Formel deshalb aufgegriffen, um innerhalb der 
eigenen Solidargemeinschaft bei versehentlichen Tötungsvergehen 
und durch Schulderlassung zum Verzicht auf das Recht zur Blutra-
che aufzurufen.26 Die in Sure 5, 32 eingebrachte Sentenz solle vor al-
lem bei Sachlage der Unabsichtlichkeit27, aber auch durch Erlassung 

 
20 Lazarus GOLDSCHMIDT, El Koran, S. 102. 
21 Ludwig ULLMANN, Der Koran, S. 94. 
22 Rudi PARET, Der Koran – Übersetzung, S. 91; vgl. DERS., Kommentar und Kon-
kordanz, S. 120. 
23 Adel Theodor KHOURY / Muhammad Salim ABDULLAH, Der Koran, S. 83. 
24 Vgl. Sure 5,  33; 18,  74. 
25 Tilman NAGEL, Mohammed – Leben und Legende, S. 942 f; vgl. DERS., ebd., S. 
463.  
26 DERS., ebd., ebd., S. 463.  942-944. 
27 Sure 4,  92 f. 



278 
 

der Schuld28 die Mitglieder der „gläubigen“ Solidargemeinschaft 
vor vergeltenden Maßnahmen, die von ihresgleichen ausgehen 
könnten, schützen. Das Blühen und Wachstum der eigenen Solidar-
gemeinschaft29 ist zu festigen und darf nicht geschwächt werden. 
Den Angehörigen der Glaubensgemeinschaft werde deshalb in an-
deren Koranversen verordnet, im Fall eines unbeabsichtigten Tö-
tungsdeliktes oder durch Erlassen der Schuld von der Vergeltung 
durch Blutrache30 abzusehen und untereinander einen friedlichen 
Ausgleich durch Verzeihung und / oder die Regelung von Entschä-
digungszahlungen zu leisten.31 
 

3) Die Exegese Tilman Nagels zu Sure 5,  32 führt schließlich für das 
islamische Umfeld auch hier zu der Frage zurück, ob man den ethi-
schen Anspruch der Sentenz als nur auf die muslimische Solidarge-
meinschaft eingeschränkt verstanden hat. Die Antwort, die die 
Überlieferung der Sentenz schon in den Erzählungen von 1001 
Nacht32 und ebenfalls in den muslimischen Koran-Kommentaren 
der Neuzeit gibt, ist eindeutig. Auch dort, im islamischen Umfeld, 
hat man an der universalen Gültigkeit ihrer Ethik festgehalten. 
 

In der „Geschichte vom Wolf und vom Fuchs“ (148. – 150. Nacht)33 
kommt die universale Geltung gleich durch zwei Merkmale zum 

 
28 Sure 2,  148. 
29 Deswegen der Rekurs auf das Vorbild der  بنى إسرآئل  banī ’isrā’īla, der „Kinder 
Israels“, vgl. o. Komm. I,  2. 
30 Als Vollzug der „Talio“; vgl. Sure 2,  178 f.  194; 5,  45; 25,  68; 28,  19. 
31 Vgl. Tilman NAGEL, Leben und Legende, S. 402; Muhammad ASAD, Die Bot-
schaft des Koran, S. 70, Anm. 148. 
32 Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre 1839; s. Enno LITTMANN, Die Erzählungen 
aus den Tausendundein Nächten, Bd. VI, S. 649 ff. 658; auf den Titelblättern aller 
sechs Bände jedes Mal falsch: „1830“. 
33 Enno LITTMANN, Die Erzählungen aus den Tausendundein Nächten, Bd. II, S. 
256 f. Die Tiergeschichten stammen zumeist aus dem Indischen und kamen „auf 
schriftlichem oder mündlichem Wege, über Persien oder unmittelbar von Indien 
durch Seeleute oder Reisende zu den muslimischen Arabern; jedenfalls sind ei-
nige von ihnen im Arabischen stark umgearbeitet, wie vor allem die Geschichte 
vom Wolf und vom Fuchs. […] Das einigende Band für alle [Geschichten] ist der 
Islam und die arabische Sprache. Alle Geschichten sind von dem islamischen Fir-
nis bedeckt […].“ Das Buch von Tausendundeiner Nacht ist „einzig in seiner Art, 
als es ein ungeschminktes Bild des muslimisch-arabischen Mittelalters in seiner 
ganzen Vielseitigkeit bietet.“ DERS., Bd. VI, S. 675 f. 721 f. 736. 



279 
 

Ausdruck. Zum einen wird die Sentenz / Formel ins Tierreich ver-
legt, zum anderen fehlt jeder Hinweis auf eine Heilige Schrift und 
damit auch auf eine bestimmte Glaubensgemeinschaft. Die erste 
Sentenzhälfte fehlt, die in der jüdischen Tradition und im Koran an 
die Geschichte von Kain und Abel anknüpfend, von der Tötung 
spricht. Die Doppelstruktur wird dann dadurch wiederhergestellt, 
dass die Bedeutung, die der Einzelne mit seinem rettenden Tun hat, 
durch die erste Zeile noch zusätzlich aufgewertet wird:  
 

„Wisse, wer eine Seele aus dem Verderben errettet, der erhält  
sie am Leben; und wenn einer nur eine einzige Seele am  
Leben erhält, so ist es, als hätte er die ganze Menschheit am  
Leben erhalten.“ 

 

Im neuzeitlichen Koran-Kommentar von ‘Allāhmah al-Sayyid 
Muḥammad Ḥusayn al-ṬABĀṬĀ’Ī (1892 oder 1903-1981), Al-Mīzān fī 
Tafsīr al-Qur’ān, Bd. X, heißt es: 
 

„Die göttlichen Worte: ‚Wer eine Seele tötet, so ist es, als habe er alle 
Menschen getötet‘, verweisen darauf, dass alle Menschen eine einzige 
Wirklichkeit besitzen – nämlich die Menschheit, in der alle geeint sind 
und in der alle einander gleich sind. Wer die in einem von ihnen vor-
handene Menschlichkeit angreift, greift die in allen vorhandene 
Menschlichkeit an. Zum Beispiel: Es gibt Wasser, verteilt in zahlreiche 
Gläser; wer aus einem Glas trinkt, trinkt das Wasser – und er begehrt 
es, weil es Wasser ist –, und das, was in allen anderen Gläsern ist, ist 
nichts anderes als Wasser; so ist es, als hätte er aus allen Gläsern ge-
trunken. Daher ist der oben erwähnte Satz eine Anspielung in der Form 
eines Gleichnisses.“34 

 
34 Ich verdanke diesen Hinweis inkl. deutscher Übersetzung meinem Freunde 
Dipl. math. Hüseyin Özogus, Bremen. ‘Allāhmah al-Sayyid Muḥammad Ḥusayn 
al-ṬABĀṬĀ’Ī, Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān, Vol. X, S. 137 f (vgl. S. 134 ff) schreibt: 
„The divine words: ‚whoever slays a soul, it is as though he slew all men’, are an allusion 
to the fact that all men have one single reality, that is humanity in which all are united, 
and one and all are equal in it; whoever attacks the humanity found in one of them, he 
attacks the humanity found in all of them. For example, there is water divided in numer-
ous glasses; whoever drinks from one glass he drinks the water – and he desires the water 
because it is water – and what is found in all other glasses is no more than water; thus it 
is as though he has drunk from all glasses. Therefore, the above-mentioned sentence is an 
allusion in the form of a simile.” 



280 
 

Literatur 

 
 
Muhammad ASAD: Die Botschaft des Koran, Kairiner Text, Übersetzung 

und Kommentar, Patmos (Unternehmensgruppe Schwabenverlag, Ost-
fildern), 3. Auflage, Düsseldorf 2013. 

Johannes BEHM, aima, in: Gerhard KITTEL (Hg.), Theologisches Wörterbuch 
zum Neuen Testament, Band I, Kohlhammer, Stuttgart, 1957, S. 171-176. 

Hartmut BOBZIN: Der Koran – neu übertragen, C.  H. Beck, München 2010. 
Otto EISSFELDT: Liber Genesis, Biblia Hebraica Stuttgartensia, Faszikel 1, 

Württembergische Bibelanstalt, Stuttgart 1969.  
Wolfdietrich FISCHER, Grammatik des Klassischen Arabisch, Porta Lingua-

rum Orientalium, Neue Serie XI, hg. v. Bertold SPULER / Hans WEHR, 
Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 1972.  

Georg Wilhelm FREYTAG: Lexicon Arabico-Latinum, Tom. I-IV, Librairie du 
Liban, Beirut 1975. 

Raphael Jacob FÜRSTENTHAL: Israels Gebete für Wochen-, Sabbath- und 
Festtage nebst den Pirke Aboth, neueste vollständige Ausgabe, Verlag 
der Buchhandlung Wolf Pascheles, Prag 1877. 

Gillis GERLEMAN: Esther, Biblischer Kommentar Altes Testament, Bd. XXI, 
2. Auflage, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1982. 

Lazarus GOLDSCHMIDT, Der babylonische Talmud mit Einschluss der voll-
ständigen Mišnah, Siebenter Band, Calvary & Co., Berlin, 1903. 

Lazarus GOLDSCHMIDT, Der Babylonische Talmud neu übertragen, Achter 
Band, vierte Auflage, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 
1996. 

Lazarus GOLDSCHMIDT: El Koran, das heißt Die Lesung, Nachdruck von Ber-
lin, 1920, Komet Verlag, Köln 2008. 

Emanuel bin GORION: Geschichten aus dem Talmud, Insel Verlag, Frankfurt 
a.  M., 1966. 

Heinrich W. GUGGENHEIMER: Jerusalem Talmud – Tractates Sanhedrin, 
Makkot, and Horaiot, Studia Judaica, Bd. 51, W. de Gruyter, Berlin 2010. 

Adel Theodor KHOURY / Muhammad Salim Abdullah: Der Koran, GTB-
Sachbuch 783, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1987. 

Jacob LEVY, Wörterbuch über die Talmudim und Midraschim, Bd. III, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1963. 

Enno LITTMANN: Die Erzählungen aus den Tausendundein Nächten, voll-
ständige deutsche Ausgabe in sechs Bänden, Band II und Bd. VI, Insel 
Verlag, Wiesbaden 1953. 

MISCHNAJOT– Die sechs Ordnungen der Mischna – Hebräischer Text mit 
Punktation, deutscher Übersetzung und Erklärung, Victor Goldschmidt-
Verlag, dritte Auflage, Bd. I und IV, Basel 1968. 



281 
 

Tilman NAGEL: Mohammed – Leben und Legende, R. Oldenbourg Verlag, 
München 2008. 

Rudi PARET: Der Koran – Übersetzung, Kohlhammer, Stuttgart / Berlin / 
Köln / Mainz, 1962. 

Rudi PARET: Der Koran – Kommentar und Konkordanz, zweite Auflage, 
Kohlhammer, Stuttgart / Berlin / Köln / Mainz, 1977. 

Raphael Nathan RABBINOWICZ: Talmudhandschrift der kgl. Hof- und Staats-
bibliothek zu München (cod. hebr. 95), Variae Lectionis in Mischnam et 
Talmud Babylonicum etc., Monachii, 1868 ff. 

Jean-Paul SARTRE: „Le Diable et le bon Dieu“ – Trois actes et onze tableaux, 
Éditions Gallimard, Collection Soleil, Paris, 1951. 

Jean-Paul SARTRE: Dramen, Aufbau-Verlag, Berlin und Weimar, 1967. 
Heinrich SPEYER: Die biblischen Erzählungen im Qoran, Georg Olms Verlag, 

Hildesheim / New York, 1971. 
‘Allāhmah al-Sayyid Muḥammad Ḥusayn al-ṬABĀṬĀ’Ī, Al-Mīzān fī Tafsīr al-

Qur’ān (The balance in the interpretation of Qur’ān – An Exegesis of the 
Qur’ān), Vol X – English Translation, 2. Auflage, Sidney (Australia), 
1444h / 2023, S. 126-159. 

Ludwig ULLMANN / L.  W. WINTER: Der Koran – Das heilige Buch des Islam, 
Goldmann-Taschenbuch 7904, München 1959. 

 
 
 
Zum Verfasser ǀ  Friedrich Erich Dobberahn, geb. 28.03.1950 in Düsseldorf, ist 
promovierter Orientalist (Dr. phil.) und Theologe (Dr. theol.). Er amtierte 
1983-1985 und 1993-1997 als ev. Gemeindepfarrer in Wuppertal. 1985-1993 
lehrte er als Professor Catedrático für Altes Testament und Semitische Spra-
chen an der staatlich anerkannten Escola Superior de Teologia in São Leo-
poldo-RS, Brasilien, und hatte von 1997-2015 auch in Deutschland an ver-
schiedenen Hochschulen Dozenturen für Altes Testament, Islamkunde und 
Allgemeine Religionswissenschaft inne. 2002-2006 war er ordentliches Mit-
glied der Theologischen Kammer der EKD-Gliedkirche Braunschweig und 
war an der Abfassung mehrerer Gutachten für die Landessynode maßgeb-
lich beteiligt. Im Bologna-Verbund gehörte er 2002-2006 als Recognized Lec-
turer der University of Birmingham-UK und der Misjonshøgskolen in 
Stavanger-NO an. Er gab 1997 das Maṣḥafa Genzat der äthiopischen Natio-
nalliturgie heraus (Text, Übersetzung und Kommentar, in: Pietas Liturgica 
9/10, herausgegeben von Hansjakob Becker / Hermann Ühlein, EOS-Verlag, 
Erzabtei St. Ottilien) und publizierte ab 1986 in Deutsch, Englisch, Portugie-
sisch und Spanisch zahlreiche Aufsätze zu seinen Forschungsgebieten (The-
men der lateinamerikanischen Befreiungstheologie, der Soziologie des Alten 
Testaments, sowie des Islamismus und der „Saarbrückener Schule“). 2021 
veröffentlichte er bei Vandenhoeck & Ruprecht / deGruyter-Brill sein Buch 



282 
 

„Deutsche Theologie im Dienste der Kriegspropaganda – Umdeutung von Bibel, 
Gesangbuch und Liturgie 1914-1918“, das bereits 2023 in zweiter Auflage 
erschienen ist. In der Reihe „Kirche und Weltkrieg“, Bd. 15, hg. v. Peter Bür-
ger, liegt von ihm vor: „Kontroverse um ein Anti-Kriegs-Buch – Die Sprachver-
brechen der Theologie 1914-1918 und die klerikale Sackgasse einer Rezen-
sion“, 2023 (ISBN-13: 9783757889296). 
 

 
 
 



283 
 

Übersicht zu frühen jüdischen Quellen1 
 
 

I.  BIBEL 

 
II.  APOKRYPHEN 

 
a) PALÄSTINISCHE APOKRYPHEN. 

Sprüche des Ben Sirach (um 190 v. Chr.). 
Judit (um 170–160 v. Chr.). 
Das Buch Henoch (um 120 v. Chr.). 
Testamente der 12 Patriarchen (um 100 v. Chr.). 
Das Buch der Jubiläen (um 100–80 v. Chr.). 
Psalmen Salomos (um 45 v. Chr.). 
Tobit (um 40 v. Chr.). 
3. Buch Esra (erste Hälfte d. 1. Jahrh.) 
Die Oden Salomons (erste Hälfte d. 1. Jahrh.) 
Syrische Baruch-Apokalypse (um 70 n. Chr.). 
4. Buch Esra (um 85 n. Chr.). 
Slavisches Henochbuch (ein jüngeres Henochbuch, das nur in einer altslavi-

schen Übersetzung erhalten ist; deutsch von J. Bonwetsch 1896). 
 

b) GRIECHISCHE APOKRYPHEN. 
Gebet des Manasse (um 160 v. Chr.). 
2. Makkabäerbuch (um 150 v. Chr.). 
Weisheit Salomos (um 50 v. Chr.). 
Brief des Jeremia (Abfassungszeit unbekannt). 

 
 

III.  JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 
 

Aristobul (um 170–150 v. Chr.): Fragmente. 
Die sibyllinischen Bücher (um 140 v. Chr.–80 n. Chr.). 
Pseudo-Phokylides (um 100 v. Chr.): Nuthetikon. 
Aristeasbrief (um 90 v. Chr.). 
Philo (um 20 v. Chr. – 54 n. Chr.): 

Legum allegoriarum lib. I, III. 
De sobrietate. 
De sacfriciis Abelis et Caini. 
De Abrahamo. 

 
1 Hier aus: BERNFELD 2025, S. 201-203 = Bibliographische Angaben für die Teile 1-
2 [I] und 3-4 [II] des Werkes „Die Lehren des Judentums nach den Quellen“ nach der 
Auflage von 1928 f (das anschließende Verzeichnis der nach Abschluss des tal-
mudischen Schrifttums entstandenen Werke wird an dieser Stelle fortgelassen). 



284 
 

De vita Mosis I. 
De decalogo. 
De opificio mundi. 
De specialibus legibus I, I (de monarchia II, de sacrificantibus), II, II (de 
septenario, de colendis parentibus), III, IV (de judice, de justitia). 
De virtutibus (de caritate, de poenitentia, de nobilitate). 
De praemiis et poenis. 
De exsecrationibus. 
In Flaccum. 
Fragment. 

Flavius Josephus (37 – etwa 100 n. Chr.): 
Jüdische Altertümer IV. 
Gegen Apion. 

4. Makkabäerbuch (fälschlich Josephus zugeschrieben): 
 
 

IV.  GEBETE 
 

Tägliches Gebet. 
Minchagebet für den Sabbat. 
Hauptgebet für die Feiertage. 
Gebet für das Neujahrsfest. 
Gebet für das Versöhnungsfest. 
Schlußgebet für das Versöhnungsfest. 
Kiddusch für den Sabbat. 
Kiddusch für die Feiertage. 
Jigdal. 

 
 

V.  TALMUDISCHES SCHRIFTTUM 
 
(Die Jahreszahlen geben die Zeit an, in der die Schriften gesammelt und geordnet 
wurden. Die angeführten Stellen stammen zumeist aus viel älterer Zeit und rei-
chen mitunter bis in das dritte vorchristliche Jahrhundert zurück.) 
 

TANNAITISCHE SCHRIFTEN. 
Mischna (1. u. 2. Jahrh.): 

Sabbat, Schekalim, Joma, Taanit, Ketubot, Sota, Baba kamma, Baba mezia, 
Baba batra, Sanhedrin, Makkot, Abot (Sprüche d. Väter), Horajot. 

Tosefta (erste Hälfte d. 3. Jahrh.): 
Baba kamma, Terumot. 

Mechilta (2. Jahrh.). 
Sifra (1. Hälfte des 3. Jahrh.). 
Sifre (1. Hälfte des 3. Jahrh.). 
Abot de R[abbi]. Natan (jüngere aggadische Sammlung, gehört aber inhaltlich 

größtenteils der tannaitischen Zeit an). 



285 
 

TALMUD. 
 

Palästinischer Talmud (Jeruschalmi; abgeschlossen um 375 n. Chr.):  
(Zitiert nach ed. Krotoschin 1866) 
[I] Berachot, Pea, Schebiït, Terumot, Erubin, Pesachim, Sukka, Taanit, Sche-
kalim, Jebamot, Kidduschin, Nedarin, Baba kamma, Baba mezia, Schebuot. 
[II] Berachot, Demai, Sabbat, Taanit, Chagiga, Ketubot, Makkot. 

 

Babylonischer Talmud (abgeschlossen um 500 n. Chr.): 
Berachot, Sabbat, Pesachim, Rosch ha-schana, Joma, Sukka, Beza, Taanit, Me-
gilla, Moëd katan, Chagiga, Jebamot, Ketubot, Nedarim, Sota, Gittin, Kiddu-
schin, Nasir, Baba kamma, Baba mezia. Baba batra, Sanhedrin, Makkot, Sche-
buot, Aboda sara, Horajot, Chullin, Arachin, Temura, Tamid, Nidda. 

Kleinere Traktate: Ebel rabbati, Kalla, Derech erez, Derech erez suta, Gerim, Ha-
schalom. 

 
 

MIDRASCH (6.–13. Jahrh.): 
Die nachbenannten aggadischen Schriften wurden in der angegebenen Zeit 
abgefaßt und geordnet; ihrem Inhalte nach gehören sie dem Zeitalter der 
Mischna und des Talmud an. 
[I] Pirke de Rabbi Elieser, Tanna debe Elijahu, Pesikta de Rab Kahana (ed. 
Buber, Lyck 1868), Pesikta rabbati (ed. Friedmann, Wien 1880), Bereschit 
rabba, Schemot rabba, Wajjikra rabba, Bamidbar rabba, Debarim rabba, Echa 
rabbati, Kohelet rabba, Ester rabba (ed. Buber 1897), Midrasch Tehillim, Mi-
drasch Samuel (ed. Buber, Krakau 1893), Midrasch Mischle, Jelamdenu o. 
Tanchuma, Jalkut Schimoni, Midrasch Lekach tob, Midrasch Neëlam (im 
„Sohar“), Otijjot de Rabbi Akiba. 
[II] Pesikta de Rab Kahana, Pesikta rabbati, Bereschit rabba, Schemot rabba, 
Wajjikra rabba, Bamidbar rabba, Debarim rabba, Schir ha-schirim rabba, 
Echa rabbati, Kohelet rabba, Tanchuma, Jalkut Schimoni. 

Kleinere aggadische Schriften (Bet ha-midrasch, herausg. v. Adolf Jellinek, 6 Bde., 
Leipzig u. Wien 1853-78):  
[I] Midrasch Asseret ha-debarim, Jona, Gadol u-gedola, Leolam, Pesikta 
chadta. 
Midrasch haschkem (Ozar midraschim ed. Eisenstein). 
[II] Midrasch Abba Gorijon, Le-olam (Sammlung von Sittensprüchen aus Tal-
mud und Midrasch, die mit dem Wort „Stets“ anfangen). 

 
 



286 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[Illustrationsseite] 
 
 
 
 
 

 



287 
 

Literaturverzeichnis 
 

(mit Kurztiteln) 
 
 
 
AGUDAS JISROEL 1918 = Feldbrief der Agudas Jisroel Jugendorganisation. 

Bund gesetzestreuer jüdischer Jugendvereine. 2. Februar 1918 ǀ Frankfurt am 
Main ǀ 20. Sch’wat 5677. [Online-Ausgabe: https://sammlungen.ub.uni-
frankfurt.de/] 

AHRENS 2022 = Rabbiner Jehoschua Ahrens: Talmudisches – Frieden stiften. 
Was unsere Weisen über das Zusammenleben der Menschen lehren. In: 
Jüdische Allgemeine, 03.03.2022. https://www.juedische-allgemeine.de/ 
religion/frieden-stiften/ 

BAECK 1922 = Leo Baeck: Das Wesen des Judentums [zuerst 1905]. Zweite, 
neu bearbeitete Auflage. Frankfurt am Main: Kauffmann 1922. [310 Sei-
ten] [Online-Ausgabe: urn:nbn:de:hebis:30-180014506003] 

BAECK 1925/1960 = Leo Baeck: Das Wesen des Judentums. Vierte Auflage 
1925. Sechste Auflage [Reprint]. Wiesbaden: fourier [1960]. [327 Seiten] 

BAECK 1930 = Rabbiner Dr. Leo Baeck: Das Judentum und der Weltfriede. In: 
Religion und Weltfriede. Überwindung der Kriege. Sammelschrift mit 
Beiträgen von Rabbiner Leo Baeck, Pfarrer D. Günther Dehn, R.-A. Dr. 
Alfred Klee, Dr. Heinrich Krone M.d.R., P. Franciskus Stratman O.P., 
Pfarrer Lic. theol. Rudolf Wielandt. Herausgegeben von der Arbeitsge-
meinschaft der Konfessionen für den Frieden. Leipzig: Gustav Engel 
Verlag [1930], S. 9-13. 

BEN-ELIEZER 2023 = Josef Ben-Eliezer: Natan Hofshi – Vom Zionismus und 
Pazifismus eines Propheten des 20. Jahrhunderts. In: Internetportal. Frie-
denstheologie, 07.11.2023. https://friedenstheologie.de/natan-hofshi/ 

BERNFELD 2025 = Simon Bernfeld (Bearb.): Sittlichkeit als Grundforderung 
des Judentums. Nach den Quellen: Gleichheit aller Menschen, Gerech-
tigkeit, Nächstenliebe, Frieden, Universalismus ǀ Auswahl. Herausgege-
ben von Peter Bürger. (= edition pace ǀ Regal: Pazifisten & Antimilitaris-
ten aus jüdischen Familien, 12). Hamburg: BoD 2025. 

BRUMLIK 2024a = Micha Brumlik: Ein moderner Grundzug jüdischer Ethik. 
In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Krüger 
und Anna Löw): Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozes-
sen. Band 1. Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 53-66. 

BRUMLIK 2024b = Micha Brumlik: Menschenwürde im Judentum. In: Ines-
Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Krüger und Anna 
Löw): Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 1. 
Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 459-468. 



288 
 

BUBER 1949 = Martin Buber: Die Erzählungen der Chassidim. Zürich: Ma-
nesse Verlag Conzett & Huber 1949. [846 Seiten] 

BUBER-WERKE 16 = Martin Buber: Werkausgabe. Herausgegeben von Paul 
Mendes-Flohr und Bernd Witte. Band 16: Chassidismus I. Frühe Schriften. 
Herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von Ran HaCohen und 
Bernd Witte. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2018. 

BUBER-WERKE 17 = Martin Buber: Werkausgabe. Herausgegeben von Paul 
Mendes-Flohr und Bernd Witte. Band 17: Chassidismus II. Theoretische 
Schriften. Herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von Susanne 
Talabardon. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2016. 

BUBER-WERKE 18 = Martin Buber: Werkausgabe. Herausgegeben von Paul 
Mendes-Flohr und Bernd Witte. Band 18.1 und 18.2: Chassidismus III. Die 
Erzählungen der Chassidim. Text (18.1) und Kommentar (18.2). Heraus-
gegeben, eingeleitet und kommentiert von Ran HaCohen. Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus 2015. 

BÜRGER 2025 = Peter Bürger: Pazifisten und Antimilitaristinnen aus jüdi-
schen Familien. Über Anliegen und Aufbau der „Schalom-Bibliothek“. 
In: Ökumenisches Institut für Friedenstheologie – Jahrbuch Friedensthe-
ologie 2025. Kriegsdienst – Kirche –Pazifismus. Herausgegeben von Stefan 
Federbusch OFM, Gudula Frieling, Wolfgang Krauß, Thomas Nauerth, 
Gottfried Orth und Stefan Silber. Hamburg: BoD 2025, S. 230-244. 

CITRON 2025 = Aryeh Citron: Die Wichtigkeit des Friedens. In: Jüdische.info 
[zuletzt abgerufen am 14.12.2025]. https://de.chabad.org/parshah/artic 
le_cdo/aid/2104276/jewish/Die-Wichtigkeit-des-Friedens.htm 

COHEN 1910 = Hermann Cohen: Die Bedeutung des Judentums für den reli-
giösen Fortschritt der Menschheit. (= Sonderausgabe aus dem Protokoll 
des 5. Weltkongresses für Freies Christentum und Religiösen Fort-
schritt). Berlin: Protestantischer Schriftenvertrieb 1910. 

COHEN 1928/1966 = Herman Cohen: Religion der Vernunft aus den Quellen 
des Judentums. Nach dem Manuskript des Verfassers neu durchgear-
beitet und mit einem Nachwort versehen von Bruno Strauß [1919]. 
Zweite Auflage (1928). Darmstadt: Joseph Melzer Verlag 1966. [Reprint 
auch 1978: Abi Melzer; Fourier Verlag] 

COUDENHOVE-KALERGI 1922 = Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi: Ju-
dentum [Abteilung ‚Wege zum Pazifismus‘]. In: W. Fabian / K. Lenz: Die 
Friedensbewegung. Ein Handbuch der Weltfriedensströmungen der Ge-
genwart. Unter Mitarbeit von 64 hervorragenden in- und ausländischen 
Vertretern des Pazifismus. Berlin: Schwetschke & Sohn 1922, S. 73-74. 

DIE EICHE 1919 = Deutsche versöhnliche Stimmen aus der Kriegszeit. In: Die Ei-
che (Weltbund für Freundschaftsarbeit …) 7. Jg (1919), Nr. 1/2, S. 3-54. 

DIENEMANN 1929 = Max Dienemann: Der Beitrag des Judentums zur Ver-
wirklichung des Völkerfriedens. In: Der Morgen. Monatsschrift der Ju-
den in Deutschland. 5. Jahrgang, Heft 2 (Juni 1929), S. 141-158. 



289 
 

DOBBERAHN 2025 = Friedrich Erich Dobberahn: „Wer ein einzelnes Leben 
rettet, rettet die ganze Welt …“. Die berühmte Sentenz / Formel zur Ret-
tung und Einheit der Menschheit in der nachkanonischen Literatur des 
Judentums und im Koran. In: https://www.schalom-bibliothek.org, 
2025. [Erweiterte Neufassung für vorliegenden Band = Originalbeitrag.] 

DREWERMANN 2001 = Eugen Drewermann: „auf dass ihr wieder leben sollt“. 
Die Botschaft des Propheten Ezechiel. Herausgegeben von Bernd Marz. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft [Lizenzausgabe] 2001, S. 
272-278 [Chassidisches zu ‚Gog im Lande Magog‘]. 

EHRMANN 2004 = Daniel Ehrmann: Sagen und Legenden aus Talmud und 
Midrasch. [Wien 1880]. Neu gesetzte und überarbeitete Ausgabe. Wies-
baden: Marix Verlag 2004. 

ELSNER 2024 = Deborah Elsner: Persönlichkeiten. Hillel. Ein sanftmütiger 
Gelehrter, 09.04.2024. www.israelogie.de/juedische-geschichte/persoen 
lichkeiten-des-judentums-hillel-ein-sanftmuetiger-gelehrter/ 

FRIEDENSBEWEGUNG. ZIONISMUS 1995 = „Die Thora verlangt …“ [Friedenszi-
tate aus Talmud und Bibel]. In: ‚Friedensbewegung. Zionismus‘, copy-
right 1995. http://friedensbewegung.zionismus.info/talmud-torah.htm 
[zuletzt aufgerufen am 14.12.2025]. 

FRIEDENSGEBET 2018 = Friedensgebet jüdischer Tradition: Dich kennen (Text 
nach: „Wir ziehen hinauf zum Berg des Herrn“. Paderborn: Bonifatius 
Verlag 2017). In: Portal „Christ in der Gegenwart“, 11.02.2018. https:// 
www.herder.de/cig/cig-ausgaben/archiv/2018/6-2018/dich-kennen/  

GENSICHEN 1985 = Hans-Werner Gensichen: Weltreligionen und Weltfriede. 
Göttingen: Vandenhoeck & Rupprecht 1985, S. 99-119: ‚Judentum‘. 

GINZBERG 2022 = Louis Ginzberg: Die Legenden der Juden. Herausgegeben 
von Andreas Kilcher & Joanna Nowotny. Berlin: Jüdischer Verlag 2022. 

GLATZER 1966 = Nahum Norbert Glatzer: Hillel. Repräsentant des klassi-
schen Judentums. Frankfurt a. M.: Europäische Verlags-Anstalt 1966. 

GOETZ 1927 = F. Goetz [Faiwel Goetz = F. Gec]: Leo Tolstoi und das Juden-
tum. Riga: Buchdruckerei „Splendid“ [1927]. [68 Seiten]. 

GOLDSCHMIDT 1934 = Der Babylonische Talmud. Nach der ersten zensurfreien 
Ausgabe unter Berücksichtigung der neueren Ausgaben und handschriftlichen 
Materials. Synhedrin (2. Hälfte), Makkoth, Šebuʿoth, ʿEdijoth, ʿAboda 
Zara, Aboth, Horajoth. Neu übertragen durch Lazarus Goldschmidt. 
Berlin: Jüdischer Verlag, 1930-1936. ǀ Band 9. Berlin: Jüdischer Verlag 
1934, S. 663 ff: ‚Sprüche der Väter‘. [Online-Ausgabe des vollständigen 
Werkes: https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/urn/urn:nbn:de:hebis 
:30:1-161222] 

GORION 1963 = Der Born Judas. Legenden, Märchen und Erzählungen. Ge-
sammelt von Josef bin Gorion. Neu herausgegeben und mit einem Nach-
wort versehen von Emanuel Bin Gorion. Dünndruckausgabe. Frankfurt 
a. M.: Insel-Verlag 1963. [794 Seiten] 



290 
 

GORION 1997 = Die Sagen der Juden. Gesammelt von Micha Josef bin Gorion 
[1865-1921]. Köln: Lizenzausgabe für Parkland Verlag 1997. [Gesamtaus-
gabe; 5 Bände in einem Band; 1174 Seiten] 

GÜDEMANN 1897 = Dr. Moritz Güdemann, Oberrabbiner in Wien: National-
judenthum. Leipzig und Wien: M. Breitenstein’s Verlags-Buchhandlung 
1897. 

HA’AM 1913 = Achad Ha’am: Am Scheideweg – Erster Band. Aus dem Heb-
räischen von Israel Friedlaender. 2., verbesserte und vermehrte Auflage. 
Berlin: Jüdischer Verlag 1913. 

HANK/SIMON 2013 = Sabine Hank/Hermann Simon/Uwe Hank: Feldrabbi-
ner in den deutschen Streitkräften des Ersten Weltkrieges. Gemeinsam 
herausgegeben von der Stiftung Neue Synagoge Berlin – Centrum Judai-
cum und dem Zentrum für Militärgeschichte und Sozialwissenschaft 
der Bundeswehr. (Band 7 der Schriftenreihe des Centrum Judaicum, hg. 
von Hermann Simon). Berlin 2013. 

HAUßIG 2024a = Hans-Michael Haußig: Judentum. Gewaltnarrative im 
Tanach und in der rabbinischen Tradition. In: Ines-Jacqueline Werkner 
(Hg., unter Mitarbeit von Madlen Krüger und Anna Löw): Handbuch 
Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 2. Wiesbaden: 
Springer VS 2024, S. 721-733. 

HAUßIG 2024b = Hans-Michael Haußig: Judentum. Friedensnarrative im 
Tanach und in der rabbinischen Tradition. In: Ines-Jacqueline Werkner 
(Hg., unter Mitarbeit von Madlen Krüger und Anna Löw): Handbuch 
Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 2. Wiesbaden: 
Springer VS 2024, S. 1009-1021. 

HEIDENHEIM 1991 = Erzählung von dem Auszuge Israels aus Ägypten an 
den beiden ersten Peßach-Abenden. Mit Illustrationen. Übersetzt von W. 
Heidenheim. Basel: Victor Goldschmidt Verlag 1991. [63 Seiten] 

HEINEMANN 1921 = Zeitfragen im Lichte jüdischer Lebensanschauung. Fünf Vor-
träge von I[saak]. Heinemann, Dozent am jüdisch-theologischen Semi-
nar in Breslau. Frankfurt a. M.: J. Kauffmann Verlag 1921. 

HEINEMANN 1929 = Isaak Heinemann: Die Idee des Völkerfriedens im Alter-
tum. In: Der Morgen. Monatsschrift der Juden in Deutschland. 5. Jahr-
gang, Heft 1 (April 1929), S. 3-17. 

HERWANGER 2001 = Weisheiten. Was sagen jüdische Weisheiten über die 
Möglichkeiten eines guten Menschen? (Zusammengestellt von Bernd 
Herwanger), April 2001. https://my.yetnet.ch/dergutemensch/seite/jud 
entum/weisheiten.htm 

HIRSCH 1895 = Samson Raphael Hirsch: Sidur Tefilot Yisraʾel ǀ Israels Gebete. 
Übersetzt und erläutert von Samson Raphael Hirsch. (Vorrede von Men-
del Hirsch). Frankfurt a. M.: Verlag von Kauffmann 1895. [Online-Aus-
gabe: urn:nbn:de:hebis:30:1-177875] 



291 
 

HOMOLKA 2017 = Walter Homolka: Krieg und Frieden im jüdischen Kontext. 
In: Ines-Jacqueline Werkner / Klaus Ebeling (Hg.): Handbuch Friedens-
ethik. Wiesbaden: Springer VS 2017, S. 565-581. 

HOMOLKA 2025 = Walter Homolka: Krieg und Frieden im Judentum. Ostfil-
dern: Patmos Verlag 2025. [159 Seiten; basiert z.T. auf HOMOLKA/FRIED-

LANDER 1993 & HOMOLKA 2017 – neue Teile u. a. zur ‚Kriegsethik‘.] 
HOMOLKA/FRIEDLANDER 1993 = Walter Homolka / Albert H. Friedlander: 

Von der Sintflut ins Paradies. Der Friede als Schlüsselbegriff jüdischer 
Theologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1993. [107 
Seiten]  

INGBER 2024 = Michael Ingber: Verbotene, erlaubte und gebotene Kriege – 
jüdische Perspektiven. In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit 
von Madlen Krüger und Anna Löw): Handbuch Religion in Konflikten 
und Friedensprozessen. Band 2. Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 937-
949. 

KOHLER 2014 = Der jüdische Messianismus im Zeitalter der Emanzipation. 
Reinterpretationen zwischen davidischem Königtum und endzeitlichem 
Sozialismus. Herausgegeben von George Y. Kohler. Berlin/Boston: Wal-
ter de Gruyter 2014. [Quellen-Edition.] 

KOHN 1928 = Hans Kohn: Judentum und Gewalt. In: Gewalt und Gewaltlosig-
keit. Handbuch des aktiven Pazifismus. Im Auftrage der Internationale 
der Kriegsdienstgegner herausgegeben von Franz Kobler. Zürich und 
Leipzig: Rotapfel-Verlag 1928, S. 185-190. 

KRISTELLER 1890 = Der ethische Tractat der Mischnah Pirke Aboth d. i. Sprü-
che der Väter. Übersetzt von Samuel Kristeller. Berlin: Verlag von 
Speyer & Peters 1890. [Online-Ausgabe: urn:nbn:de:hebis:30:1-158310] 

KROCHMALNIK 2017 = Daniel Krochmalnik: Krieg und Frieden in der hebrä-
ischen Bibel und rabbinischen Tradition. In: Ines-Jacqueline Werkner / 
Klaus Ebeling (Hg.): Handbuch Friedensethik. Wiesbaden: Springer VS 
2017, S. 191-202. 

KRONHEIM 1929/2006 = Hans Kronheim: Das Verbindende in den Vorder-
grund rücken. Friede (Predigt zum Versöhnungstage in der Synagoge 
zu Bielefeld am 14. Oktober 1929). In: Monika Minninger (Hg.): Aus ei-
ner Hochburg des Reformjudentums. Quellensammlung zum Bielefel-
der Judentum des 19. und 20. Jahrhunderts. Bielefeld 2006, S. 128-132. 

KÜNG 2007 = Hans Küng: Das Judentum. Wesen und Geschichte. Sonder-
ausgabe. München: Piper 2007. 

LANG 2020 = Bernhard Lang (Hg./Übers.): Sprüche der Väter [Pirke Avot]. 
Das Weisheitsbuch im Talmud. Ditzingen: Philipp Reclam jun. 2020. 

LAZARUS 1904 = Moritz Lazarus: Die Ethik des Judenthums. Erster Band. 
Frankfurt a. M.: Verlag von J. Kauffmann 1904. [469 Seiten] [Online-Aus-
gabe: https://archive.org/details/dieethikdesjuden01lazauoft/page/374/ 
mode/2up] 



292 
 

LAZARUS 1911 = Moritz Lazarus: Die Ethik des Judenthums. Zweiter Band. 
Frankfurt a. M.: J. Kauffmann 1911. [404 Seiten] [Online-Ausgabe https:// 
archive.org/details/dieethikdesjuden02lazauoft/page/n3/m ode/2up] 

LEHREN DES JUDENTUMS 1999 (I-III) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Neu herausgegeben von Walter Homolka [als Faksimiledruck der 
letzten Auflage Leipzig 1928-1930]. Band I (Teile 1-2). Band II (Teile 3-4). 
Band III (Teil 5). Mit neuen Begleittexten von Walter Homolka, Walter 
Jacob und Tovia Ben Chorin. München: Knesebeck 1999. 

LEHREN DES JUDENTUMS T1 (1928) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Erster Teil: Die 
Grundlagen der jüdischen Ethik. (Bearbeitet von Dr. Simon Bernfeld, 
1920). Dritte verbesserte Auflage. Besorgt von Dr. Fritz Bamberger. 
Leipzig: Gustav Engel 1928. [https://sammlungen.ub.uni-frank furt.de] 

LEHREN DES JUDENTUMS T2 (1921) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Zweiter Teil: 
Die sittlichen Pflichten des Einzelnen. Bearbeitet von Dr. Simon Bern-
feld. Berlin: Verlag C. A. Schwetschke & Sohn 1921. [https://sammlun 
gen.ub.uni-frankfurt.de] 

LEHREN DES JUDENTUMS T3 (1923) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Dritter Teil: Die 
sittlichen Pflichten der Gemeinschaft. Bearbeitet von Dr. Simon Bern-
feld. Berlin: Verlag C. A. Schwetschke & Sohn 1923. [https://sammlun 
gen.ub.uni-frankfurt.de] 

LEHREN DES JUDENTUMS T4 (1924) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Vierter Teil: Die 
Lehre von Gott. Bearbeitet von Dr. Simon Bernfeld. Berlin: C. A. Sch-
wetschke & Sohn 1924. [https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de] 

LEHREN DES JUDENTUMS T5 (1929) = Die Lehren des Judentums nach den Quel-
len. Herausgegeben vom Verband der deutschen Juden. Fünfter Teil: Ju-
dentum und Umwelt. Besorgt von Dr. Fritz Bamberger. Leipzig: Gustav 
Engel Verlag 1929. [https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de] 

LEVINSON 1987 = Pnina Navé Levinson: Einführung in die rabbinische The-
ologie [1982]. Zweite, unveränderte Auflage. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft 1987. 

MAIER 2000 = Johann Maier: Kriegsrecht und Friedensordnung in jüdischer 
Tradition. (= Theologie und Frieden, Band 14). Stuttgart / Berlin / Köln: 
Verlag W. Kohlhammer 2000. 

MAÒR 1969 = Harry Maòr: Gewalt und Gewaltfreiheit im Judentum. In: 
Winfried Maechler (Hg.): Gewaltfreie Aktion. Das Problem der Gewalt 
bei Christen, Juden und Moslems. Stuttgart: Radius-Verl. 1969, S. 51-57. 

MEISELS 1901 = Samuel Meisels: Der Friedensgedanke im Judenthume. 
Tarnopol: Verlag des Verfassers 1901. [31 Seiten] 



293 
 

MEISELS 1908 = Samuel Meisels: Westöstliche Miszellen. Leipzig: Xenien-
Verlag 1908, S. 9-16: ‚Der Friedengedanke im Judentum‘. 

MILGROM 2001 = Jeremy Milgrom [Rabbiner]: Judentum und Gewaltfreiheit. 
Über die Verantwortung der Macht. (= Kleine Schriftenreihe, Heft 9). 
Zweite Auflage. Trier: AphorismA 2001. [51 Seiten] 

ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022a = Gebet für den Frieden von Rabbi 
Natan aus Breslav [d.i. Nathan Sternhartz, 1780-1844; Chassid], deutsche 
Übersetzung von Rabbiner Jaron Engelmayer. In: Orthodoxe Rabbiner-
konferenz ǀ Das Rabbinat in Deutschland: Gebet für den Frieden, Feb-
ruar 2022. https://www.ordonline.de/wp-content/uploads/2022/02/Ge 
bet-fu%CC%88r-den-Frieden-DE-1.pdf [drei Seiten]. 

ORTHODOXE RABBINERKONFERENZ 2022b = Orthodoxe Rabbinerkonferenz 
(Das Rabbinat in Deutschland): Krieg und Frieden, August 2022. https:// 
www.ordonline.de/religion-aktuelles/dwar-thora/krieg-und-frieden/ 

PORTAL ERZBISTUM MÜNCHEN 2025 = Jüdisches Friedensgebet (Gotteslob S. 89 
= GL Nr. 20,5). In: Portal Erzbistum München und Freising, 11.03. 2025. 
https://www.erzbistum-muenchen.de/pfarrei/pv-taufkirchen/Spirituali 
taet/friedensgebet/113025 

PORTAL FRIEDENSTHEOLOGIE = Internetportal „Friedenstheologie“ – Beiträge 
aus den abrahamitischen Religionen. Redaktion Thomas Nauerth. https: 
//friedenstheologie.de/ [Stand 17.12.2025] 

PORTAL SCHALOM-BIBLIOTHEK = ‚Schalom-Bibliothek: Pazifisten & Antimili-
taristinnen aus jüdischen Familien.‘ – Redaktion: Peter Bürger ǀ https:// 
schalom-bibliothek.org/ [Stand 17.12.2025] 

PORTAL TALMUD = Internetprotal „Talmud in deutscher Übersetzung“ ǀ 
https://www.talmud.de/tlmd/der-talmud-in-deutscher-uebersetzung/  

RABINOWITZ 2006 = Rabbiner Baruch Rabinowitz: Krieg und Frieden. Was 
die jüdische Lehre zu militärischen Auseinandersetzungen und dem 
Schutz menschlichen Lebens sagt. In: Jüdische Allgemeine, 10.08.2006. 
https://www.juedische-allgemeine.de/allgemein/krieg-und-frieden/ 

RABKIN 2024 = Yakov M. Rabkin: Im Namen der Thora. Die jüdische Oppo-
sition gegen den Zionismus. Aus der aktualisierten hebräischen Aus-
gabe übersetzt von Abraham Melzer. 3. Auflage. Norderstedt: BoD 2024. 

RADBIL 2022 = Rabbiner Avraham Radbil: Militär. Kriegsdienst als Mizwa? 
Wie Rabbiner im Lauf der Geschichte über die Einberufung von Juden 
in nichtjüdische Armeen urteilten. In: Jüdische Allgemeine, 23.06.2022. 
https://www.juedische-allgemeine.de/religion/kriegsdienst-als-mizwa/ 

REICHMAN 2024a = Ronen Reichman: Judentum – eine Skizze zur Bedeutung 
rabbinischer Rechtsdiskurse. In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter 
Mitarbeit von Madlen Krüger und Anna Löw): Handbuch Religion in 
Konflikten und Friedensprozessen. Band 1. Wiesbaden: Verlag Springer 
VS 2024, S. 303-308. 



294 
 

REICHMAN 2024b = Ronen Reichman: Aktuelle theologische Diskurse zum 
Ansatz „Frieden durch Recht“ – jüdische Perspektiven. In: Ines-Jacque-
line Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Krüger und Anna Löw): 
Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 1. Wies-
baden: Springer VS 2024, S. 563-572. 

RICHTER 2024 = Silvia Richter: Das Beziehungsgeflecht von Theologie, reli-
giöser Ethik und politischer Verantwortung im Judentum. In: Ines-Jac-
queline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Krüger und Anna 
Löw): Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozessen. Band 2. 
Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 1097-1106.  

RIESENBERGER 2008 = Dieter Riesenberger: Hans Kohn (1891-1971). Zionist 
und Pazifist. In: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte, Vol. 41. 
Jahrgang, Heft. 2 (1989), S. 166-174. 

RIESSLER 1928/1975 = Altjüdisches Schrifttum ausserhalb der Bibel. Über-
setzt und erläutert von Paul Riessler. Heidelberg: F. H. Kerle Verlag 
1928. Dritte Auflage [Reprint]. Heidelberg: Wilhelm Rühling 1975. [Ge-
kürzt online: https://de.wikisource.org/wiki/Altj%C3%BCdisches_Schri 
fttum_au%C3%9Ferhalb_der_Bibel] 

SALFATI 2021 = Talmud. Un livre, un peuple («Geh hin und lerne weiter» – 
Talmud und jüdisches Leben). Un film de Pierre-Henry Salfati. Filmdo-
kumentation auf Arte. You tube-Archiv, 12.01.2001. https://www.youtu 
be.com/watch?v=zenySbMrMwE (deutschsprachige Filmfassung; zum 
Thora-Empfang ‚wegen des Hasses‘: ab Minute 17:25). 

SCHAD 2006 = Margit Schad: „Es müsste so sein, dass man einstens erzählen 
kann, wie die Juden [...] zu Predigern des Friedens unter den Menschen wur-
den.“ Die deutsch-jüdische Predigt im Ersten Weltkrieg – Max Diene-
mann und Moritz Güdemann. In: Aschkenas – Zeitschrift für Geschichte 
und Kultur der Juden, Band 16 (2006), Heft 1, S. 77–101.  

SCHUBERT-CHRISTALLER 1956 = In deinen Toren Jerusalem. Jüdische Legenden, 
nacherzählt von Else Schubert-Christaller [zuerst 1929]. Mit einem Ge-
leitwort von Albrecht Goes. Heilbronn am Neckar: Eugen Salzer Verlag 
1952. 

SELIGMANN 1877 = Parabeln, Legenden und Gedanken aus Thalmud und 
Midrasch. Gesammelt und geordnet von Professor Giuseppe Levi. Aus 
dem Urtexte in’s Deutsche übertragen von Ludwig Seligmann, Bezirks-
Rabbiner zu Kaiserslautern. Zweite vermehrte Auflage. Leipzig: Oskar 
Leiner 1877. [Online-Ausgabe: https://www.projekt-gutenberg.org/levi/ 
thalmud/titlepage.html] 

SÖLLE 1978 = Dorothee Sölle: Sympathie. Theologisch-politische Traktate. 
Stuttgart: Kreuz-Verlag 1978. 

SPIEGEL 2024 = Egon Spiegel: Gewaltverzicht. Grundlagen einer biblischen 
Friedenstheologie. Dritte Auflage. (= edition pace | Regal: Pazifismus 
der frühen Kirche 3, hg. von Peter Bürger). Norderstedt: BoD 2024. 



295 
 

STEIN 1896 = Das Ideal des ewigen Friedens und die soziale Frage. Zwei Vorträge 
von Dr. Ludwig Stein (Bern). Berlin: Verlag von Georg Reimen 1896. 

STEINBERG 1995 = Jüdische Weisheit aus drei Jahrtausenden. Gesammelt von 
Israel Steinberg. Ausgewählt und ins Deutsche übertragen von Salcia 
Landman. Frankfurt a.M./Berlin: Ullstein TB 1995. [Populäres Bändchen] 

STERN 1883 = Rabbiner J[akob] Stern (Stuttgart): Lichtstrahlen aus dem Tal-
mud. Leipzig: Philip Reclam jun. 1883. [76 Seiten] [Online-Ausgabe: 
https://digital.ub.uni-potsdam.de/content/structure/117451]. 

SUSMANN 1929 = Margarete Susman: Die messianische Idee als Friedensidee. 
In: Der Morgen. Monatsschrift der Juden in Deutschland. 5. Jahrgang 
(1929/1930), Heft 4 (Oktober 1929), S. 375-385. 

TOLSTOI 2025 = Leo N. Tolstoi: Begegnung mit dem Judentum. Briefe und an-
dere Zeugnisse des Dichters, nebst Darstellungen von jüdischen Zeitge-
nossen. Ausgewählt und eingeleitet von Peter Bürger. (= Tolstoi-Frie-
densbibliothek: Band-Signatur TFb_B013). Hamburg: BoD 2025. 

WARSCHAUER 1911 = Rabbiner Dr. [Malwin] Warschauer: Das Friedensideal 
des Judentums. Ansprache, auf Veranlassung der Deutschen Friedens-
gesellschaft gehalten in Berlin am 5. April 1911. In: Korrespondenz-Blatt 
des Verbandes der Deutschen Juden. Nr. 9 (Apologetische Sondernum-
mer) Oktober 1911, S. 5-9. 

WEISSINGER 2022 = Johannes Weissinger: Schlag nach beim Rabbi! Die Kom-
mentare zum Pentateuch und zu den Psalmen von Samson Raphael 
Hirsch. In: Toleranz und Teilhabe. Jahrbuch Friedenstheologie 2022. 
Ökumenisches Institut für Friedenstheologie. Herausgegeben von Mat-
thias-W. Engelke, Stefan Federbusch OFM, Gottfried Orth, Michael Scho-
ber, Stefan Silber. (Reihe: edition pace). Norderstedt: BoD 2022, S. 99-109. 

WERKNER 2024a = Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Mad-
len Krüger und Anna Löw): Handbuch Religion in Konflikten und Frie-
densprozessen. Band 1. Wiesbaden: Springer VS 2024. 

WERKNER 2024b = Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Mad-
len Krüger und Anna Löw): Handbuch Religion in Konflikten und Frie-
densprozessen. Band 2. Wiesbaden: Springer VS 2024. 

WERKNER/EBELING 2017 = Ines-Jacqueline Werkner / Klaus Ebeling (Hg.): 
Handbuch Friedensethik. Wiesbaden: Springer VS 2017. 

WIENER 2002 = Max Wiener: Jüdische Religion im Zeitalter der Emanzipa-
tion [1933]. [Als Reprint neu] herausgegeben und mit einem Nachwort 
versehen von Daniel Weidner. Berlin: Jüdische Verlagsanstalt 2002. 

WIESE 2024 = Christian Wiese: Religion und Politik – jüdische Perspektiven. 
In: Ines-Jacqueline Werkner (Hg., unter Mitarbeit von Madlen Krüger 
und Anna Löw): Handbuch Religion in Konflikten und Friedensprozes-
sen. Band 1. Wiesbaden: Springer VS 2024, S. 155-166. 

ZWEIG 2023 = Stefan Zweig: Jüdische Erzählungen und Legenden. Zweite 
Auflage. Berlin: Jüdischer Verlag 2023. 



296 
 

 

schalom-bibliothek 
 

Pazifisten und Antimilitaristinnen 
aus jüdischen Familien 

 

 
 
 
Zwei Jahrtausende lang hat das rabbinische Judentum die Friedensbot-
schaft der Hebräischen Bibel und der Propheten Israels mit Blick auf die 
Eine Menschheit erschlossen: „Schwerter zu Pflugscharen!“ Seit der Auf-
klärung sind Frauen und Männer aus jüdischen Familien – „Säkulare“, 
Orthodoxe sowie Angehörige von Reformsynagogen – vor allem auf-
grund der überlieferten Absage an die Gewaltgottheiten als herausra-
gende Fürsprecher*innen des „Ewigen Friedens“ (Kant) hervorgetreten. 
Ohne ihre Beiträge hätte es im späten 19. Jahrhundert – namentlich im 
deutschsprachigen Raum – auf Schritt und Tritt an Geburtshilfe für die 
organisierte Friedensbewegung, den Völkerrechtsgedanken und die 
Menschenrechts-Arbeit gefehlt. Auch ein bedeutsamer Strom des kultu-
rell–religiösen Zionismus betrachtete das Friedenswirken als Kernauf-
trag des Judentums. 

Die noch im Aufbau befindliche Schalom-Bibliothek soll diesen 
Reichtum an geistiger Kraft und Schönheit vermitteln, aber auch eine in 
den Gegenwartsdebatten fast immer ausgeblendete Spielart von ‚Anti-
semitismus‘ in Erinnerung rufen: die antipazifistische Judenfeindschaft. 
 

Kooperationspartner: 
Lebenshaus Schwäbische Alb e.V. 

Ökumenisches Institut für Friedenstheologie 
Portal: friedenstheologie.de ǀ Portal: tolstoi-friedensbibliothek.de 

 
https://schalom-bibliothek.org/ 



297 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Ernst Toller 
Nie wieder Friede 

 

Eine bittere Komödie über Militarismus 
und Antipazifismus aus dem Jahr 1936. 

 

Norderstedt: BoD 2014. – ISBN: 978-3-7583-8246-8 
(Paperback; 140 Seiten; 7,80 Euro) 

 
Über Nacht haben Militarismus und Kriegsertüchtigung wieder die Kon-
trolle über das öffentliche Leben übernommen. Noch gestern hatte man den 
Ewigen Frieden in der Verfassung beurkundet und sich stolz gebrüstet, bei 
den ‚Lehren aus der Geschichte‘ alle anderen zu überflügeln. Doch jetzt bläst 
dieselbe Fraktion zur Hetze gegen die ‚Lumpenpazifisten‘, bringt Militain-
ment zur besten Sendezeit und setzt eine gigantische Aufrüstung der Waf-
fenarsenale ins Werk. Die angestrebte Weltmeisterschaft gilt nunmehr dem 
Sektor der Totmach-Industrien. 
Ernst Tollers bittere Komödie „Nie wieder Friede“ (1934/36) klärt uns auf, wie 
so etwas möglich ist. Das falsche Friedensplakat trug auf seiner Rückseite 
immer schon die Parole für neue Kriegsabenteuer: „Man muß es nur umdre-
hen.“ Ob Kosmopolitismus oder nationale Weltgeltung, ob Freiheitspredigt 
oder autoritäre Staatspolitik, ob Krieg oder Frieden – das entscheidet sich 
stets an der jeweiligen Lageeinschätzung der Besitzenden und Herrschen-
den. Zu folgen ist den Einflüsterungen der Kriegsprofiteure. 
Wer wird beim Experiment zur Kriegstauglichkeit der Erdenbewohner ge-
winnen: Soldatenkaiser Napoleon oder Franziskus aus Assisi? Der Verfasser 
des hochaktuellen Bühnenstücks war linker Pazifist mit jüdischer Herkunft. 
Damit passte er gleich dreimal ins Feindbildvisier der Nazis. 1933 setzte NS-
Deutschland Toller auf die allererste ‚Ausbürgerungsliste‘ und warf seine 
Werke ins Feuer. Nach neun Jahrzehnten sollten wir die „verbrannten Bü-
cher“ wieder unter die Leute bringen, denn der Militarismus scheint unaus-
rottbar zu sein. 
 

Zu den Beigaben dieser friedensbewegten Edition gehören acht Kapitel aus 
Tollers Autobiographie „Eine Jugend in Deutschland“ (1933), die Schluß-
Szene des Dramas „Hinkemann“ (1923) und eine Warnung des Schriftstel-
lers vor dem deutschen Faschismus aus der ‚Weltbühne‘ vom Oktober 1930. 
 

Ein Band der edition pace, 
herausgegeben von Peter Bürger 



298 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Johann von Bloch 
Die wahrscheinlichen politischen und wirtschaftlichen 

Folgen eines Krieges zwischen Großmächten 
 

Neuedition der Übersetzung von 1901 mit Begleittexten von 
B. Friedberg, Manfred Sapper und Jürgen Scheffran. 

 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 1) 
Norderstedt: BoD 2024. – ISBN: 978-3-7597-2313-0 
(edition pace – Paperback; 176 Seiten; 9,90 Euro) 

 
Der russische Staatsangehörige und Eisenbahnmagnat Johann von Bloch 
(1836-1902), aufgewachsen in Polen als Sohn einer ärmlichen jüdischen 
Handwerkerfamilie, veröffentlichte 1898 in sechs Bänden sein in mehrere 
Sprachen übersetztes monumentales Werk über den modernen Krieg im In-
dustriezeitalter – ein „Klassiker der Friedensforschung“ (M. Sapper). Der 
vorliegende Band enthält eine erst nach der Jahrhundertwende erschienene 
kleine Arbeit „Die … Folgen eines Krieges zwischen Großmächten“ (Überset-
zung: Berlin 1901) sowie drei ausführliche Begleittexte zu Blochs pazifisti-
schem Wirken. 
Im Juli 1919 schrieb Dr. B. Friedberg in der jüdischen Monatsschrift ‚Ost und 
West‘ rückblickend: Die Anstifter des Weltkrieges „werden sich nicht damit 
entschuldigen können, sie wären nicht gewarnt worden; denn Gott wird zu 
ihnen sprechen: Habe ich nicht Propheten zu euch geschickt, die euch zur 
Umkehr und zum Frieden mahnten … Es war etwas ganz Neues, bis dahin 
Unerhörtes, als im Jahr 1899 aus den Reihen der Wirklichkeitsmenschen, der 
Führer und Organisatoren des europäischen Wirtschaftslebens dem Völker-
frieden ein mächtiger Fürsprecher, dem Kriege ein heftiger und unerbittli-
cher Gegner erstand, nämlich Johann von Bloch, der wirkliche Urheber der 
Haager Friedenskonferenzen.“ 
In seinen Studien zum Krieg der Zukunft „wollte Bloch nicht nur beschrei-
ben, er wollte den Gang der Geschichte auch beeinflussen. … Die Analysen 
Blochs wurden mit geradezu unerbittlicher Präzision im Ersten Weltkrieg 
bestätigt. Viele Überlegungen zum Krieg wie zum Frieden bleiben bis heute 
aktuell. Die Vernichtungswirkung der Waffentechnik wurde gegenüber 
dem Ersten Weltkrieg ins Unermessliche gesteigert und führte zum Totalen 
Krieg, der ganze Gesellschaften erfasste … Damit Krieg unmöglich wird, gilt 
es …, die zum Kriege drängenden Sachzwänge zu vermeiden und alterna-
tive Entscheidungsspielräume zu schaffen. Hierzu gehört, den Bedingungen 
für einen neuen großen Krieg entgegen zu wirken …“ (Jürgen Scheffran).



299 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Rudolf Goldscheid 
 

Menschenökonomie, Weltkrieg und Weltfrieden 
 

Ausgewählte Schriften 1912 – 1926. 
Herausgegeben von Peter Bürger, in Kooperation 

mit dem Lebenshaus Schwäbische Alb. 
 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 2) 
Norderstedt: BoD 2024. – ISBN: 978-3-7597-7885-7 
(edition pace – Paperback; 268 Seiten; 11,90 Euro) 

 
Der Österreicher Rudolf Goldscheid (1870-1931) zählte zu den Pionieren der 
Soziologie im deutschsprachigen Raum und votierte für einen demokrati-
schen Sozialismus. Der vorliegende Band erschließt zentrale pazifistische 
Texte aus seiner Forschungswerkstatt. Für Goldscheid waren Vernunft und 
Menschlichkeit keine Gegensätze, sondern notwendige Entsprechungen. 
Nur unter dem Vorzeichen des Friedens und eines neuartigen Internationa-
lismus lässt sich eine Zukunft des homo sapiens überhaupt denken: 
 

„Nichts kurzsichtiger, als zu glauben, in dem Ringen um Vermeidung von 
Kriegen handle es sich nur um eine politische oder gar lediglich um eine 
parteipolitische Angelegenheit. Hier stehen wir vielmehr vor der alles Poli-
tische weitaus überragenden Grundfrage unserer Gattung überhaupt. Zu so 
gewaltiger Größe hat die Entwicklung des wissenschaftlichen und organisa-
torischen Genius die Kriegstechnik entfaltet, dass die Kulturmenschheit sich 
nur vor Selbstmord zu bewahren vermag, wenn sie dafür sorgt, die selbst-
geschaffene Höllenmaschine nicht in Funktion geraten zu lassen. Das si-
cherste Mittel hierzu ist natürlich ihr systematischer Abbau. Zu diesem 
schreiten heißt aber, die Friedenstechnik in noch viel vollkommenerer Weise 
ausbauen wie bisher die Kriegstechnik, heißt also mit glühendstem Eifer die 
allgemeine pazifistische Wehrpflicht verfechten, sich mit Leib und Seele in 
den Dienst des allumfassenden Vaterlandes friedlicher Kultur stellen. – Nie 
wieder Krieg, nie wieder Völkermord, nie wieder planmäßige, bestialisch 
organisierte Massenschlächterei !“ (R. Goldscheid: Friedenswarte, 1924) 
 



300 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Moritz Adler 
 

Wenn du den Frieden willst, bereite Frieden vor 
 

Texte wider den Krieg 1868 – 1899. 
Herausgegeben von Peter Bürger, in Kooperation 

mit dem Lebenshaus Schwäbische Alb. 
 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 3) 
Norderstedt: BoD 2024. – ISBN: 978-3-7597-9450-5 
(edition pace – Paperback; 272 Seiten; 11,99 Euro) 

 
Der vorliegende Quellenband zum „Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus 
jüdischen Familien“ erschließt Schriften des Österreichers Moritz Adler 
(1831-1907). Schon im Alter von 20 Jahren verschrieb dieser Kritiker des 
preußischen Bellizismus sich der Friedensidee und veröffentlichte dann 
1868 eine der Zeit weit vorauseilende Europa-Vision unter dem Titel „Der 
Krieg, die Kongressidee und die allgemeine Wehrpflicht“. In einem Send-
schreiben an den Chirurgen Professor Theodor Billroth verglich er 1892 sys-
tematische Maßnahmen für eine verbesserte Medizinversorgung des Kriegs-
apparates mit der Bereitstellung neuer Kanonen für den institutionalisierten 
Massenmord. 
 

Im Rahmen seiner zahlreichen Beiträge für Bertha von Suttners Zeitschrift 
„Die Waffen nieder!“ schrieb Adler im November 1898: „Ist es nicht beschä-
mend unlogisch, dass jede Großmacht zwei mit hunderten Millionen ausge-
stattete Ministerien für den Krieg zu Lande und zur See besitzt, für den 
Krieg, den man in den Thronreden und Botschaften zu hassen behauptet; 
und nicht eine einzige Million für den Frieden aufwendet, den man doch 
liebt und um die Wette preist, und den man offenbar auf dem direkten 
Wege, durch ein verschwindendes Opfer für ihn, weit sicherer, dauerhafter 
und edler haben könnte, als auf dem indirekten Wege über Krieg, perma-
nente Rüstung, Spionage und Diplomatie. Denn dass die Ministerien des 
Äußeren nichts anderes als Affiliierte der Kriegsministerien sind, die den 
letzteren hauptsächlich ihren Bedarf an Rüstungspressionen … beizustellen 
haben, das lehrt gerade die neueste Geschichte und Tagesgeschichte auf je-
dem ihrer Blätter. Ein Ministerium für Frieden und Fortschritt würde uns 
mit der Zeit vom Ministerium des Krieges erlösen …“ 



301 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Eduard Loewenthal 
 

Der Krieg ist abzuschaffen 
 

Friedensbewegte Schriften für das Europa der Völker 
und einen Weltstaatenbund, 1870 – 1912. 

 

Herausgegeben von Peter Bürger, in Kooperation 
mit dem Lebenshaus Schwäbische Alb. 

 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 4) 
Norderstedt: BoD 2024. – ISBN: 978-3-7583-5069-6 
(edition pace – Paperback; 252 Seiten; 11,99 Euro) 

 
Eduard Loewenthal (1836-1917) stammte aus einer jüdischen Familie in 
Württemberg und musste aufgrund seiner publizistischen Arbeit wieder-
holt staatliche Repressionen erleiden. Er ist im 19. Jahrhundert als scharfer 
Kritiker des Militarismus, Verfechter einer obligaten internationalen Frie-
densjustiz und Pionier der damals im deutschen Sprachraum noch kaum 
entwickelten Friedensbewegung hervorgetreten. Der vorliegende Band ent-
hält seine Friedensschriften aus den Jahren 1870 – 1903 sowie die autobio-
graphische Darstellung „Mein Lebenswerk“ (1912). 
 

„Krieg gegen den Krieg …, dann werden wir Tausende von Millionen, die 
jetzt zur Beschaffung von Werkzeugen des Todes verwendet werden, für die 
Wohlfahrt des Volkes, für Zwecke des Lebens und echter Humanität ver-
wenden können, dann wird Vereinigung der Völker und eine Friedenssi-
cherheit eintreten“ (E. Loewenthal, Dezember 1868). 
 

„Das Ministerium des Kriegs- oder Mord-Kultus hat dem Untertanen den 
Glauben beizubringen, dass das Kasernenleben mit dem Zuchthausleben nicht 
zu vergleichen sei, dass der Untertan, sobald er des Königs Rock trägt, nicht 
mehr sich selbst, sondern mit Leib und Leben dem König gehöre, dass er 
nicht mehr selbst denken und wollen, sondern nur gehorchen darf bzw. muß. 
‚Stramm wie ein Corporal und stumm wie ein Leichnam‘ ist das erste Gebot 
für den preußischen Gladiator. Dafür bekommt er auch seine schöne Uni-
form und ‚ein Gewehr, das er kann mit Pulver laden und mit einer Kugel 
schwer‘. Überlebt er seine Soldatenzeit, so ist in ihm auch ein gehorsamer 
königstreu dressierter Pudel, wollte sagen Bürger erzogen, der … im Sinne 
der Regierung spricht und stimmt“ (E. Loewenthal, 1871). 
 



302 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Eduard Bernstein 
 

Der Friede ist das kostbarste Gut 
 

Schriften zum Ersten Weltkrieg – 
Mit einem Essay von Helmut Donat. 

 
 

Herausgegeben von Peter Bürger, in Kooperation 
mit dem Lebenshaus Schwäbische Alb. 

 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 5) 
Norderstedt: BoD 2024. – ISBN: 978-3-7693-1268-3) 
(edition pace – Paperback; 353 Seiten; 14,99 Euro) 

 
Im einleitenden Essay zu dieser Sammlung von Schriften zum Ersten Welt-
krieg schreibt Helmut Donat: „Eduard Bernstein scheute sich nie, unpopu-
läre Ansichten klar und deutlich zu vertreten oder Irrtümer öffentlich ein-
zugestehen. Zunächst der allgemeinen Kriegsbegeisterung erlegen, bezeich-
nete er später den 4. August 1914 als den ‚schwärzesten Tag seines Lebens‘. 
Obwohl er sich mit dieser Haltung selbst in sozialdemokratischen Kreisen 
keine Freunde machte, war die Erkenntnis, dass die deutsche Regierung in 
hohem Maße für den Ersten Weltkrieg verantwortlich war, für sein weiteres 
Handeln von überragender Bedeutung. Er fühlte sich von dem Regierungs-
personal hintergangen und betrogen, auch von der eigenen Partei, die sich 
auf die Seite der herrschenden Kreise geschlagen und mit dem ‚System‘, 
dem sie eigentlich keinen Groschen bewilligen wollte, einen ‚Burgfrieden‘ 
geschlossen hatte. ‚Fast seherisch‘, so der spätere Reichspräsident Paul Löbe, 
‚muten die Reden Bernsteins an, in denen er auf die verhängnisvollen Wir-
kungen der deutschen Flottenpolitik hinwies – zuletzt noch im Mai 1914 –, 
in denen er die deutsche Regierung warnte, sich von der Habsburgischen 
Politik Österreichs ins Schlepptau nehmen zu lassen.‘ Die Zustimmung der 
Partei am 4. August 1914 im Reichstag zu den Kriegskrediten sei ‚ein Unheil 
für unser Volk, ein Unheil für die Kulturwelt‘ gewesen. Und bereits Anfang 
September 1914 erklärte er: ‚Die deutsche Regierung ist die Hauptschuldige 
am Kriege, wir sind eingeseift worden, die Bewilligung der [Kriegs-]Kredite 
war ein Fehler‘.“ 



303 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Kurt Eisner 
 

Texte wider die deutsche Kriegstüchtigkeit 
 

Zusammengestellt von Peter Bürger – mit einem  
einleitenden Essay von Volker Ullrich 

 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 6) 
Norderstedt: BoD 2025. – ISBN: 978-3-7693-5730-1 
(edition pace – Paperback; 448 Seiten; 16,99 Euro) 

 
Im April 1915 bemerkte der Linkspazifist und spätere bayerische Minister-
präsident Kurt Eisner (1867-1919) mit Blick auf den Weltkrieg: „Nur deshalb 
wirken bei uns alle Ereignisse als über uns hereinbrechende Plötzlichkeiten 
und Überraschungen, weil die allgemeine Öffentlichkeit sich für die Zirkel 
nicht interessiert, in denen die deutsche Politik tatsächlich organisiert wird.“ 
Seine hier in zwei Abteilungen zusammengeführten Aufsätze, Reden und 
Dichtungen wider die deutsche Kriegstüchtigkeit aus den Jahren 1893-1918 
zeigen, dass Eisner selbst zu jenen gehörte, die schon früh vor dem Milita-
rismus im Kaiserreich und einem bevorstehenden Weltkrieg gewarnt haben. 
Mit großer Klarheit durchschaute er – aus eigener Profession – insbesondere 
die Rolle der militärgläubigen Medien und des „Kriegerjournalismus“. 
 

Die Auswahl der Sammlung erhellt jedoch andererseits Entwicklungen und 
Irrwege. Anfang August 1914 schrieb Eisner zunächst gar, „dass es den Ver-
nichtungskrieg gegen den Zarismus gilt, den wir gepredigt, solange es eine 
deutsche Sozialdemokratie gibt.“ Erstaunlich lange versuchte er später auch 
noch als Gegner des „Burgfriedens“ und Aufklärer wider die regierungs-
amtliche Kriegslüge die Zustimmung der Sozialdemokratie zu den Kriegs-
krediten irgendwie zu rechtfertigen. Erst 1917 erfolgte ein endgültiger Bruch 
mit jener SPD, die getreu der ihr von den Mächtigen zugewiesenen Aufga-
ben das Herrschafts- und Militärsystem weiterhin stützte. Vor allem eine 
schonungslose Analyse der deutschen Kriegsschuld machte Kurt Eisner im 
Zuge der bayerischen Revolution zur Zielscheibe der Hetze von Vorwärts-
Redaktion, bürgerlicher Presse und Rechtsextremisten – was schließlich 
zum Mordattentat vom 21. Februar 1919 führte. 
 

Eingeleitet wird der vorliegende Band mit einem Essay des Historikers Vol-
ker Ullrich: „Kurt Eisner, der glänzende Journalist und streitbare Sozialist, 
war einer der ganz Großen der deutschen Arbeiterbewegung“. 



304 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Kurt Eisner als Revolutionär und 
Ankläger des deutschen Militarismus 

 

Ein Lesebuch – eingeleitet durch die Darstellung 
des Weggefährten Felix Fechenbach 

 
 

Herausgegeben von Peter Bürger, in Kooperation 
mit dem Lebenshaus Schwäbische Alb 

 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 7) 
Norderstedt: BoD 2025. – ISBN: 978-3-7693-6836-9 
(edition pace – Paperback; 464 Seiten; 17,99 Euro) 

 
Dieser Band zur Schalom-Bibliothek ist dem Revolutionär Kurt Eisner (1867-
1919) gewidmet, der Anfang 1918 die Münchener Munitionsarbeiter erfolg-
reich zum Streik ermutigt und nach monatelanger Haftzeit als politischer 
Gefangener unverdrossen danach trachtet, das System der deutschen Krie-
gerkaste zu überwinden. Im Zuge eines ganz und gar unglaublichen, weit-
hin gewaltfreien Umsturzgeschehens wird dieser scharfe Kritiker des mili-
tärgläubigen Establishments der SPD erster Ministerpräsident des „Freistaa-
tes Bayern“. 
In vier Abteilungen versammelt das Lesebuch Texte von Kurt Eisner und 
mehreren Zeitgenossen. Ein Auswahl von Essays vermittelt, dass Eisner 
mitnichten ein „reformistischer Schöngeist“ oder Träumer gewesen ist. Die 
einleitende Gesamtdarstellung stammt aus der Feder des Weggefährten Fe-
lix Fechenbach (1933 von den Nazis ermordet), der zu Beginn des Jahres 
1918 auf Seiten der Jugend am linkspazifistischen Protest in München betei-
ligt war und nach der Revolution als Sekretär des Ministerpräsidenten ge-
wirkt hat. Als Quellen treten Eisners Aufrufe und Reden bis zum Tag der 
Ermordung hinzu. 
In der letzten Abteilung „Zeitgenossen über Kurt Eisner“ sind mit Gustav 
Landauer, Kurt Tucholsky, Theodor Lessing und Ernst Toller vier weitere 
Autoren vertreten, die selbst den Attacken antipazifistischer Judenfeinde 
ausgesetzt waren. – Besondere Aufmerksamkeit verdient zudem eine Ge-
denkrede Heinrich Manns vom 16. März 1919: „Der erste wahrhaft geistige 
Mensch an der Spitze eines deutschen Staates erschien Jenen, die über die 
zusammengebrochene Macht nicht hinwegkamen, als Fremdling und als 
schlecht.“ Deshalb also musste Kurt Eisner – so oder so – beseitigt werden. 



305 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Kurt Eisner 
 

Revolte für den Frieden 
 

Nachlese, Erinnerung und Kontroversen 
 

Zusammengestellt von Peter Bürger – mit Beiträgen 
von Helmut Donat und Lothar Wieland 

 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 8) 
Norderstedt: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-2747-9 
(edition pace – Paperback; 404 Seiten; 16,99 Euro) 

 
Mit diesem dritten Band liegt die friedensbewegte „Trilogie“ zum Pazifis-
ten, Revolutionär und bayerischen Ministerpräsidenten Kurt Eisner (1867-
1919) für die Schalom-Bibliothek nunmehr vollständig vor. Nach der um-
fangreichen Sammlung von „Texten wider die deutsche Kriegstüchtigkeit“ aus 
den Jahren 1893-1918 folgte das Lesebuch „Kurt Eisner als Revolutionär und 
Ankläger des deutschen Militarismus“, eingeleitet durch eine erstmals 1929 er-
schienene biographische Darstellung von Felix Fechenbach. Aus dem An-
spruch, möglichst alle für eine pazifistische Re-Lektüre bedeutsamen Arbei-
ten bzw. Primärquellen zusammenzuführen, erwuchs sodann die Bearbei-
tung der hier unter dem Titel „Revolte für den Frieden“ dargebotenen Nach-
lese zu drei Abteilungen: 1. Zeit des Kaiserreichs bis zum Weltkrieg (1891-
1914) – 2. Kriegszeit: vor dem Bruch mit der Mehrheits-SPD (1914/1915) –  
3. Antikriegs-Streik und Revolution (1918/19). 
Die Darbietung des 1918 im Gefängnis vollendeten Bühnenwerks „Die Göt-
terprüfung – Eine weltpolitische Posse in fünf Akten“ (vollständiger Text) und 
einiger anderer Dichtungen soll dem Lesepublikum exemplarisch die Be-
deutung der künstlerischen Formen des Aufstandes gegen Militarismus und 
Krieg vor Augen führen. 
Erschütternd ist, was Helmut Donat in einer abschließenden Abteilung zur 
Erinnerung an Kurt Eisner – zur Geschichte eines schwierigen oder sogar 
verweigerten Gedenkens – mitteilt. Bedacht werden zudem in einem Beitrag 
des verstorbenen Historikers Lothar Wieland die vor einem Jahrhundert 
ausgetragenen Kontroversen. Das hat mit gelehrter Staubwedelei rein gar 
nichts zu tun. Die Konstruktion einer Scheidung von sogenannter „Verant-
wortungsethik“ und „Gesinnungsethik“ (Max Weber) erfüllt noch immer 
ihre ideologische Funktion: Jene, die sich dem allgegenwärtigen Irrationa-
lismus der Kriegsertüchtiger nicht fügen, heißen – wie ehedem – „Narren“ 
und „Unheilspropheten“ – oder alt- wie neudeutsch: „Lumpenpazifisten“. 



306 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Erich Mühsam 
 

Das große Morden 
 

Texte gegen Militarismus und Krieg 
 

Zusammengestellt von Peter Bürger 
 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 9) 
Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-6558-7 
(edition pace – Paperback; 516 Seiten; 18,99 €) 

 
„Zeitwende! Das Wort führt jetzt jeder Esel im Munde, dem die Zeit noch 
niemals etwas gewendet hat. Das Schicksalsjahr 1915! Voll Stolz und Selbst-
gefühl wird dieser 1. Januar begrüßt. Dass er bestimmt ist, eine Epoche fort-
zusetzen, die die Vernichtung von Millionen Schicksalen bedeutet, fällt den 
Hanswürsten nicht ein“ (Erich Mühsam: Tagebucheintrag, 1. Januar 1915). 
 

Eine Minderheit unter den linken Friedenstauben, die den Kurs angeben 
möchte, präsentiert sich heute überaus handzahm und liebenswürdig. Höf-
lich appelliert man an die Regierenden des Erdkreises, die Ausgaben für das 
Militärische doch bitteschön allüberall um Zehntel zu senken. Kaum ist der 
weise Ratschlag ausformuliert, haben die Welt-Kriegsertüchtiger dem glo-
balen Rüstungsbudget schon wieder eine weitere Billion hinzugefügt. 
Angesichts der staatstragenden Zähmungen, die nur noch mehr Traurigkeit 
verbreiten, kann das hier vorgelegte Lesebuch als Ermutigung zur Streitbar-
keit gelesen werden. Es führt starke Texte gegen Militarismus und Krieg aus 
der Feder des anarchistischen Schriftstellers Erich Mühsam (1878-1934) zu-
sammen. Berücksichtigt werden Gedichtbände, Essays, Tagebucheinträge, 
Nachlass-Schriften (Abrechnung, 1916/17) und ein unvollendeter Roman (Ein 
Mann des Volkes, 1921-1923). 
Am Vorabend des Ersten Weltkrieges diagnostizierte der Dichter: „Mit zwei 
Milliarden Mark muss jährlich die Henne gefüttert werden, die unter dem 
Namen ‚Deutsche Wehrmacht‘ … herumgackert. Jetzt ist sie mit einer Extra-
milliarde noch fetter aufgeplustert worden und beansprucht infolgedessen 
fortan noch erheblich mehr Getreidekörner aus den Äckern des deutschen 
Volkes als bisher. Der Geflügelzüchter Michel … merkt nicht, dass das me-
schuggene Huhn ihm nichts als Kuckuckseier in den Stall legt. Eines guten 
Tages aber wird es ihm schmerzlich fühlbar werden, wenn nämlich der zärt-
lich gepflegte ‚bewaffnete Friede‘ an Überfütterung krepiert, seine Küken 
aber auskriechen und sich die missgestalteten Kreaturen als Krieg, Hunger 
und Pestilenz über das Land ergießen“ (Februar 1914). 



307 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Erich Mühsam 
 

Jedoch der Mut ist mein Genosse 
 

Texte über Kampf und Revolution 
 

Zusammengestellt von Peter Bürger 
 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 10) 
Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-4868-9 
(edition pace – Paperback; 312 Seiten; 13,99 €) 

 
In dem hier fortgeführten „Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdi-
schen Familien“ liegt bereits ein Band „Das Große Morden“ vor – mit kraft-
vollen Voten gegen Militarismus und Krieg aus der Feder von Erich Müh-
sam (1878-1934, ermordet im KZ): „Die Bekämpfung des Staates in seinen 
wesentlichen Erscheinungsformen, Kapitalismus, Imperialismus, Militaris-
mus, Klassenherrschaft, Zweckjustiz und Unterdrückung in jeder Gestalt, 
war und ist der Impuls meines öffentlichen Wirkens“ (Selbstzeugnis 1919). 
 

Die anfängliche Nähe des anarchistischen Schriftstellers zu Tolstois Haltung 
in der „Gewaltfrage“ wandelte sich im Zuge von Weltkriegsverlauf, Mün-
chener Revolution und Tuchfühlung mit dem „Spartakusprogramm“. 
Schließlich wünschte Mühsam, dass die Beherrschten ihre Waffen gegen 
jene richten, die ihnen das Kriegshandwerk aufgedrungen haben. Neue Lie-
der für den bewaffneten Widerstand entstanden: „Ein jedes Kampf System 
ist gut, / das nicht versagt vor den Gewehren!“ 
Damit ein vollständigeres Bild vermittelt werden kann, erschließt die vorlie-
gende Sammlung ergänzend vor allem auch solche Texte über Kampf und 
Revolution, in denen sich die Entfernung vom Pazifismus niedergeschlagen 
hat: Politische Lyrik (Auswahl 1904-1928); Kampf-, Marsch- und Spottlieder 
(Druck 1925); „Von Eisner bis Leviné“ (Rechenschaftsbericht über die Revo-
lutionsereignisse in München, verfasst 1920); „Mein Gegner Kurt Eisner“ 
(1929); „Lügen um Landauer“ (1929). – Hinzutritt eine Textdokumentation 
mit Beiträgen über Erich Mühsam und die Revolutionszeit 1918/19 (aus der 
Zeitschrift „Graswurzelrevolution“ und weiteren Quellen). 
 

Die Redaktion der Schalom-Bibliothek votiert für Ungehorsam und gewalt-
freien Widerstand – jenen Weg also, auf dem die Liebhaberinnen des Lebens 
kein Menschenblut vergießen. Doch kontroverse Positionen dürfen in der 
Quellenedition nicht ausgeklammert werden. Erst der Widerspruch begüns-
tigt Diskurse auf hohem Niveau, die uns weiterführen. 



308 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Karl Kraus 
 

Zum ewigen Gedenken 
 

Texte zu Krieg und Frieden 
 

Zusammengestellt von Bruno Kern 
 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 11) 
Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-7878-5 
(edition pace – Paperback; 136 Seiten; 7,99 €) 

 
Dieses Lesebuch versammelt Texte zu Krieg und Frieden aus der Feder von 
Karl Kraus (1874–1936), der zu den größten Satirikern der Weltliteratur 
überhaupt gehört. Die einzigartige Verbindung von Sprach- und Gesell-
schaftskritik ist das hervorstechende Merkmal seiner Satire. Gesellschaftli-
che Zustände entlarvt er gerade an deren sprachlichem Unvermögen, an der 
Phrase, deren man sich bedient. 
 

Der Erste Weltkrieg, jene „Urkatastrophe des 20. Jahrhunderts“, war für 
Kraus beides zugleich: eine harte Zäsur und die Bestätigung all dessen, was 
er bereits vorher dem Säurebad seiner Satire ausgesetzt hatte. Der politisch 
eher desinteressierte, bis kurz vor dem Krieg noch durchaus monarchistisch 
denkende Karl Kraus erschrickt angesichts der Ereignisse, erkennt, dass sie 
nichts mehr zu tun haben mit der konventionellen Vorstellung von Krieg, 
dass sich hier die Mobilmachung der Maschine gegen den Menschen bis in 
ihre letzte blutige Konsequenz steigert. Er wird unter diesem Eindruck zum 
unbedingten Pazifisten. 
Die heute wieder durchaus Angst erregenden propagandistischen Töne von 
der „Zeitenwende“, bellizistisch gleichgeschaltete Medien, die zaghafte pa-
zifistische Stimmen nur lauthals verhöhnen, lassen einen die Verzweiflung 
eines Karl Kraus im August 1914 erahnen. Der heutigen „Zeitenwende“ ent-
sprach damals das Schlagwort von der „großen Zeit“, das Kraus in seiner 
programmatischen Anrede im November 1914 schonungslos entlarvte. Dass 
militärische „Verteidigung“ angesichts der Destruktivkräfte des Industrie-
zeitalters nichts als ein Anachronismus ist, weil das, was vorgeblich vertei-
digt werden soll, im Zuge dieser Verteidigung zerstört wird, dass wir uns, 
um die Bedingungen des Menschseins zu retten, von jeder militärischen Lo-
gik konsequent verabschieden müssen – diese Einsicht hätten wir uns heute, 
im Zeitalter der Massenvernichtungswaffen und der sich gerade aus ökolo-
gischen Gründen zuspitzenden Konfliktpotenziale, dringend anzueignen. 



309 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Simon Bernfeld u.a. (Bearb): 
 

Sittlichkeit als Grundforderung des Judentums 
 

Nach den Quellen: Gleichheit aller Menschen, Gerechtigkeit, 
Nächstenliebe, Frieden, Universalismus 

 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 12) 
Hamburg: Bod 2025. – ISBN: 978-3-6951-7939-8 

(edition pace – Paperback; 220 Seiten; 9,99 €) 
 
„Alle Gewalt ist dazu da, um früher oder später zusammenzubrechen. … 
Der Glaube an sie ist der Glaube an das Nichtige und ist so Götzendienst.“  
(Rabbiner Leo Baeck) 
 

Schon das Menschenschlachthaus des Ersten Weltkrieges (1914-1918) hat 
mit seinen Leichenbergen und Kriegstheologien allen Konstruktionen einer 
„jüdisch-christlichen Kultur“ des Abendlandes endgültig den Garaus berei-
tet. Doch ab 1920 erschien für den deutschen Sprachraum die einzigartige 
Sammlung „Die Lehren des Judentums nach den Quellen“, eine Tröstung wider 
die gottlose Anbetung der Gewalt. Sie versammelte Perlen der Menschlich-
keit aus der Bibel und den unerschöpflichen Zeugnissen von zwei Jahrtau-
senden der rabbinischen Religion. 
Der vorliegende Auswahlband für die Schalom-Bibliothek enthält einige 
zentrale Kapitel dieses federführend von Rabbiner Dr. Simon Bernfeld 
(1860-1940) bearbeiteten Werkes: „Sittlichkeit als Grundforderung des Ju-
dentums“, „Gleichheit aller Menschen“, „Gerechtigkeit“, „Nächstenliebe“, 
„Gleichheit aller (Ablehnung von Klassenunterschieden und Standesvor-
rechten)“, „Menschlichkeit in der Kriegsführung“, „Der ewige Friede“, 
„Universalismus (Allmacht, Gott der gesamten Menschheit)“, „Erwählung 
und Sonderaufgabe der jüdischen Gemeinschaft“. 
Einleitende Texte zu den ausgewählten Abschnitten stammen von Dr. Leo 
Baeck (1873-1956), Dr. Simon Bernfeld, Rabbiner Dr. Samson Hochfeld 
(1871-1921), Oberbibliotheksrat Dr. Michael Holzman (1860-1930) und Rab-
biner Dr. Salomo Samuel (1867-1942). 
 

Morallehren werden die Welt kaum retten, doch sie zeugen von einer 
Menschheit, die gerettet werden könnte … Die offene Verachtung aller ethi-
schen Grundlagen, die in unseren Tagen auf zahllosen Kanälen zur Schau 
gestellt wird, ist Vorbote einer neuartigen Barbarei. Die rabbinischen Über-
lieferungen enthalten hingegen kräftige Nahrung für eine Anwaltschaft des 
Lebens. 



310 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Rosa Luxemburg 
 

„Nein, auf unsere Brüder schießen wir nicht!“ 
 

Der Militarismus als kapitalistische Krankheit 
 

Zusammengestellt und eingeleitet von Bruno Kern 
 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 13) 
Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-6951-6182-9 
(edition pace – Paperback; 192 Seiten; 9,99 €) 

 
Angesichts der neuen Eskalation des deutschen Militarismus brauchen wir 
die Erinnerung an Menschen wie Rosa Luxemburg (1871-1919). Sie trug im 
September 1913 als Rednerin auf mehreren Kundgebungen vor, die Arbeiter 
dürften nicht auf ihre Brüder in anderen Ländern schießen. Im Falle eines 
Kriegsausbruchs gelte es, die Räder des Mordgetriebes durch Massenstreiks 
lahmzulegen . . . Die Staatsanwaltschaft leitete ein Ermittlungsverfahren ein, 
das zur Anklage führte. Bei der Hauptverhandlung im Februar 1914 wurde 
der „Staatsfeindin Nr. 1“ ein „Attentat auf den Lebensnerv unseres Staates“ 
vorgeworfen. 
Luxemburg, von den Gegnern als „blutige Rosa“ diffamiert und verurteilt 
wegen „Aufhetzung von Soldaten zum Ungehorsam“, verbrachte die Zeit 
des Ersten Weltkrieges zum Großteil im Gefängnis. Sie hatte Abscheu vor 
jeglicher Art von Gewalt – auch vor der tötenden Gewalt als Mittel des re-
volutionären Ringens. Das lässt sich in ihren Wortmeldungen bis hin zur 
späten Programmschrift für den Spartakusbund aufweisen. Sie vermutete 
sogar eine geschichtliche Tendenz, derzufolge auch die Kämpfe um eine ge-
sellschaftliche Transformation im Lauf der Zeit immer gewaltärmere For-
men annehmen: Die blutigen Barrikadenkämpfe früherer Revolutionen wei-
chen dem Kampfmittel des Massenstreiks. Bei aller revolutionären Begeiste-
rung warnte sie mit Blick auf klare Kräfteverhältnisse vor sinnlosem Blut-
vergießen. 
 

Die Agenten der Kriegsreligion ließen Rosa Luxemburg heimtückisch er-
morden. Doch ihre Stimme wider den Rüstungswahn und die Barbarei der 
Herrschenden kann keiner zum Verstummen bringen. 
 



311 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Gustav Landauer 
 

Abschaffung des Kriegs durch Selbstbestimmung 
 

Ausgewählte Texte ǀ 1895–1919 
 

Bearbeitet von Peter Bürger und Jan Rolletschek 
 

(Regal: Pazifisten & Antimilitaristen aus jüdischen Familien 14) 
Hamburg: BoD 2025. – ISBN: 978-3-8192-4282-3 
(edition pace – Paperback; 376 Seiten; 15,99 €) 

 
„Die Lungenentzündung beizubehalten, das Fieber aber abzuschaffen geht 
nicht; die Staaten existieren zu lassen, mit dem Krieg aber aufzuhören, ist 
unmöglich.“ (Gustav Landauer: Vom Krieg, 1913) 
 
Im Zentrum der hier vorgelegten Auswahl steht der Band „Rechenschaft“. 
Unter diesem Titel hat Gustav Landauer im März 1918 seine seit 1909 gegen 
den Krieg geschriebenen Aufsätze zusammengefasst, um sie gleich nach 
dessen Ende erscheinen zu lassen. 
Zwei kleinere Abteilungen gehen voran. Zum einen vier ‚Wegtexte‘ aus den 
Jahren 1901 bis 1915, in denen Landauer Fragen von Gewalt und Gewaltlo-
sigkeit diskutiert, sich mit seinem Judentum auseinandersetzt oder in ge-
drängter Form sein antipolitisches Projekt umreißt; zum anderen einige 
Texte, welche die Themen Gewaltlosigkeit, Militarismus und Militärdienst 
behandeln, aber außerhalb der Sammlung „Rechenschaft“ stehen und zudem 
durch einen direkten oder indirekten Bezug auf Tolstoi zusammengehalten 
werden. In einem weiteren Abschnitt werden exemplarische Wortmeldun-
gen und Briefe Landauers aus den Zeiten von Krieg und Revolution darge-
boten. 
Ein Anhang enthält u.a. Gedichte von Landauers Lebensgefährtin Hedwig 
Lachmann (1865-1918), Texte von Erich Mühsam (1920) und Emil Julius 
Gumbel (1924) sowie eine „Chronologie zu Leben und Werk Gustav Landauers“ 
von Dr. Siegbert Wolf. Die Einleitung hat Jan Rolletschek verfasst. 



312 
 

– Buchhinweis – 

 
 

Leo N. Tolstoi 
 

Begegnung mit dem Judentum 
 

Briefe und andere Zeugnisse des Dichters, 
nebst Darstellungen von jüdischen Zeitgenossen. 

 

Ausgewählt und eingeleitet von Peter Bürger 
(= Tolstoi-Friedensbibliothek: Band-Signatur TFb_B013) 

Hamburg: BoD 2025. – Hardcover oder Softcover. 
(Fester Umschlag; ISBN: 978-3-8192-3389-0; 660 Seiten; 34 Euro) 

(Paperback; ISBN 978-3-8192-2387-7; 660 Seiten; 24,99 Euro) 
 
War der russische Schriftsteller Leo N. Tolstoi (1828-1910) ein antijudaisti-
scher Christ (Das alte Testament lese ich nicht) oder ein Freund der Juden 
(Meine Haltung zu den Juden kann nicht anders sein als die zu meinen Brüdern)? 
Über seine „jüdischen Fragen“ wird heftig gestritten. Einige Eiferer unter-
stellen dem weltweit verehrten Botschafter des Friedens, zu dessen An- 
hängerschaft sehr viele Frauen und Männer mit ‚jüdischem Hintergrund‘ 
gehörten, sogar Antisemitismus. 
In der deutschsprachigen Literatur gab es bislang neben einem trefflichen 
Aufsatz des Mainzer Slawisten Rainer Goldt (2014) keine weiterführenden 
Veröffentlichungen zum Thema. Der vorliegende Band der Tolstoi-Frie-
densbibliothek, eingeleitet mit einem umfangreichen Forschungsbeitrag des 
Herausgebers, sorgt für Abhilfe. Die Leserinnen und Leser werden nicht be-
vormundet. Sie können sich anhand der breit angelegten Edition von Quel-
len, die unterschiedlichen Lebensphasen und Textgattungen entstammen, 
ein eigenes Bild verschaffen: In der ersten Abteilung werden „Zeugnisse aus 
Tolstois Werken und Briefen“ dargeboten sowie „dokumentarische Darstel-
lungen seiner Haltung zum Judentum“ aus der Schreibwerkstatt von vier 
Zeitgenossen (Raphael Löwenfeld, Isaak B. Feinerman, Faiwel Goetz, Ale-
xander Goldenweiser). Es folgen fünfzehn „Texte über Tolstoi von deutsch-
sprachigen Autoren aus jüdischen Familien“ (Rezeption, wertschätzende 
Würdigung und Kritik 1904-1918, 1928). Den Abschluss bilden eindrucks-
volle Stellungnahmen von Herman Bernstein (1908), Scholem Alejchem 
(1911) und Rabbiner Joseph Krauskopf (1911). – Der Vorzug einer gründli-
chen Quellenlektüre besteht darin, dass Zwiespältigkeiten und Widersprü-
che nicht einfach übergangen werden können. Die Sammlung „Begegnung 
mit dem Judentum“ erschließt erstmalig eine solide Grundlage zur Über-
prüfung kontroverser Forschungsthesen. Die Eingangsfrage muss gar nicht 
zwingend im Sinne eines „Entweder … oder“ beantwortet werden. 


